
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 55 (1984)

Heft: 3

Artikel: Menschsein und Zeit

Autor: Abbt, Imelda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811566

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811566
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Menschsein und Zeit
Von Dr. Imelda Abbt, Leiterin der Fortbildung und des Kurswesens VSA*

Waren Sie schon einmal in unserem weltberühmten Musée
de l'horloge in La Chaux-de-Fonds? Mir hat dieses
Museum einen bleibenden Eindruck hinterlassen. Von
schweren Standuhren bis zur feinsten und kleinsten Uhr
der Welt erhalten Sie Einblick in die Entwicklungen der
Uhr. Mit viel Aufwand und grösster Präzision werden an
Ort und Stelle auch alte Uhren restauriert und wieder
«tickbar» gemacht. Nicht nur die Westschweiz, sondern
wir Schweizer überhaupt, sind stolz auf die «Schweizer-
Uhr» und haben zu ihr ein ganz besonderes Verhältnis.

1981 wurde auch bei uns die Sommerzeit übernommen,
die für die Nachbarvölker Frankreich und Italien schon
länger eine Selbstverständlichkeit ist. Die Uhr wurde -
nach heftigen Diskussionen - um eine Stunde vorgestellt
und wird im Herbst wieder zurückgestellt werden. Aber
nicht nur verschiedene Zeitmessungen kennen wir, sondern
auch verschiedene Kalender. Die französische Revolution
zum Beispiel wollte dem alten Regime u.a. auch damit den
Garaus machen, dass sie einen neuen Kalender einführte.
Er sollte sich nicht mehr auf ein Ereignis der Antike
beziehen, sondern auf den Ausbruch der Revolution. Der
französische Revolutionskalender begann mit dem 22.
September 1792. Er hielt sich jedoch nicht lange. Auch die
Religionen kennen, teilweise blutige, Auseinandersetzungen

um den «richtigen» Kalender. Wir heutige Menschen
denken beim Kalender an die Agenden und die vielen
Termine, die darin eingetragen sind und uns Zwänge
auferlegen. Unsere Zeit ist verplant. Ja, ich habe sogar
erlebt, dass man nicht «in» ist, wenn man nicht aufWochen
hinaus ausgebucht ist. Ein voller Terminkalender soll
Zeichen dafür sein, dass «man» gefragt ist! Wie dem auch
sei, der Kalender greift massiv in unser Leben ein, in unsere
Ausbildungen, in Arbeitszeit und Ferien, in unser persönliches

wie soziales Leben.

Scherzhaft schrieb jemand: «Die Dichterlesung dauert
schon sehr lange. Als der Autor merkt, dass viele seiner
Zuhörer bereits eingeschlafen sind, sagt er entschuldigend:
Ich habe leider keine Uhr bei mir. Das kann passieren,
antwortete einer der Zuhörer, aber hinter Ihnen hängt ein
Kalender».

I. Die messbare Zeit

Uhren und Kalender haben mit berechenbarer, messbarer
Zeit zu tun. Wir können die Zeit in Jahrhunderte, Wochen,
Tage, Stunden, Minuten, in Vio, Vioo, ja '/iooo, Minuten
(vgl. Sport) einteilen. Jeder Mensch ist hineingeboren
in ein bestimmtes Jahr, einen bestimmten Monat, einen
bestimmten Tag, eine bestimmte Stunde. Und jedes Jahr

* Vortrag vordem 11. Forum für Musik und Bewegung, das 1981 inGstaad
stattfand.

erinnert uns der Kalender wieder an den Geburtstag. Wir
sind hineingeboren in die bestimmte, sprich: messbare
Zeit.

Wenn ich Sie fragen würde, was eine Stunde sei, würden
Sie mir vielleicht sagen: Eine Stunde ist vorbei, wenn sich
der Zeiger einmal um den Mittelpunkt einer Uhr gedreht
hat. Wenn Sie so gefragt werden, können Sie etwas zur Zeit
sagen. Würden Sie aber gefragt, was Zeit eigentlich sei,
würden Sie zu zögern anfangen und vielleicht bald
verstummen. Natürlich wissen Sie, was Zeit ist. Was aber ist
das Eigentliche der Zeit, und wie redet man darüber? Das
zu beantworten ist schwierig, sehr schwierig. Das geht allen
so, auch den Grossen der Philosophie.

Wir wissen, dass es vergangene Zeit nicht gäbe, wenn nichts
verginge, und nicht künftige Zeit, wenn nichts auf uns
zukäme, und nicht gegenwärtige Zeit, wenn es den Moment
nicht gäbe. Eigenartigerweise sprechen wir von langer und
kurzer Zeit, freilich nur in bezug auf Vergangenheit und
Zukunft. Hundert Jahre vor dieser Woche zum Beispiel
nennen wir eine lange Zeit nach rückwärts, und kurz
vergangen sagen wir, wenn etwa 10 Tage um sind,
und kurz bevorstehende Zeit, wenn etwas nach 10 Tagen
sein wird. Wie aber kann etwas lang oder kurz sein, das
nicht gegenwärtig ist? Die abgelaufende Zeit ist ja nicht
mehr, die kommende ist noch nicht. Und doch reden wir
von lang und kurz.

Ein Lehrer, der Sechstklässler danach fragte, was sie

denken, wenn sie das Wort «Zeit» hören, bekam u. a.

folgende Antworten: «Wenn ich das Wort Zeit höre, denke
ich an etwas, das vorübergeht»; «Wir gehen mit der Zeit»;
«mit der Zeit wird man älter»; «an Vorübergehen»; «was
man vorher gesagt, getan hat, ist alles vorbei»; «ich denke,
wenn ich das Wort Zeit höre, muss man sich beeilen, weil
die Zeit nie stillesteht»; «wenn ich das Wort Zeit höre,
bekomme ich immer ein Gefühl von Drang»; «es bewegt
sich» usw.

Zeit wird von diesen Schülern als vergehend, als Bewegung,
erfahren. Bereits Aristoteles hat Zeit auf Bewegung zurückgeführt.

Zeit ist fassbare, zählbare Bewegung. Ein Fussball-
Match zum Beispiel dauert 2 x 45 Minuten.

Was ist aber Bewegung? Positionen, die wechseln! Aber
wie könnten wir den Wechsel wahrnehmen, wenn wir nicht
schon immer um das Vergehen, also um Zeit wüssten?
Wenn uns nicht schon bekannt wäre, was die Dreidimen-
sionalität der Zeit ist: nämlich Vergangenheit, Gegenwart,
Zukunft, dann könnten wir auch Bewegung nicht feststellen.

Nur aus diesem - unreflektierten - Wissen heraus
konnten die Sechstklässler die obigen Antworten geben.
Ohne diese Erfahrung sähen wir doch immer nur eine
Phase der Bewegung. Sie könnte noch so winzig klein sein,
ohne Erinnerung daran, was der gegenwärtigen Phase
vorausging, und ohne die Erwartung, dass der gegenwärti-

112 Schweizer Heimwesen 111/84



Angebote aus dem Verlag VSA
Der VSA, Verein für Schweizerisches Heimwesen, kann aus seiner Verlagsproduktion derzeit folgendes Angebot

anzeigen:

Geistigbehinderte — Eltern — Betreuer
Vier Vorträge des Zürcher Heilpädagogen Prof. Dr. Hermann Siegenthaler zum Erwachsenwerden Geistigbehinderter

und zur Herausforderung an Eltern und Betreuer. Erster Band der neuen Schriftenreihe zur Anthropologie

des Behinderten, 1980. Preis exkl. Porto Fr. 10.60.

Erziehung aus der Kraft des Glaubens?
Band II der Schriftenreihe zur Anthropologie des Behinderten, 1981. Heute, da so oft von einer «Krise der
Erziehung» die Rede ist, bildet das kleine Buch mit Texten von Dr. Imelda Abbt, Prof. Dr. Norbert A. Luyten,
Dr. Peter Schmid, Prof. Dr. Fritz Buri und Prof. Dr. Hermann Siegenthaler für Pädagogen und Laien, für
professionelle Erzieher und für Eltern eine willkommene Orientierungshilfe. Preis Fr. 14.70 (exkl. Versandkosten).

Begrenztes Menschsein
Band III der Schriftenreihe zur Anthropologie des Behinderten, 1983, herausgegeben von Prof. Dr. Hermann
Siegenthaler. Das Buch vereinigt Texte von Prof. Dr. Otto Friedrich Bollnow, Dr. Theodor Bucher, Prof. Dr. Urs Haeberlin,
Prof. Dr. Hermann Siegenthaler und Prof. Dr. Werner Weber, Untertitel: «Zur Forderung der Menschlichkeit in der
Betreuung». Preis Fr. 18.60 (exki. Versandkosten).

Kontenrahmen für Heimwesen
Neuausgabe 1980, für Alters- und Pflegeheime, Erziehungsheime, Sonderschulen, Geschützte Werkstätten.
Preis inkl. Porto und Verpackung: Mit Ringordner Fr. 55.—; ohne Ringordner, bandiert Fr. 45.—.

Richtlinien zum Arbeitsverhältnis in Heimbetrieben
Neuausgabe 1980. Jede Garnitur enthält 2 Arbeitsvertragsformulare sowie Richtlinien, Erläuterungen und
Empfehlungen, 18 Seiten A5, Preis pro Garnitur Fr. 3.— (exkl. Porto und Verpackung), mit Ergänzungsblatt.

Heim-Verzeichnis 1981
Die völlig überarbeitete und erweiterte zweite Ausgabe des Verzeichnisses der Heime für erziehungsschwie-
rige Kinder und Jugendliche in der deutschen Schweiz enthält, durch Register nach Kantonen geordnet, alle
wesentlichen Angaben über 146 Heime, die für die erste Information der einweisenden Instanzen unerlässlich
sind. Preis mit Ordner Fr. 40.—; ohne Ordner, Inhalt bandiert Fr. 30.— (exkl. Versandkosten).

Aemterverzeichnis
Behördenorganisation im Jugendstrafverfahren der Kantone, von Jugendstaatsanwalt Dr. H. Brassel, Ausgabe
1978. Preis inkl. Porto Fr. 9.50.

Altersbauten und Dienstleistungen
Die Broschüre von Annemarie Walther-Roost gibt auf 35 Seiten Umfang einen guten Ueberblick über die
verschiedenen Formen und die Kosten von Dienstleistungen, die bei der Planung und beim Bau von Altersunterkünften

miteinbezogen werden könnten. Für Behörden, Baukommissionen und Architekten ein willkommener
Leitfaden. Preis 15 - (exkl. Versandkosten).

Die Heimkommission
Aufgaben, Organisation, Tätigkeiten, zweite Auflage 1982, Preis inkl. Porto Fr. 5-, ab 10 Exemplaren Fr. 4.-.

Wunschmenüs im Heim
Neue Sammlung von Menüvorschlägen, zusammengestellt von der Erfa-Gruppe der Altersheimköche Zürich, Preis
Fr. 7 - (inkl. Porto).

Versicherungen im Heim
In Zusammenarbeit mit Versicherungsfachleuten verfasst von Dr. iur. Heinrich Sattler, gibt das im Frühling 1983
erschienene Bändchen nützliche Anregungen und praktische Hilfen in allen wichtigen Versicherungsfragen für
Kommissionen, Heimleitungen und Heimmitarbeiter. Preis Fr. 15 - (exkl. Versandkosten).

Bestellung
Wir bestellen hiermit Name und Adresse des Bestellers:

Exemplar(e)

Bitte einsenden an das Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich.



gen Phase eine andere folgen werde, könnten wir keine
Bewegung feststellen und folglich auch keine Zeit erleben.
M.a.W. heisst das, wenn wir Zeit einfach auf Bewegung
zurückfuhren, haben wir die Frage, was denn Zeit sei, noch
nicht gelöst.

Zeit lässt sich nicht mehr ableiten von etwas ihr
Zugrundeliegendem, sondern sie ist dasjenige, das allen Erfahrungen
zugrunde liegt. Sie ist Urgrund unserer Lebenserfahrung.
Nur in der Zeit sind mir als Mensch mögliche Erfahrungen
gegeben. All unser Reden und Tun - auch das meinige und
Ihre während diesem Vortrag - steht unter dem Gesetz der
Verzeitlichung. Wo immer wir sind, ist auch Zeit. Sie
scheint vor uns da zu sein, jedenfalls finden wir uns in ihr
vor. Und verschiedene Zeiten sind niemals zugleich,
sondern immer nur nacheinander. Wo immer Menschen
in dieser Welt sind, gilt dieses Gesetz.

Oder halten Sie doch mal einen Moment lang die Zeit fest!
Wenigstens jetzt, wo wir gerade über sie sprechen! Unmöglich,

einfach unmöglich! Sie ist bereits verronnen, ehe ich
sie festhalten wollte. Noch nie ist es einem Menschen
gelungen, die Zeit anzuhalten, auch nur einen Moment
lang! Was würde das übrigens heissen: einen Moment lang
die Zeit anzuhalten? Aber um Zeit wahrnehmen zu
können, braucht es auch etwas Beharrliches. Ohne ein
Beharrendes, ohne ein Korrelat, könnte Zeit doch gar nicht
als Vorübergehen empfunden werden. Über dieses Beharrliche

werde ich später noch etwas sagen. Halten wir aber
fest, dass das Beharrliche die Bedingung dafür ist, dass Zeit
überhaupt erfahren werden kann. Das Beharrliche ist
notwendige Bedingung aller Zeiterfahrung und damit auch
aller Zeitbestimmung.

Wir können diese erste Hinführung zu unserem Thema
beschliessen: der Mensch ist ursprünglich verzeitlicht
(Heidegger). Diese ursprüngliche Verzeitlichung erst
erlaubt es uns, zu messen und Zeit zu berechnen. Das
alltägliche Mitsein mit andern Menschen erfordert es, dass

wir uns über Zeit verständigen. Dabei ist ein Kalender, ein
Zeitmesser, eine Uhr usw. eine grosse Erleichterung.
Damit können wir datieren, Zeit bestimmen, Abmachungen

zeitlich festlegen, usw.

II. die drei Dimensionen der Zeit

Ähnlich wie der Raum dreidimensional (Länge, Breite,
Dicke) ist, so auch die Zeit: Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft. Oder sollte man besser sagen: Zukunft, Gegenwart

und Vergangenheit? Oder noch richtiger: Gegenwart,
Vergangenheit, Zukunft? Nun wir werden sehen, alle drei
Schemata haben in einer bestimmten Hinsicht ihre Berechtigung.

Gegenwart

Erlebt wird immer nur das Jetzt. Das ausgezeichnete
Moment in der zeitlichen Dreiheit, Vergangenheit -
Gegenwart - Zukunft, ist für das Erleben die Gegenwart.
Das Gleiche gilt vom Reflektieren über die Zeit. Es ist für
uns überhaupt keine Vergangenheit, die nicht in der
Gegenwart gedacht wird. Dasselbe gilt auch für die
Zukunft. Augustinus schrieb in seinen berühmten «Be¬

kenntnissen»: «Und so mag man immerhin sagen: Drei
der Zeiten ,sind': Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft,
wie es nun einmal missbräuchlich gang und gäbe ist. Sage

man's;... nur muss man, was damit gesagt wird, auch
richtig verstehen, und darf nicht wähnen, dass die Zukunft
wirklich schon ,ist', das die Vergangenheit wirklich noch
,ist'. Nur selten sprechen wir ja sachgenau aber man
weiss schon, wie wir's meinen» (Augustinus, Confessiones,
Kösel Verlag, München, I9602, S. 643). die Verzeitlichung

des Geistes besteht also darin, dass wir im Jetzt der
Gegenwart die Erinnerung an Vergangenes und die Hoffnung

auf Zukünftiges, zusammen mit dem Wahrnehmen
der Gegenwart, haben. «Gewiss, Künftiges ,ist' noch nicht,
aber dennoch ist im Geiste Erwartung von Künftigem.
Gewiss, Vergangenes ,ist' nicht mehr, aber dennoch ist im
Geiste Erwartung von Künftigem. Gewiss, Vergangenes
,ist' nicht mehr, aber dennoch ist im Geiste noch Erinnerung

an Vergangenes. Gewiss, Gegenwart ist ohne Ausdehnung,

weil sie im Augenblick ist und nicht mehr ist, aber
dennoch dauert die Wahrnehmung, über die hin es in
einem fort geschieht, dass was erst dasein wird, auch schon
dagewesen ist» (ebd. S. 663).

Wir können nur in der Gegenwart aktiv sein, ganz gleich,
ob wir etwas erkennen oder etwas vollbringen. Das Gleiche
gilt auch vom passiven Erleben, von den Gefühlen der
Hoffnung oder Furcht (Zukunft), der Genugtuung oder
Freude über Vergangenes. All dies wird nur im Jetzt erlebt.
Erwartung und Erinnerung bedeuten nichts, wenn sie nicht
als Gegenwart des Erwartens und Gegenwart des Erinnerns
im Jetzt erfahren werden. So ist für das konkrete Leben
eigentlich nur das Gegenwärtige bedeutungsvoll. Selbstverständlich

gehört dazu, dass ich das Vergangene und
Zukünftige, es nicht vergessend bzw. es planend, im Jetzt
gegenwärtig habe.

Die Gegenwart wäre jedoch nicht mehr Gegenwart, wenn
sie nicht in Vergangenheit überginge. Sie wird im Grunde
nur deshalb zur Gegenwart, weil sie in Vergangenheit
übergeht. Es kann allerdings die Gegenwart auch als lang
empfunden werden. Lang gewesen ist eine Zeit «in der
Gegenwart», weil in ihr nichts geschieht, weil nichts
passiert, das mich bewegt. Es ist im Grunde kein Jetzt, so
wie es kein Früher und kein Später ist. Alles rückt
zusammen ins gleichgültige Einerlei, in eine inhaltlose
Dauer. Wir sagen dann auch: es dauerte eine «Ewigkeit».
Wir könnten uns fragen: ist Langeweile etwa das gestörte
Verhältnis zur Zeit? Langweile ich mich, dann habe ich
offenbar viel Zeit. So viel, dass ich die Minuten und
Stunden zähle, jeden Glockenschlag höre. Hier wird Zeit
als Zeit erfahren. Aber diese Zeit ist leere Zeit. Ein
Vergehen ohne etwas, das wirklich verginge; ereignisloser
Ablauf; unerfüllte Zeit.

Sören Kierkegaard hat einmal über die «Erschaffung» der
Langeweile geschrieben: «Die Götter langweilten sich,
darum schufen sie die Menschen. Adam langweilte sich,
weil er allein war, darum wurde Eva geschaffen. Von dem
Augenblick an kam die Langeweile in die Welt und wuchs
an Grösse in genauem Verhältnis zu dem Wachstum der
Volksmenge. Adam langweilte sich allein, dann langweilten

Adam und Eva sich gemeinsam, dann langweilten
Adam und Eva und Kain und Abel sich en famille, dann
nahm die Volksmenge in der Welt zu, und die Völker
langweilten sich en masse. Um sich zu zerstreuen, kamen
sie auf den Gedanken, einen Turm zu bauen, so hoch, das

114 Schweizer Heimwesen 111/84



er bis in den Himmel rage. Dieser Gedanke ist ebenso

langweilig, wie der Turm hoch war und ein erschreckender
Beweis dafür, wie sehr die Langeweile schon überhand
genommen hatte. Danach wurden sie über die Welt
zerstreut, wie man heute ins Ausland reist: aber sie fuhren
fort sich zu langweilen. Lind welche Folgen hatte nicht
diese Langeweile! Der Mensch stand hoch und fiel tief, erst
durch Eva, dann vom babylonischen Turm» (Entweder -
Oder).

Kierkegaard ist ein Mensch des 19. Jh., und was er über
Eva schreibt, gefallt uns heute nicht. Aber er hat etwas
Wichtiges zur leeren Zeit, zur leeren Gegenwart gesagt: Sie
kann auch leer sein, wenn sie gleichsam vollgestopft ist,
aber mit allerlei Nebensächlichkeiten. Kierkegaard wollte
sagen: Wenn der Mensch nicht von innen her, als
ergriffener, «bei der Sache» ist, bekommt er es zu tun mit
dem Problem der leeren Zeit. Er baut nicht nur einen
Turm, der zu nichts Positivem führt, er befasst sich auch
sonst nur mit Nichtigkeiten und Gleichgültigkeiten: er
schafft selber die Langeweile. Umgekehrt kann dem
Menschen durch die gelangweilte Gegenwart hindurch
aufgehen, dass die Nichtigkeit der Gegenwart eine Aufgabe
ist. Sie kann mich als Menschen zu mir selber bringen.
Denn die Langeweile macht Geschäftigkeit, Vergnügen,
Geld, Reisen, Sorgen, usw. seltsam banal, ja gleichgültig.
Dadurch kann ich spüren, dass es im Leben um mehr, um
mich selber geht, dass letzte Ansprüche an mein Menschsein

gestellt sind.

Da kann mir aufgehen, dass es entscheidend ist, wo ich mit
meinen Gefühlen, mit meinen innersten Wünschen, beheimatet

bin.

Entfliehe ich dem Entscheidenden, in dem mir im Jetzt
immer nur die Erwartung lebendig ist und das Aktuelle
und Vergangene wenig Bedeutung haben (progressiv),
oder indem ich im Denken und Fühlen über das Vergangene,

bzw. die Erinnerung an Vergangenes nicht hinwegkomme

(konservativ)? Im je neuen Jetzt muss das Leben,
das vergangene, gegenwärtige und zukünftige, gemeistert
werden! Ich muss mich Jetzt mit den Problemen
auseinandersetzen, sowohl mit denen, die die Gegenwart angehen,
als auch mit denen, die noch ausständig sind. «Leben
können wir in der Gegenwart. Wer dies wirklich kann,
hätte das Ziel seines Lebens erreicht. Ich halte dies etwas

vom Allerschwierigsten. Die meisten Menschen leben
entweder in der Zukunft oder in der Vergangenheit. In der
Zukunkft leben heisst: Sorge oder Angst haben. Oder
Hoffnung. In der Vergangenheit leben heisst: übelnehmen,
etwas nicht vergessen können. In der Gegenwart leben zu
können, das wäre das Ziel aller Weisheit (Muschg).

Vergangenheit

Die Vergangenheit ist dasjenige, das einmal in unserer
Verfügung war oder mindestens es hätte sein können oder

gar sein sollen), uns jetzt aber völlig entzogen ist. Was ich
einmal tat, das lässt sich nicht mehr ungeschehen machen.
Gewiss kann ich in der Gegenwart immer wieder auf
Vergangenes zurückkommen, aber ungeschehen machen
kann ich nichts. Die Vollzüge der Freiheit bleiben und
fliessen ein in die Geschichte der Menschheit. Die
unbedeutendste Entscheidung hilft mit, das Gesicht der heutigen
und künftigen Menschheit zu prägen. Weder im Guten

noch im Bösen geht etwas verloren. Und so ist die
Gegenwart stets nur aus der Vergangenheit verständlich.
Freilich gibt es in der Gegenwart freie Entscheidungen.
Aber positiv oder negativ sind diese immer auch von der
Vergangenheit abhängig. Wie beim Schach die ersten Züge
bestimmend sind für den Spielverlauf, so auch die früheren
Entscheide im Leben der Menschheit und in meiner
persönlichen Geschichte. Und so hat die Vergangenheit
von den drei Zeitdimensionen für das Verstehen unseres
konkreten Lebens die wichtigste - nicht die gewichtigste -
Rolle.

Aber auch die vergangenen Taten oder Unterlassungen
sind in der Gegenwart zu bewältigen. Ich stelle mich ihnen
in der Gegenwart gegenüber, indem ich sie bejahe, rechtfertige

oder auch verurteile. Vergangenes kann nicht wieder
ungeschehen gemacht werden. Gesagt, getan oder auch
unterlassen bleibt es auf alle Fälle, aber ich kann ihm je
anders begegnen. Ich kann es zu meinem bejahten Eigenen
machen, und damit wiederum zum Gegenwärtigen. Weil
die Gegenwart morgen meine Vergangenheit ist, ist sie eben
das Entscheidende. Weil Vergangenes irreparabel ist, in
der Gegenwart jedoch die Möglichkeit ist umzukehren,
kann auch Vergangenheit mein Leben verändern. Im
Erinnern ist die Vergangenheit ständig da. Ihre Spuren sind
mir nicht nur ins Herz geschrieben, sondern auch auf das

Gesicht. Vergangenheit die nur verherrlicht wird, ist jedoch
eine unbewältigte Vergangenheit.

Zukunft

Aus dem Erlebnis, dass Gegenwärtiges ständig zu Vergangenem

und stets je Neues gegenwärtig wird, erleben wir das

Noch-Nicht bzw. die Zukunft. Da die Gegenwart ständig
in die Vergangenheit absinkt, wird das Augenmerk mit
Notwendigkeit auf das Je-neu-Ankommende gerichtet.
Allerdings ist die Einstellung zu dem Je-neu-Ankommen-
den unterschiedlich. Diejenigen, denen es in der Gegenwart
schlecht geht - materiell, geistig, seelisch -, erwarten von
der Zukunft wahrscheinlich das Endes des sie bedrängenden

Übels. Sie erwarten von der Zukunft ein Gut. Ihre
Haltung nennt man Hoffnung. Selbstverständlich braucht
die Gegenwart nicht gerade drückend zu sein, um Hoffnung
haben zu können. Was es aber braucht, ist dieser vertrauende

Ausblick auf das im Kommen Begriffene. Wer
grundsätzlich vertrauensvoll in die Zukunft blickt ist Optimist.
Wer ohne voreingenommenes Vertrauen auf Neues
reagiert, gilt etwa als nüchterner Realist. Wenn wir von der
Zukunft Übles erwarten, erleben wir Furcht. Wer die
Zukunft grundsätzlich verhängt sieht, ist ein Pessimist.

Optimist, Realist, Pessimist sind die drei Grundhaltungen
der Zukunft.

Alle sind wir Künder der Zukunft, welche Grundstimmung
uns auch immer bewegt. Nicht nur in gemässigter oder
ängstlich übertriebener Vorplanung (Altersvorsorge,
Versicherungen, usw.) sondern auch im besorgten Umgang mit
der Gegenwart, in der doch Zukunft eingeleitet wird.
Unsere zukünftigen Handlungen, Ziele, Wünsche werden
vorbedacht, abgewogen, Eventualitäten mithineinbedacht.
Wer auf Zukunft aus ist, verändert Gegenwärtiges. Die
Gegenwart wird spannend, dynamisch, eröffnet Wandel.
Dieses Aussein auf Zukunft, die letzlich nicht gewiss ist,
weil sie eben noch gar nicht ist, ist eine grosse Chance

115



unseres Lebens. Das Leben bleibt im Fluss. Es kann uns
etwas in der Zukunft geschenkt werden, von dem wir hier
keine Ahnung haben und es vielleicht nicht einmal zu
denken oder auszusprechen wagen. Zukünftig meint Offensein

in der Gegenwart, meint Erwartungen und Wünsche
mit sich herumtragen, meint Glauben und Hoffen, dass

Träume wahr, wirklich wahr werden.

Zukunft, Hoffnung, Erwartung gehören innerlich zusammen.

Sie sind die Stosskraft der Gegenwart und wachsen
aus den Erfahrungen und Geschenken der Vergangenheit.
Wir dürfen ruhig utopische Erwartungen an die Zukunft
haben. Denn ob und dass sie Wirklichkeit werden, liegt nur
teilweise an uns. Hoffende, erwartende, zukünftige
Menschen sind junge Menschen, auch wenn sie hoch in den
Jahren stehen. Jung-Sein heisst ja Hoffnung haben, heisst
auf Zukunft hin offen sein, heisst Erwartungen haben.
Welche Hoffnungen und Wünsche ich jedoch in die
Zukunft lege, liegt weitgehend an mir. Sind es Wünsche,
die für mich Bequemlichkeit, Besitztum, Ruhm, Arriviertsein

bedeuten, oder solche, die mich tiefer und bewusster
zu mir selber, zu meinem Daseinssinn, zu menschlichen
Werten führen?

Zur Zukunft gehört auch die Sehnsucht. Sehnsucht zum
Beispiel danach, im Sterben nicht das Gefühl zu haben,
etwas Wichtiges versäumt oder überhaupt nicht «gelebt»
zu haben. Sehnsüchte, in welche man die Unerfiillbarkeit
einbaut, sind freilich Rauschgift. Sehnsüchte, die einen
aufmerksam machen, auch realistischer, phantasievoller
gegenüber dem andern, sind Sauerstoff (Müsch, Sonntagsblick,

7. Juni 81). Hoffnung und Sehnsucht tragen alle in
sich. Aber die Hälfte davon hat in Wirklichkeit die
Hoffnung auf etwas wirklich anderes aufgegeben. Das ist
die lebensgefährlichste Kombination: Zu behaupten, dass

man noch etwas erwartet, auch vor sich selber, und
heimlich verzweifelt zu sein, Hoffnung weist darauf hin:
dass ich in der Zukunft einmal ganz gegenwärtig sein werde.
Das Gefahrliche dabei ist, dass diese Hoffnung eigentlich
nicht vertagt werden kann. Unsere Hoffnung müssen wir
schon jetzt realisieren. Wenn wir sie vertagen, wird sie nie
gegenwärtig sein. Hoffnung muss Praxis sein. Hoffnung soll
Fähigkeit zur Gegenwart sein. Dann kann uns auch erfüllte
Zeit geschenkt werden.

III. Die erfüllte Zeit

Die Frage nach der erfüllten Zeit führt uns in die innerste
Mitte der Frage nach dem Menschen. Es geht da um mehr
als um die messbare Zeit oder die verschiedenen psychischen

Einstellungen zu den Zeitdimensionen. Es geht um
eine bestimmte Art von «Augenblick».

Was aber ist ein Augenblick? Von der Dreidimensionalität
aus gesehen weist alles sowohl in die Vergangenheit als
auch in die Zukunft. Wie ausgeführt, planen wir, hoffen
wir, furchten und erwarten wir aber im Jetzt; wir erinnern
uns im Jetzt, stehen im Jetzt etwas Gewordenem gegenüber,

setzen uns im Jetzt damit auseinander. Zukunft und
Vergangenheit haben im Jetzt (Gegenwart) ihren gelebten
Ort. Im «Jetzt» ist auch der Augenblick angesiedelt.

Der «Augenblick» ist bestimmt durch das, was als Druck
auf der Gegenwart lastet und mit Forderungen auf ihn

eindringt. Dieser Druck kann verschiedenartig sein. Er
drängt uns aber zu etwas, das heisst verweist uns, ob wir
es wollen oder nicht, auf die Zukunft. Die Zukunft
ermöglicht es mir, auf Forderungen des Augenblicks
einzugehen. Zukunft meint hier nicht ein objektives Jetzt,
das noch nicht wirklich geworden ist, das einmal erst sein
wird, «sondern die Kunft, in der das Dasein (der Mensch)
in seinem eigensten Seinkönnen auf sich zukommt»
(Heidegger). In mir selber ist immer schon eine «Bewegung»

im Gange, die das Erleben der Zukunft erst möglich
macht: ich laufe mir in meinem Innern gleichsam immer
schon voraus und eröffne damit in mir den Raum für das
Erleben des Je-neu-Ankommenden.

Was macht nun den Augenblick zur erfüllten Zeit, die wir
als das Eigentliche empfinden, weil es das Leben lebenswert
macht, ihm Qualität und Sinn gibt? Erfüllte Zeit meint
einen Augenblick, der durch meine Entschlossenheit einen
letzten und unbedingten Wert gewinnt. Dadurch erreicht
der Mensch einen inneren Wert als Mensch. Denn das stellt
sich nicht einfach so ein, wie das objektive Zeitgeschehen,
das nach dem Winter den Frühling und später den Sommer
bringt. Das ist auch nicht eine routinemässige Leistung,
die «man» zur Bewältigung des Alltags eben so erlernt hat.
Da verwirkliche ich mich, werde ich erst ein wirkliches
Ich, gewinne ich erst meinen inneren Wert.

Dieser innere Wert nun macht den einzelnen Augenblick
unabhängig von seiner zeitlichen Erstreckung. Die
Entschlossenheit hat zwar ihre Zeit, aber sie verlangt die
Un-bedingtheit des Einsatzes, gleichsam die Gesammeltheit

aller Kräfte.

Der Sinn dieses Tuns liegt in sich selber. Es geht also nicht
bloss darum, irgendein Ziel zu erreichen, sondern die
Entschlossenheit in sich selber ist sinnvoll.

Zeit ist hier kein Mass mehr; Kontinuität oder bloss
momentanes Vergehen spielen hier keine Rolle mehr.
Irgendwie verbindet natürlich der so verstandene Augenblick

mit der Vergangenheit und dem Kommenden. Aber
er geht nicht auf im Jetzt, in dem man sich besonders wohl
fühlt, wie zum Beispiel Faust, der wenigstens zu einem
Augenblick gerne gesagt hätte: «Verweile doch, du bist so
schön!» Das ist ja im Grunde ein beliebiges Glied in der
niemals abreissenden Kette derZeit. Ich meine einen völlig
anderen Augenblick. In ihm durchstossen wir im
Aufschwung zum Unbedingten die Ebene der abfliessenden
Zeit. Absolutes eröffnet sich, das selbst nicht mehr
zeitlicher Natur ist. Das ist erfüllte Zeit, tiefstes Gefühl,
wenn zur spannungsvollen Einheit zwischen Vergangenheit

und Zukunft im «Augenblick» der Bezug zum Absoluten,

Überzeitlichen, Ewigen hinzukommt. Ein so erfüllter
«Augenblick» ist erlebte Ewigkeit. Da geschieht Eigentliches.

Das heisst nicht, dass momentane Aufgaben darüber
vernachlässigt werden müssen oder nicht mehr auf ihre
Weise ernstzunehmen wären. Ganz im Gegenteil! Gerade
diese Entschlossenheit ermöglicht es erst, die jeweilige
konkrete Situation ernst zu nehmen und nach bester
Möglichkeit menschlich zu gestalten, freilich ohne sich
darin zu verlieren. Denn erfüllte Zeit ist da, wo ich aus der
Tiefe heraus meine Zeit ergreife.

Kierkegaard hat das einmal sehr zutreffend so ausgedrückt:
«Ein existenzieller Augenblick ist eigener Natur. Er ist kurz
und zeitlich, wie der Augenblick es ist, rasch vorüberge-

116 Schweizer Heimwesen 111/84



hend wie der Augenblick: und doch ist er das Entscheidende,

doch ist er erfüllt von Ewigem. Ein solcher Augenblick
muss doch einen besonderen Namen haben: wir wollen
ihn nennen die Fülle der Zeit, um damit schon terminologisch

die in einem solchen Augenblick erreichte und von
jeder zeitlichen Dauer unabhängig innere Vollendung zu
bezeichnen.» Zitiert in: O. Bollnow, Existenzphilosophie,
Stuttgart 646, S. 111. Oder noch treffender heisst es an einer
anderen Stelle: «Der Augenblick ist jenes Zweideutige, in
dem Zeit und Ewigkeit einander berühren, und hiermit ist
der Begriff der Zeitlichkeit gesetzt, in der die Zeit Ewigkeit
abreisst und die Ewigkeit beständig die Zeit durchdringt.
So verstanden ist der Augenblick nicht eigentlich ein Atom
der Zeit, sondern ein Atom der Ewigkeit. Er ist der erste
Reflex der Ewigkeit in der Zeit, ihr erster Versuch,
gleichsam die Zeit zum Stehen zu bringen.» ebd. Damit
habe ich auch das Beharrliche angesprochen, von dem im
ersten Teil die Rede war. Um Zeit zu erfahren, muss ein
Korrelat da sein, das nicht Zeit ist, das Beharrlichkeit ist,
das Ewigkeit meint.

Nach diesen Ausführungen ist klar, dass Zukunft, Zukünftiges,

nicht nur so nebenbei zum Menschen gehören kann;
sein Innerstes ist Zukunft! Und weil diese Zukunft immer
neu ergriffen werden muss, schliesst sie Hoffnung ein.
Hoffnung und Zukunft gehören zusammen. Zukunft ist
immer neu zu eröffnen und zu ergreifen, aus Hoffnung
heraus! Freilich, die Zukunft, wie übrigens auch die
Herkunft, ist in einen Schleier des Geheimnisses gehüllt.
Und daher sehen wir fragenden Auges in die Zukunft. Wir
blicken aus nach einem Letzten, das in der Zukunft ruht,
das meine Zukunft bedeutet, auf das ich zuschreite.

Menschen, die an das Gestern verhaftet sind, leben in
diesem Sinne nicht erfüllte Zeit. Loblieder auf die schöne
alte Zeit, auf das, was einmal war, lenken ab vom
konkreten Hier und Jetzt. Im Träumen von Gestern

verpassen wir das Jetzt. Damit sei aber nicht das Lied des

Progressiven, Zukunftsorientierten gesungen, jedenfalls
nicht, sofern er bloss auf konkrete, machbare Ziele aus ist.

Das verbleibt im Bereich des Bedingten, Veränderlichen,
Vergänglichen. Bei der erfüllten Zeit aber geht es um
Unbedingtes, Ewiges, im Hier und Jetzt, in aller Vorläufigkeit

gelebt und erfahren! In gewissem Sinn wird erfüllte
Zeit am ehesten da erlebt, wo sich Menschen absichtslos
in ein Tun begeben, wo sie zum Beispiel einem anderen
Menschen ohne bestimmte Absichten begegnen, wo es um
den andern als Menschen geht, wo nicht Lust, höheres
Ansehen oder Karriere den Ausschlag geben. Früher
sprach man oft davon, dass Menschen einfach da sind. Der
Grossmütter Aufgabe zum Beispiel war irgendwie ihr
Dasein; und bei ihnen zu sitzen war schön, weil es erfüllte
Stunden waren, ohne äusserlich geschäftig zu sein. Solches
Dasein bedeutet gegenwärtig sein, weil keine Absicht nach
hinten oder nach vorne ausschlaggebend ist. Ich meine

Momente, in denen man das Gefühl hat, ganz bei sich
selber zu sein, einverstanden zu sein mit dem, was man
tut, aufzugehen in dem, was man macht, einfach da zu sein.

Erfüllte Stunden sind Stunden, in denen wir da sind, oder
in denen wir das Dasein anderer Menschen spüren und
erleben dürfen. Sie sind eine Vorstufe zur erfüllten Zeit,
Vorstufe, weil sie die Ewigkeitsdimension nicht notwendig
einschliessen. Aber sie lassen etwas von Ewigkeit erahnen
und erspüren, weil die messbare Zeit nicht mehr wichtig ist..

IV Die Zeit und das Erziehungsziel

Ich darf wohl voraussetzen, dass wir alle hier in der
Lenkner Kirche Versammelten Ausschau halten nach
solch erfüllten Stunden, nach einem erfüllten, sinnvollen
Leben. Dieser Abend, wie übrigens die ganze Woche,
möchten vor allem dazu einen Beitrag leisten. Aber nicht
nur hier, sondern wo immer wir sind und Menschen
begegnen, hungern sie danach. Und wir, die wir uns mit
«Erziehungszielen in einer sich wandelnden Welt» befassen,

sind davon in doppelter Weise betroffen; geht es doch

um uns selbst wie auch um die uns «Aufgetragenen» in
Erziehung und Bildung. Was meine ich damit? Wir
Erzieher, wie die uns Anvertrauten, sind in eine bestimmte
historische Zeit hineingeboren, und sind damit aufmessbare

Zeit verwiesen. Das ist das Eine. Diese unsere historische
messbare Zeit weist uns in konkrete Situationen ein und
damit bestimmte Probleme und Aufgaben zu. Die sich
wandelnde Umwelt fordert uns je und je neu ein, drängt
uns Fragen und Suche nach gültigen Erziehungszielen auf.

Über dieser vordergründigen Erzieherebene tut sich aber
eine weitere, leider leicht zu übersehende weitere Ebene
auf. Wir Erzieher sind meistens älter als die zu Erziehenden,

das heisst, wir haben ein Studium, einen Ausbildungsweg,

viele Erfahrungsjahre usw. hinter uns, die eben die
Jüngeren noch nicht haben. In diesem Punkt sind wir den

zu Erziehenden «voraus». Als solche können wir nicht in
den vordergründigen Alltagsfragen aufgehen, das heisst uns
nicht einfach den gerade herrschenden Mode-Trends
überlassen. Hier und jetzt formulierte Erziehungsziele sind
nicht denkbar ohne Vergangenheit und ohne Zukunft.
Gegenwärtige Wünsche an die Erziehung können nur neu
oder anders oder gleich formuliert werden auf dem

Hintergrund von vielen formulierten Zielen in der Vergangenheit.

In diesem Sinne kommt dem Studium der vergangenen

Epochen ein unverrückbarer Stellenwert zu.

Dieses Studium ermöglicht auch ein bewältigtes Sich-
Absetzen oder Sich-neu-Bekennen zu überkommenen
Erziehungszielen. Nie darfaber die Dimension der Zukunft
übersehen werden. Wir alle, Erziehende wie Zu-
Erziehende leben auf Zukunft hin! Zuende gedacht heisst

das, dass immer auch Neues, Unerwartetes einbrechen
kann. Ereignisse, die nicht einfach aufgrund der Vergangenheit

oder der Gegenwart erklärbar sind, sondern auf
uns zukommend in unsere Gegenwart einbrechen. Zukunft
ist immer ankommend, und damit ist auch jeder Erzieher-
Tätigkeit immer wieder eine Chance aufgetan.

An sich ist es eine Binsenwahrheit für die Erziehungswissenschaften,

dass «Offenheit» zur Grundausstattung des

Menschen gehört. Offenheit allein aber schenkt noch keine
Hoffnung und wäre damit, für sich allein genommen, ein
zu dürftig formuliertes Bildungsziel. Offenheit für Zukunft
muss zugleich «Aus-Sein auf erfüllte Zeit» einschliessen.
Dann nämlich wird Erziehung - passive und aktive - auch
als sinnvoll erlebt. Ich sagte vorsichtig: «Aus-Sein» auf
erfüllte Zeit. Wir können das Unsrige tun, dass sie sich

einstellt, aber das steht nicht in unserem Belieben und
Verfügen. «Aus-Sein» bedeutet: man muss auch warten
können, man muss auch Ödheit im Beruf aushalten
lernen, man muss aber schliesslich auch Erfüllung akzeptieren

lernen!

117


	Menschsein und Zeit

