Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 55 (1984)

Heft: 2

Artikel: Ganzheit des Menschen als Person
Autor: Abbt, Imelda

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-811559

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-811559
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ganzheit des Menschen als Person

Von Dr. Imelda Abbt, Leiterin der Forthildung und des Kurswesens VSA *

Wir haben nun an der Jahresversammlung des VSA das
aktuelle Thema «Betreuen statt Versorgen — Ist eine
ganzheitliche Forderung in Erziehung und Pflege noch
moglich?» von verschiedenen Seiten behandelt. Wir haben
in den beiden Tagen von Theorien wie von praktischen
Erfahrungen her Antworten und Hilfen gesucht. Mir ist
zum Abschluss nun die Aufgabe gestellt, etwas zur
«Ganzheit des Menschen als Person» zu sagen.

Ganzheit hat etwas mit Heil-Sein zu tun. Und wer von uns
hdtte nicht eine gewisse Sehnsucht danach. Deswegen
nehmen wir ja auch die Miihe von theoretischen Reflexio-
nen darliber auf uns. Deswegen auch interessieren uns
Menschen, die etwas davon zu verwirklichen scheinen, in
denen unsere Sehnsucht gleichsam «fleischgeworden» ist.
Sie sind fdhig, auf dem Wege nach Ganzheit Vorbilder zu
werden, auch wenn es ganz einfache Menschen sind, die
alltaglich, unauffillig da sind, wo sie eben hingehoren, sei
es im Haus, in der Pflege, in der Erziehung usw. Oft sind
es bereits geschichtliche Gestalten, die uns, vielleicht
gerade wegen der Distanz, die Geschichte bringt, etwas zur
Ganzheit zu sagen haben. Ich denke zum Beispiel an
Heinrich Pestalozzi. Er sagte einmal: «Der Mensch will
alles, wozu er in sich selbst Kraft fiihit, und er muss
vermoge dieser innewohnenden Triebe das alles wol-
len ... Aber nur das was ihn als Ganzheit, als Herz, Geist
und Hand ergreift, nur das ist fiir ihn wirklich, wahrhaft
und naturgemdss bildend» (1). Ein treffliches Wort. Und
es sagt uns heute noch etwas! Wohl deswegen, weil
Pestalozzi, wie jemand einmal bemerkte, im Grunde nur
ein «Buch» in seinem Leben studiert hat: den Menschen.

Freilich kann man niemanden ganz aus seinem histori-
schen Kontext 16sen. Menschlich-Allgemeingiiltiges tritt
uns nur in historischen Konkretisierungen entgegen, und
das bedeutet auch: in Beschriankungen, in Einseitigkeiten.
Ich glaube zwar nicht, dass, was einmal menschlich-richtig
war, aufeinmal total falsch werden konnte. Trotzdem hatte
man unter der «Ganzheit des Menschen» nicht immer
dasselbe verstanden. Um von der «Ganzheit des Menschen
als Person» heute zu handeln, ist es wichtig, auch dafiir
einen Blick zu haben. Im ersten Teil mochte ich daher
etwas zu Individuum und Natur sagen. Der zweite Teil soll
dann auf das Problem Person und Inter-Personalitét
eingehen. Im dritten versuche ich, das Thema der Ganzheit
zur Person noch kurz aus religioser Perspektive anzusehen.

* Abschlussvortrag gehalten am 1. Juni 1983 in Wattwil.

68

Imelda Abbt: Um Ganzheit muss gerungen werden, aber die
Sehnsucht nach Ganzheit verspiiren wir alle.
Aufnahme: Bruno Biihrer

1. Individuum und Natur

In den letzten Jahren ist die Natur — wieder einmal — stark
in den Vordergrund anthropologischer Uberlegungen ge-
riickt; und zwar nicht nur in einem &usserlichen Sinn,
aus der begreiflichen Sorge etwa, das Raumschiff Erde
konnte eines Tages unbewohnbar werden, wenn wir in der
Belastung der Umwelt so weiter machen wie bisher. Man
siecht im Menschen nicht mehr tiberall vor allem das
«Subjekt», das sich dank seiner bilogisch-geistigen Sonder-
stellung tiber die Natur erhebt und sich eine zweite, eine
kulturelle «Natur» schafft. Der Mensch ist eingebettet in
die Natuw; er ist ein Teil von ihr, von ihr hervorgebracht.
Und so dréngt sich ganz logisch die Frage auf: Sollte sich
menschliches Verhalten nicht wieder vermehrt an der
Natur orientieren, damit das kulturelle Schaffen nicht eines
Tages aus allen Fugen gerét!

Schweizer Heimwesen 11/84



4. Nidelbad-Arbeitsseminar fiir Frauen

Das Herz im Mittelpunkt

26. bis 28. Marz 1984 im Diakonenhaus St. Stephanus, Nidelbad,

Rischlikon

Leitung: Dr. Imelda Abbt

Dieses vierte Arbeitsseminar flir Frauen beschaftigt sich mit dem Thema «Das Herz im Mittelpunkt».

Es mochte sich durch Textlesungen,

Informationen, Wissensvermittlung und gemeinsames

Nachdenken dem «Ganzsein der Frau heute» widmen.

Aus dem Programm:

Montag, 26. Marz 1984: 10.30
15.00
Dienstag, 27. Marz 1984: 10.00
Mittwoch, 28. Marz 1984: 20.00
10.00
16.00

Dr. Elfriede Huber-Abrahamowicz, Zirich, liest aus ihren
Werken

«Herzensglte — Natur oder Kultur?»
Referat: Imelda Abbt

«Meine grosse Anlage ist Lieben» (Bettina von Arnim,
1785-1859)
Referat: Imelda Abbt

Stabpuppenspiel: Irmgard Staub, Aarburg

«Die Weisheit des Herzens»
Referat: Imelda Abbt

Tagungsschluss

Gemeinsame Diskussionen und Gruppenarbeiten sollen das Gehorte vertiefen und zur Umsetzung
im eigenen Leben beitragen. Das Detailprogramm erhalten Sie nach Anmeldung.

Kurskosten: Fr. 160.—
Fr. 130~ flr Teilnehmer(innen) aus VSA-Heimen

5 % Ermassigung bei personlicher Mitgliedschaft

Unterkunft und Verpflegung im Nidelbad, Vollpension zirka Fr.
50.—/Tag separat

Anmeldung: bis 16. Marz 1984
an Kurssekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zirich
Tel. 01 252 47 07 nur vormittags

Anmeldung Nidelbadseminar fiir Frauen 26. bis 28. Marz 1984

Name, Vorname

Adresse, Tel.

PLZ/Ort

Name und Adresse des Heims

Unterschrift und Datum

Unterkunft im Nidelbad erwilinscht
VSA-Mitgliedschaft des Heims
Personliche VSA-Mitgliedschaft

a
a bitte Zutreffendes
O ankreuzen

Angemeldeten Teilnehmern, die eine Unterkunft bestellt haben, muss bei Riickzug der Anmeldung vor Tagungsbeginn eine

Annullationsgebtihr von Fr. 50.— berechnet werden.

69



Die Antike war ganz der Natur zugewandt. In der
Philosophie suchte sie deren Gesetze und die dahinterste-
henden Méchte zu ergriinden. Dabei war sie aber nicht auf
instrumentelles Wissen aus, um durch die Technik die
Natur mehr und mehr zu verdndern. Man war davon
tiberzeugt, dass der Mensch nur gliicklich sein kann, wenn
er in Harmonie mit der Natur lebt. Die Natur zu erkennen
und anzunehmen hiess ein Wissender und auch ein
Gliicklicher zu werden. Beim Menschen unterschied man
zwar bereits das, was ihm von Natur aus mitgegeben ist,
und das, ws seine eigene kulturelle Leistung ist. Aber man
war liberzeugt, dass sich der Mensch priméar nach der Natur
zu richten habe und nicht nach dem, was er alles aus der
Natur eventuell machen konnte. Die Natur ist das Substan-
tielle, das Bleibende, im Kern Unverriickbare; Kultur
dagegen ist immer etwas Verdnderliches, Voriibergehen-
des, Akzidentelles.

Dieses Denken hat auch das Mittelalter geprégt, das das
antike Erbe mit dem biblischen Offenbarungsglauben zu
verbinden suchte. Das fiihrte natiirlich auch zu gewissen
Verschiebungen. Verwies die Natur den Griechen auf ein
gottliches Prinzip, so nun den mittelalterlichen Menschen
auf den Schopfer aller Dinge, auf einen personlichen Gott,
der u.a. auch seinen Willen beziiglich seiner Geschépfe in
diese gelegt hat. Im «Wesen» der Natur, der Dinge, des
Menschen usw. ist der Rahmen mdglicher Entwicklung
und Entfaltung festgelegt. Niemand kann diesen Rahmen
iiberschreiten. Wer sich dennoch dazu anschickt, versiin-
digt sich und hat friiher oder spiter mit Strafe zu rechnen.

Niemand wird leugnen, dass wir alle etwas mit der Natur
zu tun haben. Als Leib bzw. als Korper sind wir ein Teil
der Natur. Wir miissen essen, trinken, uns kleiden, eine
Bleibe haben, usw. Wir reagieren physisch, wenn wir
korperliche Bediirfnisse nicht befriedigen kénnen. Wir
leiden am Defizit, wir hungern, haben Durst, werden
krank, kommen in Lebensgefahr. Aber ist das auch alles?
Léasst sich der Mensch nur als Teil der Natur verstehen?
Ist die Person, das Individuum, nicht mehr?

Mit Beginn der Neuzeit jedenfalls empfand man es
zunehmend als Fessel, das sich der Mensch im Rahmen
seines «Wesens» zu entwickeln habe. Der Mensch der
Neuzeit war aufgebrochen, sich eine zweite «Natum» zu
schaffen, die erst ihm erlaubt, sein eigenes Wesen zu finden.
Dieser Auf- und Ausbruch liess sich natiirlich nicht mehr
mit einem vorgegebenen, unabédnderbaren, ewig gleichblei-
benden Wesen vereinbaren. Sollte es so etwas wie ein
Wesen des Menschen geben, dann konnte dieses nicht
etwas statisch Vorgegebenes sein. Es musste erst geschaffen
werden. Immer weniger ging es darum, ewige (Wesens-)
Wabhrheiten zu erkennen und zu kontemplieren und zu
rezipieren, sondern darum, dass die Menschen aktiv
Produzierende, Natur-Veridndernde, werden. So hat Fran-
cis Bacon (1561-1626) zu Beginn der Neuzeit das Ziel der
Erforschung der Natur folgendermassen formuliert: «Fort-
schritt, praktische Nutzanwendung, Naturbeherrschung
durch den Menschen!» (2). Naturbeherrschung setzt aber
Kenntnis der Natur voraus. Wer die Natur beherrschen
will, muss ihre Gesetze anwenden; um das zu konnen, muss
er sic kennen! Wollte der antike Mensch die Natur
erkennen, um im Einklang mit ihr zu leben, so der
neuzeitliche Mensch also um die Natur zu beherrschen,
sie in den Griff zu bekommen. Und schon sah man auch
den Weg, wie man nachhaltig auf die Natur verindernd

70

wirken kann: durch Naturwissenschaft und Technik.
Bacons Zeitgenosse Descartes (1596-1650) schrieb die
folgenschweren Satze: «Nach meiner Ansicht geschieht
allesin der Natur auf mathematische Art», und «die Regeln
der Mechanik sind dieselben wie die der Natum» (3). Wer
die Mathematik anzuwenden weiss, kann sich folglich der
Gesetze der Natur nach Belieben bedienen, auch um die
Natur nachhaltig umzugestalten.

Entsprechend haben wir bei der Erforschung der Natur
methodisch vorzugehen. Als wahr kann nur gelten, was
klar und deutlich erkennbar ist. Probleme sind in Teile zu
zerlegen, und zwar in so viele, wie es ndtig ist, um das
Problem angemessen 18sen zu konnen. Dabei hat man vom
Einfacheren zum Schwierigeren vorzudringen und am
Schluss alles tbersichtlich zu ordnen. Davon ist die
Erforschung des Menschen nicht auszunehmen. Der
menschliche Korper jedenfalls ist etwas Physikalisches.
Man kann ihn als «Maschine» betrachten, eine Maschine
zwar, die, da aus Gottes Hand, weit wunderbarere Getriebe
in sich birgt als jede Maschine, die der Mensch jemals
erfinden kann, aber eben doch eine Maschine, die mechani-
schen Gesetzen unterliegt.

In der Folge kam das Verstindnis des Menschen in
Bewegung. An eine «Maschine» kann man untersuchend
anders herangehen als an einen Organismus, der von einem
geistigen Lebensprinzip gesteuert wird, wie Aristoteles und
mit ihm die mittelalterliche Scholastik meinte. Korper-
kunde, Medizin, usw. begannen grosse Fortschritte zu
machen, freilich um einen Preis, der heute schwer auf uns
lastet: den der Teilung des Menschen — getreu Descartes: in
so viele Teile wie es notig ist, um ein Problem angemessen
16sen zu kdnnen. Descartes bereits hatte Geist (res cogitans)
und Korper (res extensa) aus methodischen Griinden
getrennt. Doch hat er die Einheit der beiden nicht mehr
befriedigend herzustellen gewusst, und seine Nachfolger
noch weniger. Das einheitsstiftende Wesen des Menschen,
von dem die griechische Spekulation sprach, wich mehr
und mehr einzelwissenschaftlichen Kenntnissen, deren
innere Verbindung kaum jemand mehr herzustellen ver-
mag. Deswegen eben ist uns heute die Ganzheit des
Menschen zum Problem geworden.

2. Person und Interpersonalitdit

Der Begriff «Person» hat in unserem Jahrhundert grosse
Bedeutung gewonnen. Doch ist er kein einfacher Begriff.
Allgemein klar ist wohl nur: Person ist keine Sache. Der
Person verwandte Begriffe sind «Ich», «Selbst», «Subjekt»,
«menschliches Individuumy», «Einzelner». Doch ist es
nicht leicht, sie gegeneinander sauber abzuheben. Das wird
denn auch im folgenden gar nicht erst versucht. Die
Ausfithrungen sind als Gedankensplitter zum Thema:
Person und Ganzheit des Menschen zu verstehen.

Historisch verdankt das moderne Verstindnis der Person
der Reformation entscheidende Impulse. Luthers Frage:
Wie finde ich einen gniddigen Gott? riickte den einzelnen
Menschen in den Vordergrund. Stark vereinfacht kann
man etwa sagen: War es vorher die Institution Kirche, die

Schweizer Heimwesen I1/84



das Heil vermittelte, so wurde nun das Heil eine primar
personliche Angelegenheit zwischen Gott und dem einzel-
nen. Kirche ist etwas Sekundires. Sie wird von denen
gebildet, die das Heil im Glauben gefunden haben. Kirche
muss Zeugnis geben, zum Glauben aufrufen, den Glauben-
den erbauen usw., nicht aber zwischen Gott und den
einzelnen treten. Der einzelne bekam dadurch ein bis
dahin nicht gekanntes theologisches Gewicht.

Die Stiarkung des einzelnen wirkte sich bald auch auf
andere Gebiete aus. Es konnte nicht mehr geniigen, dass
sich der einzelne als blosse Individuierung des aligemeinen
«Wesens» Mensch verstand, wie es die vorherrschende
philosophische Tradition lehrte. Ein Individuum muss
man werden! Ja, Individualitdt gilt es bewusst zu leben und
zu verwirklichen. Deutlich ist das zum Beispiel auf dem
Gebiet der Kunst zu beobachten. Waren friiher die alten
Meister massgebend oder der Wille des Auftraggebers
(Gebrauchskunst), so zeichnet sich in der zweiten Hilfte
des 18. Jahrhunderts eine deutliche Wende zum kiinstleri-
schen Subjekt ab. Der Kiinstler muss sich selber zum
Ausdruck bringen, seine Empfindungen, Gefiihle, An-
schauungen. In der Romantik gilt das Genie — der aus
sich selbst schaffende kiinstlerische Mensch - als der
Mensch. Im Grunde ist nach gewissen Romantikern jeder
Mensch ein Kiinstler. Gédbe es nicht die sittliche Verwilde-
rung, ware jeder auch ein Genie.

Die Staatsphilosophie begann ebenfalls auf das einzelne
Subjekt abzustellen. Der Staat ist nicht aus dem Wesen der
Menschen (ens sociale) zu begriinden, sondern aus dem
Willen der einzelnen, die sich aus bestimmten Griinden
zusammenschliessen und verbiinden. Der Staat ist Resultat
eines «Gesellschaftsvertrages». Das muss nicht heissen,
dass dieser Vertrag jemals formal geschlossen wurde oder
gar dass er immer wieder von Zeit zu Zeit erneuert werden
miisste. Im Grunde geniigt, dass, wer in einem Staate lebt,
die von der Mehrheit akzeptierte Fiihrung, die geltenden
Gesetze und die zu deren Durchsetzung eingesetzten
Machtmittel toleriert und anerkennt. Diese Anerkennung
durch die einzelnen ist aber entscheidend. Der gemeinsame
Wille der vielen einzelnen allein legitimiert ndmlich
staatliche Einrichtungen, nicht ein vorgegebenes metaphy-
sisches Wesen des Staates oder der gottliche Wille (Gottes-
gnadentum) oder das Gebliit des Herrschers oder was
immer sonst.

Eine extreme Ausformung fand der Individualismus um
die Mitte des vorigen Jahrhunderts in dem Buch: «Der
Einzige und sein Eigentum» von Max Stirner (1805-1856).
Nach ihm kann ich mich nicht bloss fiir etwas Besonderes
ansehen, sondern allein fiir «einzign. Mich filir etwas
Bestimmtes zu halten — fiir religios oder sittlich oder fiir
einen guten Staatsblirger, Lehrer, Revolutiondr, usw —,
hiesse mich Vorstellungen und Idealen unterwerfen, die
andere ausgedacht haben. Fiir Jiinglinge ist das angemes-
sen; beim Erwachsenen dagegen sind es «Sparren», die es
wegzubrechen gilt. Ein Erwachsener ist ein Egoist, ein
wirklicher Eigner seines Denkens und Tuns. Dazu muss
er Macht haben. Macht, sich durchzusetzen und andere
allenfalls zu gebrauchen. Er macht alles seinem Interesse
dienstbar, soweit es in seiner Macht steht. Natiirlich kann
er sich mit andern zusammentun, um seinen Zielen nidher
zu kommen, aber nicht im Namen von Ideen (= Sparren),
sondern weil er es so will.

Das war gewiss ein Extrem. Aber im spdteren 19.
Jahrhundert riickte das Individuum mehr und mehr in den
Mittelpunkt des Lebensgefiihls und der philosophischen
Reflexionen. Wilhelm Dilthey (1833-1911) zum Beispiel
fiihrte alles Erkennen auf personliches Erleben zurtick, und
Erleben griindet im Leben. Das Leben aber ist individuell-
geschichtlich. Ohne das persénliche Erleben einzubringen,
kann nichts, was die menschliche Lebenswelt betrifft,
verstanden werden. Auf wirtschaftlichem Gebiet war es
der einzelne, einsatzfreudige Unternehmer und Pionier,
dem die Bewunderung galt. Der einzelne Abenteurer, ganz
auf sich gestellt, wurde der Held der Jugendbiicher (Karl
May) usw. ‘

Der Kampf um Individualitit mag uns — die wir nach der
Ganzheit der Person fragen — einseitig erscheinen. Doch
beinhaltet auch das «Person-Sein» unaufgebbare Indivi-
dualitit. Eine Person muss sich zum Beispiel immer und
notwendig bejahen. Wer nicht zu sich ja sagen kann, kann
es auch nicht wirklich zu andern — gemeint ist natiirlich:
in der fiir Personen angemessenen Weise! Zudem ist das
Angesprochene nicht unangefochten. 1948 wurden zwar
die Menschenrechte deklariert. Glaubens- und Gewissens-
freiheit, Denk- und Redefreiheit usw. sind uns Schweizern
iiberdies schon viel linger durch die Bundesverfassung
garantiert. Und doch ist das alles nicht selbstverstandlich.
Der Eingriff in die Individualitdt des einzelnen ist trotz
Deklarationen und Verfassungen auch heute eine immer
wiederkehrende Versuchung der Machtaustibenden. Indi-
viduelle Freiheit ist keineswegs ungefdhrdet.

Doch wire es zu wenig, bloss um die eigene Freiheit zu
kimpfen. Und das nicht nur aus Niitzlichkeitserwégungen
heraus — wenn wir uns zusammentun, ist der Kampf
effizienter! Der Mensch ist ein ergdnzungsbediirftiges
Wesen, ein Sozialwesen, sagten schon die Griechen. Und
das war gewiss nicht einfach falsch. Platon fand dafiir ein
bertihmtes Gleichnis: Es sei mit dem Menschen wie mit
einer Kugel, die einmal in zwei Teile zerfiel, die voneinan-
der getrennt wurden. In der Folge irrten dann die beiden
Teile umher und suchten sich, um wieder eine Ganzheit
zu werden. So sei es mit Mann und Frau. Sie suchen sich,
und bilden erst zusammen einen ganzen Menschen. Aber
auch sonst bedarf der Mensch «der Erganzung» durch viele
Helfer (4). Diese Auffassung bekam durch das Christentum
eine Bestitigung, verbunden mit einer unerhorten Radika-
lisierung: Menschen haben nicht nur niitzlich fiireinander
zu sein; sie sollen einander gegenseitig annehmen, und
zwar alle, ohne Unterschied; sie sollen sich lieben,
einander helfen, Schwichen ertragen; davon sind selbst
Feinde nicht auszunehmen.

Ende des 18. Jahrhunderts begann die Inter-Personalitat
ein Thema fiir Dichtung und Philosophie zu werden.
Wahre Humanitit zeigt sich im Umgang mit Menschen,
mit denen wir in niherem Kontakt stehen. Geselligkeit
wird zum MaBstab fiir Menschlichkeit. In Wilhelms
Lehrbrief lesen wir: «Nur alle Menschen machen die

Wer dem grossen Gliick nachlduft, entlduft der
Ruhe. Jiidisches Sprichwort

71



Menschheit aus. Dazu gehort nicht nur die Einsicht in die
Beschrinktheit der Spezialbestimmung oder der eigenen
Begabung, vielmehr muss das Gefiihl der Individualitit
aufgehen in einem lebendigen Gemeinschaftsgefiihl, in
dem die Selbstdandigkeit sowohl behauptet wie verloren
wird» (5). Im Gegensatz zur Genie-Zeit, in welcher die
unvergleichlichen Leistungen des Kiinstlers bzw. des
einzelnen im Vordergrund standen, gewinnt nun das
Zwischenmenschliche an Bedeutung. Die Andern sind nie
einfach Andere neben mir. Nur dank Andern werde ich
zum Menschen! Das ist nicht bloss biologisch zu verstehen.
Es braucht nicht nur Eltern, damit ein Mensch entsteht,
sondern auch Lehrer, Erzieher, Freunde, Helfer, Beschiit-
zer. Die Romantik entfaltete sogar eine wahre Sehnsucht
nach der Ergdnzung im anderen, in der Freundschaft, in
der Liebe. Einer der ersten, der Interpersonalitit in
philosophische Begriindungen einbezog, war Friedrich
Heinrich Jacobi (1743-1819). Um subjektivistischen An-
sitzen in der Erkenntnistheorie zu begegnen, verwies er
auf das unmittelbare Erfahren anderer Menschen: «Ich
offne Aug und Ohr, oder ich strecke meine Hand aus und
fiihle in demselben Augenblick, unzertrennlich: Du und
Ich, Ich und Du. Wiirde alles, was ausser mir ist, von mir
getrennt, so versank ich in Fihllosigkeit, in Tod. Du, Du!
gibst das Leben! . . .» Oder an anderer Stelle: «Da nimlich
fiir uns ohne Ausseres kein Inneres, ohne Du kein Ich weder
vorhanden noch moglich ist, so sind wir des Andern wie
unseres Selbst gewiss und lieben es, wie das Leben, welches
mit demselben uns zuteil wird. Ohne Du ist das Ich
unmoglichy» (6).

In unserem Jahrhundert sind es vor allem die sogenannten
Dialogiker, die ein Ich oder eine Person nur vom Du her
und aus deren Verschrankung untereinander verstehen.
Martin Buber (1878-1965) ist wohl der wichtigste Expo-
nent dieses Denkens. Natiirlich befinden wir uns nach ihm
nicht dauernd, und auch nicht mit jedem Menschen, in der
Innigkeit einer Ich-Du-Beziehung. Es gibt auch, und
héufig, die Ich-Es-Beziehungen. Wir werden dann objektiv,
sachlich, wissenschaftlich, verwaltungstechnisch usw. Das
Du des Andern interessiert dann nicht, sondern nur zum
Beispiel wieviel er braucht, zu was er taugt, fiir was er
nutzlich sein kann. Doch lauft dann der Mensch Gefahr,
wie eine Sache behandelt und in seinem Eigentlichen, in
seinem Du, in seiner Personalitdt, missachtet zu werden.
Nur in der Ich-Du-Erfahrung bliiht unser eigenstes und
wahres Wesen auf, nur in ihr werden wir der Fiille des
Menschseins gewahr und kénnen wir unser Handeln davon
betreffen lassen.

Das wirkt sich unter anderem auf das Verstindnis von
Erziehung aus. Die blosse Entfaltung der Fahigkeiten und
Talente des einzelnen geniigt nicht. Es bedarf der Zwie-
sprache zwischen Erziehern und Anvertrauten, das heisst,
es bedarf der Anrede und der Antwort, die sich zur
Ver-Antwortung vertieft. Zwiesprache setzt die Gegensei-
tigkeit der Beziehung voraus. Gegenseitigkeit ist die
Grundhaltung, aus der Zwiesprache erst erwachsen kann.
Aber nicht nur fiir die Erziehung hat das Konsequenzen.
Nehmen wir zum Beispiel die Medizin! Eine mit-mensch-
lich verstandene Medizin sieht den Menschen ganzheitlich,
in leib-seelischer Einheit und zugleich verwiesen auf den
anderen Menschen usw. Ahnliches gilt, das zu Andernde
gedndert, fiir die Psychologie, fiir alle Arten von Agogik
USW.

12

«Person» wird deshalb im Interpersonalititsdenken nicht
mehr bloss mit den traditionellen Begriffen der «Verniinf-
tigkeity, der «Freiheity und des «Selbstseins» charakteri-
siert. Ebenso wichtig und bedeutsam sind Begriffe wie
«Begegnung», «Ereignisy, «Bewidhrung», «Verantwor-
tung». Daraus erwichst zwar «Abhéngigkeit», «Einschrian-
kung», «Endlichkeit» — aber auch «Erwartung», «Offen-
heit» und «Zukunft». Die diffusen Angste vor der Zukunft,
von denen heute viele befallen sind, werden sich kaum mit
sachlich-politischen und 6konomischen Massnahmen al-
lein vertreiben lassen. Erfahrene Interpersonalitit scheint
mir dabei ebenso wichtig, ja unerlidsslich zusein.

Beziiglich unseres Themgi's — Ganzheit des Menschen als
Person — bedeuten diese Uberlegungen:

— Den ganzen Menschen, nicht bloss den menschlichen
Korper, als «Maschine» zu betrachten, wie das gewisse
Materialisten taten (d’Alembert, Holbach . . .) oder noch
tun, verfehlt die Ganzheit des Menschen als Person, weil
die Personalitit des Menschen in andere Elemente
aufgelost oder ganz einfach ausgeklammert wird.

— Das soll nicht heissen, dass am Menschen tiberhaupt
nichts wire, das einen gewissen Vergleich mit einer
Maschine zulassen oder gar nahelegen wiirde. Wenn
Descartes den menschlichen Korper als Maschine be-
trachtet, dann gibt er einer fiir Menschen unabdinglichen
Dimension Ausdruck: der Sach- ja Dingbezogenheit.
Wir sind in die materiell-dingliche Welt hineinver-
spannt. Wird die iiber Gebiihr belastet oder empfindlich
gestort (Umweltverschmutzung . . .), wirkt sich das auch
auf die Ganzheit der Menschen als Person aus. Sie wird
beeintrachtigt und im Extremfall in dieser Welt verun-
moglicht. Der Mensch kann dann nicht mehr leben; er
stirbt.

— Doch haben die Uberlegungen zur Person als Indivi-
duum (Einzelner) gezeigt, dass zur Ganzheit des Men-
schen die materiell-dingliche Dimension nicht genligt.
Das zeigte sich langst schon an, zum Beispiel in der
bangen Frage nach einem letztlichen Heil; im Bemiihen
eine angemessene Staatsphilosophie zu entwickeln; in
der kiinstlerischen Einstellung; im Wunsch bzw. Willen,
sich selbst zu verwirklichen usw. Der Mensch ist nicht
festgelegt. Er muss sich entscheiden. Er weiss sich
verantwortlich. Mit der Tradition konnen wir das die
geistige Dimension nennen. Ganzheit muss es auch im
und vom Geistigen her geben. Doch ist das nicht mehr
nur eine Frage der Sachlichkeit und Machbarkeit. Den
gniddigen Gott zu finden erfuhr Luther zur Ginze als
Gnade. Der Kiinstler kann die Inspiration nicht herbei-
zwingen. Die personlich-menschliche Selbstverwirkli-
chung muss mit den Unwiégbarkeiten der Zukunft
rechnen. Und schliesslich - das zeigten die Uberlegungen
zur Interpersonalitidt — kann wahre Selbstverwirklichung
nicht ohne ein gegliicktes Zusammen mit andern gelin-
gen, was sich wiederum der Machbarkeit zu einem
schonen Teil entzieht.

Ist schon die sachliche Dimension gefdhrdet, und stets
gefdhrdet (Krankheit!), so die geistige noch mehr. Wir sind
da immer Strebende, Sich-Bemiihende. Wir folgen Idealen,
um deren Verwirklichung jederzeit und von jedem gerun-
gen werden muss. Die Ruhe und den Genuss des gliickli-
chen Besitzers gibt es da nicht. Und das heisst: um

Schweizer Heimwesen [1/84



Ganzheit als Person muss jederzeit gerungen werden. Bei
dieser Ganzheit ist man in diesem Leben nie angekommen.
Und das diirfte schliesslich ein Hauptgrund sein, warum
Menschen auch fiir eine Wirklichkeit sensibel sind, die die
menschlichen Dimensionen tibersteigt: flir die Welt des
Jenseits, des Religidsen.

3. Person — Ebenbild Gottes

Menschliche Ganzheit aus einem «Jenseits» heraus? Was
kann das fiir uns noch bedeuten, wenn schon Interpersona-
litdt und Geistigkeit iiberhaupt ein stdndiges Ringen und
gleichzeitiges Warten auf das erfiillende Ereignis verlan-
gen? Sind wir da nicht gidnzlich machtlos, «nur» auf
Glauben und Hoffen verwiesen? So ist es in der Tat,
jedenfalls wenn wir tradierten religiésen Auffassungen
folgen. Ein versiertes Verfligen kann es da niemals geben.
Das muss nicht heissen, dass menschliche Ganzheit -
religios auch: Vollendung — nichts mit uns oder wenigstens
nichts mit unserem konkreten Hier und Jetzt zu tun hitte.
Wir besitzen das «Angeld», sagt Paulus im zweiten
Korintherbrief (2. Kor. 5,5). Bereits alttestamentlich ist
die Auffassung, der Mensch sei nach Gottes Bild und
Gleichnis geschaffen (Gn 1,26 ff.). In der Kraft Gottes ein
Erbe des Himmels zu werden (Rom 8,17), gilt Gottesfiirch-
tigen als Lebensziel usw.

Die Gott-Ebenbildlichkeit bezieht sich im Alten Testa-
ment auf den ganzen Menschen. Sie umfasst die leibliche
Dimension nicht weniger als die geistige. Der Prophet
Hesekiel meint den ganzen Menschen, wenn er von der
Schonheit des von Gott erschaffenen Menschen spricht:
«Du warst . .. voll Weisheit und von vollendeter Schon-
heit» (Hes 28,12). In der Menschwerdung Gottes erhielt
auch der Leib des Menschen eine uniiberbietbare Bejahung
.und Wiirde: und auch das, was diesen tridgt und seine
Verwirklichung ermoglicht: die Schopfung um uns, die
Natur. Uns so seufzt denn auch sie und liegt in Wehen und
wartet auf Vollendung (vgl. Rom 8,22 ff).

Freilich, und auch das ist Gegenstand des biblischen
Menschenverstidndnisses, ist die Gott-Ebenbildlichkeit in
uns verdunkelt. Die Menschheit ist Irrwege gegangen und
kennt nun auch die Gott-Ferne, mitsamt der Not, die diese
oft bedeutet. Nun gibt es auch den Zweifel an der
Moglichkeit letztlicher Ganzheit und damit an Heil und
Vollendung. Und auch Verzweiflung ist nicht ausgeschlos-
sen! — Dem steht der Glaube gegentiber: Heil ist moglich,
nicht im Sinne eines menschlichen Werks. Es ist Gott, der
unser Heil wirkt. Bei vielen ist das nicht bloss ein vages
und von Zweifeln bedringtes Glauben, sondern lebendige
Erfahrung. Aus solchen Erfahrungen heraus hat zum
Beispiel Augustinus die unvergesslich-bewegenden Worte
geschrieben: «. .. denn geschaffen hast Du (Gott) uns zu
Dir, und ruhelos ist unser Herz, bis dass es seine Ruhe hat
in Dir» (7).

Die christliche Spekulation hat sich wihrend Jahrhunder-
ten um ein angemessenes Letzt-Verstindnis des Gottes der
Offenbarung bemiiht. Kein Theologe wird heute sagen,
dass das Werk getan und Gott nun erforscht sei. Aber in
diesen Bemiihungen bekam ein fiir unser Thema wichtiger
Begriff zentrale Bedeutung: der Begriff «Person». Der eine

Gott hat sich als drei-personlich geoffenbart. Der Gott der
Bibel darf daher nicht als neutrales Welt-Prinzip begriffen
werden, wie bei den alten Griechen, sondern ist in der
Perspektive geistiger Aktivitit zu sehen, die sich in
interpersonalen Beziehungsvorgidngen vollzieht. Ist der
Mensch nach Gottes Bild und Gleichnis geschaffen, dann
bedeutet das: menschliche Interpersonalitit ist in gbttlicher
Interpersonalitit gegriindet und findet in dieser erst wirkli-
che Erfiillung.

Das sind natiirlich nur ein paar Andeutungen. Doch finden
damit Uberlegungen zur «Ganzheit des Menschen als
Person» eine Abrundung, jedenfalls fiir Glaubende. Das
Fazit des ersten und zweiten Abschnittes war: Um Ganz-
heit muss jederzeit gerungen werden; bei der Ganzheit
angekommen ist man in diesem Leben nie. Jetzt konnen
wir beifligen: dennoch hat der Mensch eine Sehnsucht nach
Ganzheit; wie kdnnte er sie auch sonst vermissen und um
sie ringen! Fiir Glaubende bleibt es nicht bei blosser
Sehnsucht und beim Ringen. Die biblische Botschaft birgt
auch die Verheissung auf Vollendung und damit auf
letztliche Ganzheit. Mit dem Glauben an diese Botschaft
ist Hoffnung verbunden; Hoffnung, die einerseits die
sachbezogenen und geistigen Bemiihungen des Menschen
um Ganzheit relativiert, weil diese immer das Vorldufige
bleiben; Hoffnung, die andererseits diesen Bemiihungen
auch und erst innerste Lebenskraft gibt, weil sie sich selbst
als im gottlichen Willen verankert verstehen kdnnen — und
diirfen!

Anmerkungen

| Heinrich Pestalozzi. Werke in acht Banden, hrsg. von Paul Baumgart-
ner, Ziirich, 1949. Schriften aus den Jahren 1805-1826, Band 5, S. 256.

38}

Zit. bei: Hans Joachim Stérig, Kleine Weltgeschichte der Philosophie,
Band 1, 310.

3 René Descartes, Die Prinzipien der Philosophie. Philos. Bibl. 28,
Hamburg 1955, III.

4 Platon. Symposiou. in: Rowohlts Klassiker, Leck/Schleswig, 1964.

5 Zit. bei: Heinz-Horst Schrey. Dialogisches Denken, Ertrige der
Forschung 1, WGB Darmstadt, 1970, 9.

6 Zit. bei: O.F. Bollnow. Die Lebensphilosophie F.H. Jacobis, Stuttgart
1933, 138.

7 Augustinus. Confessiones, Kosel-Verlag, Miinchen, 1602, 1. Buch.

Suchen Sie ein
Ersatzaltersheim?
Wir stellen Ihnen unser

Hotel Beau-Rivage

in Gersau jeweils von Oktober bis zirka April zur
Verfligung.

Referenzen sind vorhanden.

Anfragen an
Familie R. Wiget, Tel. 041 84 12 23

73



	Ganzheit des Menschen als Person

