
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 55 (1984)

Heft: 2

Artikel: Ganzheit des Menschen als Person

Autor: Abbt, Imelda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811559

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811559
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ganzheit des Menschen als Person

Von Dr. Imelda Abbt, Leiterin der Fortbildung und des Kurswesens VSA *

Wir haben nun an der Jahresversammlung des VSA das
aktuelle Thema «Betreuen statt Versorgen - Ist eine
ganzheitliche Förderung in Erziehung und Pflege noch
möglich?» von verschiedenen Seiten behandelt. Wir haben
in den beiden Tagen von Theorien wie von praktischen
Erfahrungen her Antworten und Hilfen gesucht. Mir ist
zum Abschluss nun die Aufgabe gestellt, etwas zur
«Ganzheit des Menschen als Person» zu sagen.

Ganzheit hat etwas mit Heil-Sein zu tun. Und wer von uns
hätte nicht eine gewisse Sehnsucht danach. Deswegen
nehmen wir ja auch die Mühe von theoretischen Reflexionen

darüber auf uns. Deswegen auch interessieren uns
Menschen, die etwas davon zu verwirklichen scheinen, in
denen unsere Sehnsucht gleichsam «fleischgeworden» ist.
Sie sind fähig, auf dem Wege nach Ganzheit Vorbilder zu
werden, auch wenn es ganz einfache Menschen sind, die
alltäglich, unauffällig da sind, wo sie eben hingehören, sei
es im Haus, in der Pflege, in der Erziehung usw. Oft sind
es bereits geschichtliche Gestalten, die uns, vielleicht
gerade wegen der Distanz, die Geschichte bringt, etwas zur
Ganzheit zu sagen haben. Ich denke zum Beispiel an
Heinrich Pestalozzi. Er sagte einmal: «Der Mensch will
alles, wozu er in sich selbst Kraft fühlt, und er muss
vermöge dieser innewohnenden Triebe das alles wollen

Aber nur das was ihn als Ganzheit, als Herz, Geist
und Hand ergreift, nur das ist für ihn wirklich, wahrhaft
und naturgemäss bildend» (1). Ein treffliches Wort. Und
es sagt uns heute noch etwas! Wohl deswegen, weil
Pestalozzi, wie jemand einmal bemerkte, im Grunde nur
ein «Buch» in seinem Leben studiert hat: den Menschen.

Imelda Abbt: Um Ganzheit muss gerungen werden, aber die
Sehnsucht nach Ganzheit verspüren wir alle.

Aufnahme: Bruno Bührer

Freilich kann man niemanden ganz aus seinem historischen

Kontext lösen. Menschlich-Allgemeingültiges tritt
uns nur in historischen Konkretisierungen entgegen, und
das bedeutet auch: in Beschränkungen, in Einseitigkeiten.
Ich glaube zwar nicht, dass, was einmal menschlich-richtig
war, aufeinmal total falsch werden könnte. T rotzdem hatte
man unter der «Ganzheit des Menschen» nicht immer
dasselbe verstanden. Um von der «Ganzheit des Menschen
als Person» heute zu handeln, ist es wichtig, auch dafür
einen Blick zu haben. Im ersten Teil möchte ich daher
etwas zu Individuum und Natur sagen. Der zweite Teil soll
dann auf das Problem Person und Inter-Personalität
eingehen. Im dritten versuche ich, das Thema der Ganzheit
zur Person noch kurz aus religiöser Perspektive anzusehen.

* Abschlussvortrag gehalten am 1. Juni 1983 in Wattwil.

68

1. Individuum und Natur

In den letzten Jahren ist die Natur - wieder einmal - stark
in den Vordergrund anthropologischer Überlegungen
gerückt; und zwar nicht nur in einem äusserlichen Sinn,
aus der begreiflichen Sorge etwa, das Raumschiff Erde
könnte eines Tages unbewohnbar werden, wenn wir in der
Belastung der Umwelt so weiter machen wie bisher. Man
sieht im Menschen nicht mehr überall vor allem das
«Subjekt», das sich dank seiner bilogisch-geistigen
Sonderstellung über die Natur erhebt und sich eine zweite, eine
kulturelle «Natur» schafft. Der Mensch ist eingebettet in
die Natur, er ist ein Teil von ihr, von ihr hervorgebracht.
Und so drängt sich ganz logisch die Frage auf: Sollte sich
menschliches Verhalten nicht wieder vermehrt an der
Natur orientieren, damit das kulturelle Schaffen nicht eines
Tages aus allen Fugen gerät!

Schweizer Heimwesen 11/84



4. Nidelbad-Arbeitsseminar für Frauen

Das Herz im Mittelpunkt
26. bis 28. März 1984 im Diakonenhaus St. Stephanus, Nidelbad,
Rüschlikon

Leitung: Dr. Imelda Abbt

Dieses vierte Arbeitsseminar für Frauen beschäftigt sich mit dem Thema «Das Herz im Mittelpunkt».
Es möchte sich durch Textlesungen, Informationen, Wissensvermittlung und gemeinsames
Nachdenken dem «Ganzsein der Frau heute» widmen.

Aus dem Programm:
Montag, 26. März 1984:

Dienstag, 27. März 1984:

Mittwoch, 28. März 1984:

10.30 Dr. Elfriede Huber-Abrahamowicz, Zürich, liest aus ihren
Werken

15.00 «Herzensgüte - Natur oder Kultur?»
Referat: Imelda Abbt

10.00 «Meine grosse Anlage ist Lieben» (Bettina von Arnim,
1785-1859)
Referat: Imelda Abbt

20.00 Stabpuppenspiel: Irmgard Staub, Aarburg

10.00 «Die Weisheit des Herzens»
Referat: Imelda Abbt

16.00 Tagungsschluss

Gemeinsame Diskussionen und Gruppenarbeiten sollen das Gehörte vertiefen und zur Umsetzung
im eigenen Leben beitragen. Das Detailprogramm erhalten Sie nach Anmeldung.

Kurskosten:

Anmeldung:

Fr. 160.-
Fr. 130- für Teilnehmer(innen) aus VSA-Heimen

5 % Ermässigung bei persönlicher Mitgliedschaft

Unterkunft und Verpflegung im Nidelbad, Vollpension zirka Fr.
50.-/Tag separat

bis 16. März 1984
an Kurssekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich
Tel. 01 252 47 07 nur vormittags

Anmeldung Nidelbadseminar für Frauen 26. bis 28. März 1984

Name, Vorname

Adresse, Tel.

PLZ/Ort

Name und Adresse des Heims

Unterschrift und Datum

Unterkunft im Nidelbad erwünscht
VSA-Mitgliedschaft des Heims
Persönliche VSA-Mitgliedschaft

bitte Zutreffendes
ankreuzen

Angemeldeten Teilnehmern, die eine Unterkunft bestellt haben, muss bei Rückzug der Anmeldung vor Tagungsbeginn eine
Annullationsgebühr von Fr. 50 - berechnet werden.

69



Die Antike war ganz der Natur zugewandt. In der
Philosophie suchte sie deren Gesetze und die dahinterstehenden

Mächte zu ergründen. Dabei war sie aber nicht auf
instrumentelles Wissen aus, um durch die Technik die
Natur mehr und mehr zu verändern. Man war davon
überzeugt, dass der Mensch nur glücklich sein kann, wenn
er in Harmonie mit der Natur lebt. Die Natur zu erkennen
und anzunehmen hiess ein Wissender und auch ein
Glücklicher zu werden. Beim Menschen unterschied man
zwar bereits das, was ihm von Natur aus mitgegeben ist,
und das, ws seine eigene kulturelle Leistung ist. Aber man
war überzeugt, dass sich der Mensch primär nach der Natur
zu richten habe und nicht nach dem, was er alles aus der
Natur eventuell machen könnte. Die Natur ist das Substantielle,

das Bleibende, im Kern Unverrückbare; Kultur
dagegen ist immer etwas Veränderliches, Vorübergehendes,

Akzidentelles.

Dieses Denken hat auch das Mittelalter geprägt, das das
antike Erbe mit dem biblischen OfFenbarungsglauben zu
verbinden suchte. Das führte natürlich auch zu gewissen
Verschiebungen. Verwies die Natur den Griechen auf ein
göttliches Prinzip, so nun den mittelalterlichen Menschen
auf den Schöpfer aller Dinge, auf einen persönlichen Gott,
der u.a. auch seinen Willen bezüglich seiner Geschöpfe in
diese gelegt hat. Im «Wesen» der Natur, der Dinge, des
Menschen usw. ist der Rahmen möglicher Entwicklung
und Entfaltung festgelegt. Niemand kann diesen Rahmen
überschreiten. Wer sich dennoch dazu anschickt, versündigt

sich und hat früher oder später mit Strafe zu rechnen.

Niemand wird leugnen, dass wir alle etwas mit der Natur
zu tun haben. Als Leib bzw. als Körper sind wir ein Teil
der Natur. Wir müssen essen, trinken, uns kleiden, eine
Bleibe haben, usw. Wir reagieren physisch, wenn wir
körperliche Bedürfnisse nicht befriedigen können. Wir
leiden am Defizit, wir hungern, haben Durst, werden
krank, kommen in Lebensgefahr. Aber ist das auch alles?
Lässt sich der Mensch nur als Teil der Natur verstehen?
Ist die Person, das Individuum, nicht mehr?

Mit Beginn der Neuzeit jedenfalls empfand man es
zunehmend als Fessel, das sich der Mensch im Rahmen
seines «Wesens» zu entwickeln habe. Der Mensch der
Neuzeit war aufgebrochen, sich eine zweite «Natur» zu
schaffen, die erst ihm erlaubt, sein eigenes Wesen zu finden.
Dieser Auf- und Ausbruch Hess sich natürlich nicht mehr
mit einem vorgegebenen, unabänderbaren, ewig gleichbleibenden

Wesen vereinbaren. Sollte es so etwas wie ein
Wesen des Menschen geben, dann konnte dieses nicht
etwas statisch Vorgegebenes sein. Es musste erst geschaffen
werden. Immer weniger ging es darum, ewige (Wesens-)
Wahrheiten zu erkennen und zu kontemplieren und zu
rezipieren, sondern darum, dass die Menschen aktiv
Produzierende, Natur-Verändernde, werden. So hat Francis

Bacon (1561-1626) zu Beginn der Neuzeit das Ziel der
Erforschung der Natur folgendermassen formuliert:
«Fortschritt, praktische Nutzanwendung, Naturbeherrschung
durch den Menschen!» (2). Naturbeherrschung setzt aber
Kenntnis der Natur voraus. Wer die Natur beherrschen
will, muss ihre Gesetze anwenden; um das zu können, muss
er sie kennen! Wollte der antike Mensch die Natur
erkennen, um im Einklang mit ihr zu leben, so der
neuzeitliche Mensch also um die Natur zu beherrschen,
sie in den Griff zu bekommen. Und schon sah man auch
den Weg, wie man nachhaltig auf die Natur verändernd

wirken kann: durch Naturwissenschaft und Technik.
Bacons Zeitgenosse Descartes (1596-1650) schrieb die
folgenschweren Sätze: «Nach meiner Ansicht geschieht
alles in der Natur aufmathematische Art», und «die Regeln
der Mechanik sind dieselben wie die der Natur» (3). Wer
die Mathematik anzuwenden weiss, kann sich folglich der
Gesetze der Natur nach Belieben bedienen, auch um die
Natur nachhaltig umzugestalten.

Entsprechend haben wir bei der Erforschung der Natur
methodisch vorzugehen. Als wahr kann nur gelten, was
klar und deutlich erkennbar ist. Probleme sind in Teile zu
zerlegen, und zwar in so viele, wie es nötig ist, um das
Problem angemessen lösen zu können. Dabei hat man vom
Einfacheren zum Schwierigeren vorzudringen und am
Schluss alles übersichtlich zu ordnen. Davon ist die
Erforschung des Menschen nicht auszunehmen. Der
menschliche Körper jedenfalls ist etwas Physikalisches.
Man kann ihn als «Maschine» betrachten, eine Maschine
zwar, die, da aus Gottes Hand, weit wunderbarere Getriebe
in sich birgt als jede Maschine, die der Mensch jemals
erfinden kann, aber eben doch eine Maschine, die mechanischen

Gesetzen unterliegt.

In der Folge kam das Verständnis des Menschen in
Bewegung. An eine «Maschine» kann man untersuchend
anders herangehen als an einen Organismus, der von einem
geistigen Lebensprinzip gesteuert wird, wie Aristoteles und
mit ihm die mittelalterliche Scholastik meinte. Körperkunde,

Medizin, usw. begannen grosse Fortschritte zu
machen, freilich um einen Preis, der heute schwer auf uns
lastet: den der Teilung des Menschen - getreu Descartes: in
so viele Teile wie es nötig ist, um ein Problem angemessen
lösen zu können. Descartes bereits hatte Geist (res cogitans)
und Körper (res extensa) aus methodischen Gründen
getrennt. Doch hat er die Einheit der beiden nicht mehr
befriedigend herzustellen gewusst, und seine Nachfolger
noch weniger. Das einheitsstiftende Wesen des Menschen,
von dem die griechische Spekulation sprach, wich mehr
und mehr einzelwissenschaftlichen Kenntnissen, deren
innere Verbindung kaum jemand mehr herzustellen
vermag. Deswegen eben ist uns heute die Ganzheit des
Menschen zum Problem geworden.

2. Person und Interpersonalität

Der Begriff «Person» hat in unserem Jahrhundert grosse
Bedeutung gewonnen. Doch ist er kein einfacher Begriff.
Allgemein klar ist wohl nur: Person ist keine Sache. Der
Person verwandte Begriffe sind «Ich», «Selbst», «Subjekt»,
«menschliches Individuum», «Einzelner». Doch ist es

nicht leicht, sie gegeneinander sauber abzuheben. Das wird
denn auch im folgenden gar nicht erst versucht. Die
Ausführungen sind als Gedankensplitter zum Thema:
Person und Ganzheit des Menschen zu verstehen.

Historisch verdankt das moderne Verständnis der Person
der Reformation entscheidende Impulse. Luthers Frage:
Wie finde ich einen gnädigen Gott? rückte den einzelnen
Menschen in den Vordergrund. Stark vereinfacht kann
man etwa sagen: War es vorher die Institution Kirche, die

70 Schweizer Heimwesen II/84



das Heil vermittelte, so wurde nun das Heil eine primär
persönliche Angelegenheit zwischen Gott und dem einzelnen.

Kirche ist etwas Sekundäres. Sie wird von denen
gebildet, die das Heil im Glauben gefunden haben. Kirche
muss Zeugnis geben, zum Glauben aufrufen, den Glaubenden

erbauen usw., nicht aber zwischen Gott und den
einzelnen treten. Der einzelne bekam dadurch ein bis
dahin nicht gekanntes theologisches Gewicht.

Die Stärkung des einzelnen wirkte sich bald auch auf
andere Gebiete aus. Es konnte nicht mehr genügen, dass
sich der einzelne als blosse Individuierung des allgemeinen
«Wesens» Mensch verstand, wie es die vorherrschende
philosophische Tradition lehrte. Ein Individuum muss
man werden! Ja, Individualität gilt es bewusst zu leben und
zu verwirklichen. Deutlich ist das zum Beispiel auf dem
Gebiet der Kunst zu beobachten. Waren früher die alten
Meister massgebend oder der Wille des Auftraggebers
(Gebrauchskunst), so zeichnet sich in der zweiten Hälfte
des 18. Jahrhunderts eine deutliche Wende zum künstlerischen

Subjekt ab. Der Künstler muss sich selber zum
Ausdruck bringen, seine Empfindungen, Gefühle,
Anschauungen. In der Romantik gilt das Genie - der aus
sich selbst schaffende künstlerische Mensch - als der
Mensch. Im Grunde ist nach gewissen Romantikern jeder
Mensch ein Künstler. Gäbe es nicht die sittliche Verwilderung,

wäre jeder auch ein Genie.

Die Staatsphilosophie begann ebenfalls auf das einzelne
Subjekt abzustellen. Der Staat ist nicht aus dem Wesen der
Menschen (ens sociale) zu begründen, sondern aus dem

Willen der einzelnen, die sich aus bestimmten Gründen
zusammenschliessen und verbünden. Der Staat ist Resultat
eines «Gesellschaftsvertrages». Das muss nicht heissen,
dass dieser Vertrag jemals formal geschlossen wurde oder

gar dass er immer wieder von Zeit zu Zeit erneuert werden
müsste. Im Grunde genügt, dass, wer in einem Staate lebt,
die von der Mehrheit akzeptierte Führung, die geltenden
Gesetze und die zu deren Durchsetzung eingesetzten
Machtmittel toleriert und anerkennt. Diese Anerkennung
durch die einzelnen ist aber entscheidend. Der gemeinsame
Wille der vielen einzelnen allein legitimiert nämlich
staatliche Einrichtungen, nicht ein vorgegebenes metaphysisches

Wesen des Staates oder der göttliche Wille (Gottes-
gnadentum) oder das Geblüt des Herrschers oder was
immer sonst.

Eine extreme Ausformung fand der Individualismus um
die Mitte des vorigen Jahrhunderts in dem Buch: «Der
Einzige und sein Eigentum» von Max Stirner (1805-1856).
Nach ihm kann ich mich nicht bloss für etwas Besonderes

ansehen, sondern allein für «einzig». Mich für etwas
Bestimmtes zu halten - für religiös oder sittlich oder für
einen guten Staatsbürger, Lehrer, Revolutionär, usw -,
hiesse mich Vorstellungen und Idealen unterwerfen, die
andere ausgedacht haben. Für Jünglinge ist das angemessen;

beim Erwachsenen dagegen sind es «Sparren», die es

wegzubrechen gilt. Ein Erwachsener ist ein Egoist, ein
wirklicher Eigner seines De'nkens und Tuns. Dazu muss
er Macht haben. Macht, sich durchzusetzen und andere
allenfalls zu gebrauchen. Er macht alles seinem Interesse

dienstbar, soweit es in seiner Macht steht. Natürlich kann
er sich mit andern zusammentun, um seinen Zielen näher
zu kommen, aber nicht im Namen von Ideen Sparren),
sondern weil er es so will.

Das war gewiss ein Extrem. Aber im späteren 19.

Jahrhundert rückte das Individuum mehr und mehr in den

Mittelpunkt des Lebensgefühls und der philosophischen
Reflexionen. Wilhelm Dilthey (1833-1911) zum Beispiel
führte alles Erkennen aufpersönliches Erleben zurück, und
Erleben gründet im Leben. Das Leben aber ist
individuellgeschichtlich. Ohne das persönliche Erleben einzubringen,
kann nichts, was die menschliche Lebenswelt betrifft,
verstanden werden. Auf wirtschaftlichem Gebiet war es

der einzelne, einsatzfreudige Unternehmer und Pionier,
dem die Bewunderung galt. Der einzelne Abenteurer, ganz
auf sich gestellt, wurde der Held der Jugendbücher (Karl
May) usw.

Der Kampf um Individualität mag uns - die wir nach der
Ganzheit der Person fragen - einseitig erscheinen. Doch
beinhaltet auch das «Person-Sein» unaufgebbare
Individualität. Eine Person muss sich zum Beispiel immer und
notwendig bejahen. Wer nicht zu sich ja sagen kann, kann
es auch nicht wirklich zu andern - gemeint ist natürlich:
in der für Personen angemessenen Weise! Zudem ist das

Angesprochene nicht unangefochten. 1948 wurden zwar
die Menschenrechte deklariert. Glaubens- und Gewissensfreiheit,

Denk- und Redefreiheit usw. sind uns Schweizern
überdies schon viel länger durch die Bundesverfassung
garantiert. Und doch ist das alles nicht selbstverständlich.
Der Eingriff in die Individualität des einzelnen ist trotz
Deklarationen und Verfassungen auch heute eine immer
wiederkehrende Versuchung der Machtausübenden.
Individuelle Freiheit ist keineswegs ungefährdet.

Doch wäre es zu wenig, bloss um die eigene Freiheit zu
kämpfen. Und das nicht nur aus Nützlichkeitserwägungen
heraus - wenn wir uns zusammentun, ist der Kampf
effizienter! Der Mensch ist ein ergänzungsbedürftiges
Wesen, ein Sozialwesen, sagten schon die Griechen. Und
das war gewiss nicht einfach falsch. Piaton fand dafür ein
berühmtes Gleichnis: Es sei mit dem Menschen wie mit
einer Kugel, die einmal in zwei Teile zerfiel, die voneinander

getrennt wurden. In der Folge irrten dann die beiden
Teile umher und suchten sich, um wieder eine Ganzheit
zu werden. So sei es mit Mann und Frau. Sie suchen sich,
und bilden erst zusammen einen ganzen Menschen. Aber
auch sonst bedarf der Mensch «der Ergänzung» durch viele
Helfer (4). Diese Auffassung bekam durch das Christentum
eine Bestätigung, verbunden mit einer unerhörten
Radikalisierung: Menschen haben nicht nur nützlich füreinander
zu sein; sie sollen einander gegenseitig annehmen, und
zwar alle, ohne Unterschied; sie sollen sich lieben,
einander helfen, Schwächen ertragen; davon sind selbst
Feinde nicht auszunehmen.

Ende des 18. Jahrhunderts begann die Inter-Personalität
ein Thema für Dichtung und Philosophie zu werden.
Wahre Humanität zeigt sich im Umgang mit Menschen,
mit denen wir in näherem Kontakt stehen. Geselligkeit
wird zum Maßstab für Menschlichkeit. In Wilhelms
Lehrbrief lesen wir: «Nur alle Menschen machen die

Wer dem grossen Glück nachläuft, entläuft der
Ruhe. Jüdisches Sprichwort

71



Menschheit aus. Dazu gehört nicht nur die Einsicht in die
Beschränktheit der Spezialbestimmung oder der eigenen
Begabung, vielmehr muss das Gefühl der Individualität
aufgehen in einem lebendigen Gemeinschaftsgefühl, in
dem die Selbständigkeit sowohl behauptet wie verloren
wird» (5). Im Gegensatz zur Genie-Zeit, in welcher die
unvergleichlichen Leistungen des Künstlers bzw. des
einzelnen im Vordergrund standen, gewinnt nun das
Zwischenmenschliche an Bedeutung. Die Andern sind nie
einfach Andere neben mir. Nur dank Andern werde ich
zum Menschen! Das ist nicht bloss biologisch zu verstehen.
Es braucht nicht nur Eltern, damit ein Mensch entsteht,
sondern auch Lehrer, Erzieher, Freunde, Helfer, Beschützer.

Die Romantik entfaltete sogar eine wahre Sehnsucht
nach der Ergänzung im anderen, in der Freundschaft, in
der Liebe. Einer der ersten, der Interpersonalität in
philosophische Begründungen einbezog, war Friedrich
Heinrich Jacobi (1743-1819). Um subjektivistischen
Ansätzen in der Erkenntnistheorie zu begegnen, verwies er
auf das unmittelbare Erfahren anderer Menschen: «Ich
öffne Aug und Ohr, oder ich strecke meine Hand aus und
fühle in demselben Augenblick, unzertrennlich: Du und
Ich, Ich und Du. Würde alles, was ausser mir ist, von mir
getrennt, so versänk ich in Fühllosigkeit, in Tod. Du, Du!
gibst das Leben!...» Oder an anderer Stelle: «Da nämlich
für uns ohne Äusseres kein Inneres, ohne Du kein Ich weder
vorhanden noch möglich ist, so sind wir des Andern wie
unseres Selbst gewiss und lieben es, wie das Leben, Welches
mit demselben uns zuteil wird. Ohne Du ist das Ich
unmöglich» (6).

In unserem Jahrhundert sind es vor allem die sogenannten
Dialogiker, die ein Ich oder eine Person nur vom Du her
und aus deren Verschränkung untereinander verstehen.
Martin Buber (1878-1965) ist wohl der wichtigste Exponent

dieses Denkens. Natürlich befinden wir uns nach ihm
nicht dauernd, und auch nicht mit jedem Menschen, in der
Innigkeit einer Ich-Du-Beziehung. Es gibt auch, und
häufig, die Ich-Es-Beziehungen. Wir werden dann objektiv,
sachlich, wissenschaftlich, verwaltungstechnisch usw. Das
Du des Andern interessiert dann nicht, sondern nur zum
Beispiel wieviel er braucht, zu was er taugt, für was er
nützlich sein kann. Doch läuft dann der Mensch Gefahr,
wie eine Sache behandelt und in seinem Eigentlichen, in
seinem Du, in seiner Personalität, missachtet zu werden.
Nur in der Ich-Du-Erfahrung blüht unser eigenstes und
wahres Wesen auf, nur in ihr werden wir der Fülle des
Menschseins gewahr und können wir unser Handeln davon
betreffen lassen.

Das wirkt sich unter anderem auf das Verständnis von
Erziehung aus. Die blosse Entfaltung der Fähigkeiten und
Talente des einzelnen genügt nicht. Es bedarf der
Zwiesprache zwischen Erziehern und Anvertrauten, das heisst,
es bedarf der Anrede und der Antwort, die sich zur
Ver-Antwortung vertieft. Zwiesprache setzt die Gegenseitigkeit

der Beziehung voraus. Gegenseitigkeit ist die

Grundhaltung, aus der Zwiesprache erst erwachsen kann.
Aber nicht nur für die Erziehung hat das Konsequenzen.
Nehmen wir zum Beispiel die Medizin! Eine mit-mensch-
lich verstandene Medizin sieht den Menschen ganzheitlich,
in leib-seelischer Einheit und zugleich verwiesen auf den
anderen Menschen usw. Ähnliches gilt, das zu Ändernde
geändert, für die Psychologie, für alle Arten von Agogik
usw.

«Person» wird deshalb im Interpersonalitätsdenken nicht
mehr bloss mit den traditionellen Begriffen der «Vernünftigkeit»,

der «Freiheit» und des «Selbstseins» charakterisiert.

Ebenso wichtig und bedeutsam sind Begriffe wie
«Begegnung», «Ereignis», «Bewährung», «Verantwortung».

Daraus erwächst zwar «Abhängigkeit», «Einschränkung»,

«Endlichkeit» - aber auch «Erwartung», «Offenheit»

und «Zukunft». Die diffusen Ängste vor der Zukunft,
von denen heute viele befallen sind, werden sich kaum mit
sachlich-politischen und ökonomischen Massnahmen
allein vertreiben lassen. Erfahrene Interpersonalität scheint
mir dabei ebenso wichtig, ja unerlässlich zusein.

Bezüglich unseres Themas - Ganzheit des Menschen als
Person - bedeuten diese Überlegungen:

- Den ganzen Menschen, nicht bloss den menschlichen
Körper, als «Maschine» zu betrachten, wie das gewisse
Materialisten taten (d'Alembert, Holbach oder noch
tun, verfehlt die Ganzheit des Menschen als Person, weil
die Personalität des Menschen in andere Elemente
aufgelöst oder ganz einfach ausgeklammert wird.

- Das soll nicht heissen, dass am Menschen überhaupt
nichts wäre, das einen gewissen Vergleich mit einer
Maschine zulassen oder gar nahelegen würde. Wenn
Descartes den menschlichen Körper als Maschine
betrachtet, dann gibt er einer für Menschen unabdinglichen
Dimension Ausdruck: der Sach- ja Dingbezogenheit.
Wir sind in die materiell-dingliche Welt hineinverspannt.

Wird die über Gebühr belastet oder empfindlich
gestört (Umweltverschmutzung wirkt sich das auch
auf die Ganzheit der Menschen als Person aus. Sie wird
beeinträchtigt und im Extremfall in dieser Welt verun-
möglicht. Der Mensch kann dann nicht mehr leben; er
stirbt.

- Doch haben die Überlegungen zur Person als Individuum

(Einzelner) gezeigt, dass zur Ganzheit des
Menschen die materiell-dingliche Dimension nicht genügt.
Das zeigte sich längst schon an, zum Beispiel in der
bangen Frage nach einem letztlichen Heil; im Bemühen
eine angemessene Staatsphilosophie zu entwickeln; in
der künstlerischen Einstellung; im Wunsch bzw. Willen,
sich selbst zu verwirklichen usw. Der Mensch ist nicht
festgelegt. Er muss sich entscheiden. Er weiss sich
verantwortlich. Mit der Tradition können wir das die
geistige Dimension nennen. Ganzheit muss es auch im
und vom Geistigen her geben. Doch ist das nicht mehr
nur eine Frage der Sachlichkeit und Machbarkeit. Den
gnädigen Gott zu finden erfuhr Luther zur Gänze als

Gnade. Der Künstler kann die Inspiration nicht
herbeizwingen. Die persönlich-menschliche Selbstverwirklichung

muss mit den Unwägbarkeiten der Zukunft
rechnen. Und schliesslich - das zeigten die Überlegungen
zur Interpersonalität - kann wahre Selbstverwirklichung
nicht ohne ein geglücktes Zusammen mit andern gelingen,

was sich wiederum der Machbarkeit zu einem
schönen Teil entzieht.

Ist schon die sachliche Dimension gefährdet, und stets
gefährdet (Krankheit!), so die geistige noch mehr. Wir sind
da immer Strebende, Sich-Bemühende. Wir folgen Idealen,
um deren Verwirklichung jederzeit und von jedem gerungen

werden muss. Die Ruhe und den Genuss des glücklichen

Besitzers gibt es da nicht. Und das heisst: um

72 Schweizer Heimwesen 11/84



Ganzheit als Person muss jederzeit gerungen werden. Bei
dieser Ganzheit ist man in diesem Leben nie angekommen.
Und das dürfte schliesslich ein Hauptgrund sein, warum
Menschen auch für eine Wirklichkeit sensibel sind, die die
menschlichen Dimensionen übersteigt: für die Welt des

Jenseits, des Religiösen.

3. Person - Ebenbild Gottes

Menschliche Ganzheit aus einem «Jenseits» heraus? Was
kann das für uns noch bedeuten, wenn schon Interpersona-
lität und Geistigkeit überhaupt ein ständiges Ringen und
gleichzeitiges Warten auf das erfüllende Ereignis verlangen?

Sind wir da nicht gänzlich machtlos, «nur» auf
Glauben und Hoffen verwiesen? So ist es in der Tat,
jedenfalls wenn wir tradierten religiösen Auffassungen
folgen. Ein versiertes Verfügen kann es da niemals geben.
Das muss nicht heissen, dass menschliche Ganzheit -
religiös auch: Vollendung - nichts mit uns oder wenigstens
nichts mit unserem konkreten Hier und Jetzt zu tun hätte.
Wir besitzen das «Angeld», sagt Paulus im zweiten
Korintherbrief (2. Kor. 5,5). Bereits alttestamentlich ist
die Auffassung, der Mensch sei nach Gottes Bild und
Gleichnis geschaffen (Gn 1,26 ff.). In der Kraft Gottes ein
Erbe des Himmels zu werden (Rom 8,17), gilt Gottesfürch-
tigen als Lebensziel usw.

Die Gott-Ebenbildlichkeit bezieht sich im Alten Testament

auf den ganzen Menschen. Sie umfasst die leibliche
Dimension nicht weniger als die geistige. Der Prophet
Hesekiel meint den ganzen Menschen, wenn er von der
Schönheit des von Gott erschaffenen Menschen spricht:
«Du warst.. voll Weisheit und von vollendeter Schönheit»

(Hes 28,12). In der Menschwerdung Gottes erhielt
auch der Leib des Menschen eine unüberbietbare Bejahung
•und Würde; und auch das, was diesen trägt und seine

Verwirklichung ermöglicht: die Schöpfung um uns, die
Natur. Uns so seufzt denn auch sie und liegt in Wehen und
wartet auf Vollendung (vgl. Rom 8,22 ff.).

Freilich, und auch das ist Gegenstand des biblischen
Menschenverständnisses, ist die Gott-Ebenbildlichkeit in
uns verdunkelt. Die Menschheit ist Irrwege gegangen und
kennt nun auch die Gott-Ferne, mitsamt der Not, die diese

oft bedeutet. Nun gibt es auch den Zweifel an der

Möglichkeit letztlicher Ganzheit und damit an Heil und
Vollendung. Und auch Verzweiflung ist nicht ausgeschlossen!

- Dem steht der Glaube gegenüber: Heil ist möglich,
nicht im Sinne eines menschlichen Werks. Es ist Gott, der

unser Heil wirkt. Bei vielen ist das nicht bloss ein vages
und von Zweifeln bedrängtes Glauben, sondern lebendige
Erfahrung. Aus solchen Erfahrungen heraus hat zum
Beispiel Augustinus die unvergesslich-bewegenden Worte
geschrieben: «... denn geschaffen hast Du (Gott) uns zu
Dir, und ruhelos ist unser Herz, bis dass es seine Ruhe hat
in Dir» (7).

Die christliche Spekulation hat sich während Jahrhunderten

um ein angemessenes Letzt-Verständnis des Gottes der

Offenbarung bemüht. Kein Theologe wird heute sagen,
dass das Werk getan und Gott nun erforscht sei. Aber in
diesen Bemühungen bekam ein für unser Thema wichtiger
Begriff zentrale Bedeutung: der Begriff «Person». Der eine

Gott hat sich als drei-persönlich geoffenbart. Der Gott der
Bibel darf daher nicht als neutrales Welt-Prinzip begriffen
werden, wie bei den alten Griechen, sondern ist in der
Perspektive geistiger Aktivität zu sehen, die sich in
interpersonalen Beziehungsvorgängen vollzieht. Ist der
Mensch nach Gottes Bild und Gleichnis geschaffen, dann
bedeutet das: menschliche Interpersonalität ist in göttlicher
Interpersonalität gegründet und findet in dieser erst wirkliche

Erfüllung.

Das sind natürlich nur ein paar Andeutungen. Doch finden
damit Überlegungen zur «Ganzheit des Menschen als

Person» eine Abrundung, jedenfalls für Glaubende. Das
Fazit des ersten und zweiten Abschnittes war: Um Ganzheit

muss jederzeit gerungen werden; bei der Ganzheit
angekommen ist man in diesem Leben nie. Jetzt können
wir beifügen: dennoch hat der Mensch eine Sehnsucht nach

Ganzheit; wie könnte er sie auch sonst vermissen und um
sie ringen! Für Glaubende bleibt es nicht bei blosser
Sehnsucht und beim Ringen. Die biblische Botschaft birgt
auch die Verheissung auf Vollendung und damit auf
letztliche Ganzheit. Mit dem Glauben an diese Botschaft
ist Hoffnung verbunden; Hoffnung, die einerseits die
sachbezogenen und geistigen Bemühungen des Menschen
um Ganzheit relativiert, weil diese immer das Vorläufige
bleiben; Hoffnung, die andererseits diesen Bemühungen
auch und erst innerste Lebenskraft gibt, weil sie sich selbst
als im göttlichen Willen verankert verstehen können - und
dürfen!

Anmerkungen

1 Heinrich Pestalozzi. Werke in acht Bänden, hrsg. von Paul Baumgartner,

Zürich, 1949. Schriften aus den Jahren 1805-1826, Band 5, S. 256.

2 Zit. bei: Hans Joachim Störig, Kleine Weltgeschichte der Philosophie,
Band 1, 310.

3 René Descartes, Die Prinzipien der Philosophie. Philos. Bibl. 28,
Hamburg 1955, III.

4 Piaton. Symposiou. in: Rowohlts Klassiker, Leck/Schleswig, 1964.

5 Zit. bei: Heinz-Horst Schrey. Dialogisches Denken, Erträge der

Forschung 1, WGB Darmstadt, 1970, 9.

6 Zit. bei: O.F. Bollnow. Die Lebensphilosophie F.H. Jacobis, Stuttgart
1933, 138.

7 Augustinus. Cönfessiones, Kösel-Verlag, München, 1602, 1. Buch.

Suchen Sie ein

Ersatzaltersheim?
Wir stellen Ihnen unser

Hotel Beau-Rivage
in Gersau jeweils von Oktober bis zirka April zur
Verfügung.

Referenzen sind vorhanden.

Anfragen an
Familie R. Wiget, Tel. 041 84 12 23

73


	Ganzheit des Menschen als Person

