Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 55 (1984)

Heft: 2

Artikel: Podiumsgespréach in Wattwil : "Wahres klingt oft paradox" : ist eine
ganzheitliche Férderung in Erziehung und Pflege noch moglich?

Autor: Hagmann, Thomas / Muff, Adrian / Rennhard, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-811558

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-811558
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Podiumsgesprdch in Wattwil:

«Wahres klingt oft paradox»

Ist eine ganzheitliche Forderung in Erziehung und Pflege noch moglich?

Ist eine ganzheitliche Forderung in Erziehung und Pflege heute noch moglich? An der Jahresversammlung 1983 des
VSA in Wattwil diskutierten unter der Leitung von Thomas Hagmann, Rektor der Schule fiir Sozialarbeit in Basel, iiber
diese Frage im Rahmen eines Podiumsgesprichs als Vertreter fiinf verschiedener Institutionen Dr. med. Hellmut Klimm
(Arlesheim), Martin Meier (Bern), Adrian Muff (Biel), Vreni und Urs Rennhard-Fischer (Wald AR) und Peter Staub
(Riggisberg). Dem Podiumsgespriich, dessen Textfassung hier abgedruckt wird, gingen am Vortag die Vortriige von Dr.
Rudolf Zihlmann (Luzern) und Prof. Dr. Jakob Lutz (Zollikon), die in Nr. 1/84 des Fachblattes «Schweizer Heimwesen»
erschienen sind, voraus. Hinweis fiir die Leser: Die VSA-Jahresversammlung 1984 findet am 16. und 17. Mai in
Windisch-Brugg statt, Thema «Bewihrung — Bewahrung in dieser Zeit».

Thomas Hagmann: Meine Damen und Herren, Kolle-
ginnen und Kollegen! Sie kennen das Thema, iiber das wir
reden sollen: «Ist eine ganzheitliche Forderung in Erzie-
hung und Pflege heute moglich?» Oder «noch moglich?»
Ich mochte ankniipfen an die beiden Vortrdge von Herrn
Zihlmann und von Herrn Lutz. Beide haben von der
Ganzheit gesprochen. Bevor wir einsteigen, will ich [hnen
ein Gedicht vorlesen:

Weich und schwach wird der Mensch geboren.
Im Tode ist er hart und steif.

Griine Pflanzen sind zart und mit Lebenssaft gefiillt.
Das Harte und Starke wird fallen.

Das Weiche und Schwache wird liberdauern.
Es gibt nichts Weicheres und Nachgiebigeres
unter dem Himmel als Wasser.

Dennoch, um harten Granit anzugreifen,
kenne ich nichts Besseres.

Das Schwache kann das Starke bezwingen.
Das Zarte besiegt das Grobe.

Jedermann unter der Sonne weiss das,

Doch handelt jemand danach?

Das ist die Fragestellung, der wir — bezogen auf unsern
Beruf — nachgehen sollten! Wenn man Diskussionen hort
zum Wort «Ganzheit» und zur Frage, wer denn schuld sein
solle, dass diese Ganzheit verloren gegangen sei, dann hort
man meistens zwei Ansichten. Die eine lautet: Es liegt an
den Menschen; die Ursachen flir die Probleme und
Schwierigkeiten sind zu suchen im Einzelnen, gidngige
Floskel: «D’Umwelt war scho richt, aber de Hansli, de
isch schldcht.» Die andern widersprechen und meinen
umgekehrt, unsere Schwierigkeiten ldgen in der Umge-
bung, «im System», bei den andern, in der Gesellschaft,
wer auch immer das ist, Standardformel: «De Hansli isch
scho rdacht, nu d’'Umwelt, die isch schldcht.»

Komplementire Beziechung: Mensch und Umwelt

Die Frage stellt sich, scheint mir, ob es nicht noch eine
dritte Sicht gebe, ndmlich ob die Probleme und Bediirfnisse
der Leute, ihre Schwierigkeiten mit dem Begriff der Ganz-
heit, nicht etwas zu tun haben konnten mit dem Austausch

58

zwischen den Menschen und mit dem Austausch zwischen
uns und den Umweltverhiltnissen. Dr. Zihlmann sagte im
Vortrag, der Mensch sei vor allem «ein Wohnender», und
Professor Lutz sprach von einem Menschen, der sich selbst
entwirft, der also nicht bloss ein Produkt oder ein Opfer
seiner Umstdnde ist, sondern der einen Elan vital hat,
etwas, das ihn antreibt, eine Aktivitit in ihm, eine
Eigenheit. Die Beziehung zwischen Person und Umwelt ist
eine komplementére, und die Einheit von Mensch und
Natur ist heutzutage in Frage gestellt. Trotzdem spiiren
wir alle in uns ein Streben nach Harmonie, ein Suchen
nach dem, was verloren gegangen ist. Nicht das Beherr-
schen der Natur wird das Ziel sein, sondern dass jeder kann
Anteil haben am andern. Die Zeit selber ist nicht linear;
man kann sie verstehen als einen Zyklus immer wiederkeh-
render Ereignisse und Muster von Beziehungen, die sich
wiederholen. In den letzten Jahren hat ein Umdenken
begonnen. Der Mensch fiangt an, sich vermehrt zu sehen
als Teil eines grosseren Ganzen. Das fithrt uns langsam
wieder weg von einem Modell der Krankheit, das immer
nur die kausale und reduktive Betrachtungsweise zulésst.
Das Wort «Okologie» ist zu einer Metapher geworden —
zu einem Bild fiir den Versuch, umzudenken, neu zu
denken. Ein Kind ohne Liebe kann nicht leben. Alte
Menschen, die in einem Heim leben, ohne Anregungen,
gleiten in einen pseudosenilen Zustand ab. Zuviel Larm
ruft Stressreaktionen hervor. Was hat das eine mit dem
andern zu tun?

Der Mensch als lebendiger Organismus bildet mit seiner
Umwelt ein System, in dem jedes Glied das andere
mitformt. In den letzten 25 Jahren haben wir die Umwelt
veridndert in einem Ausmass, wie man es frither nicht und
nie zuwegegebracht hat. Das Auto, der Beton, das Fernse-
hen zum Beispiel haben nicht nur die Umwelt, sondern
auch die sozialen Seiten des Menschen, eingeschlossen das
Familienleben, den Lebensstil und die Sexualitit, tiefgrei-
fend verdndert. Die jetzt so verdnderte Umwelt, das merken
wir seit ein paar Jahren immer starker, schldgt wieder auf
uns zurlick. Wir miissen lernen, mit den Verianderungen
zu leben, die wir selber hervorgerufen haben. Was das
bedeuten konnte fiir die Arbeit in einem Heim oder in einer
Wohngruppe oder am Arbeitsplatz in einer Werkstatt, das
ist die Frage, der wir heute nachzugehen versuchen wollen.

Schweizer Heimwesen 11/84



i

«Ist die eine ganzheitliche Forderung in Erziehung und Pflege heute noch moglich?» An der Jahresversammlung 1983 des VSA in

Wattwil wird diese Frage diskutiert von Urs und Vreni Rennhard, Wald AR, Peter Staub, Riggisberg, Martin Meier, Bern, Thomas

Hagmann, Basel (Gesprichsleitung), Adrian Muff, Biel, und Dr. Hellmut Klimm, Arlesheim (vrnl).

Am Tisch Vertreter verschiedener Institutionen

Wir haben hier am Tisch Vertreter verschiedener Einrich-
tungen, die vielleicht je ein unterschiedliches Verstandnis
mitbringen und mit denen zusammen es darum geht, am
jeweiligen Beispiel sichtbar werden zu lassen, was denn
Ganzheit fiir Erziehung und Pflege heute noch bedeuten
konnte. Ich habe mit den Podiumsteilnehmern verabredet,
dass zuerst wir hier am Tisch miteinander diskutieren und
in einem zweiten Teil die Diskussion 6ffnen, damit sich
auch die Horer im Saal beteiligen und zum Wort melden
konnen. Frage an Sie hier am Tisch: Was bedeutet der
Begriff der Ganzheit fiir Sie personlich als Mensch und,
zweitens, was bedeutet er in Ihrer Berufstatigkeit im
jeweiligen Feld — ganz konkret?

Ganzheit als Appell

Adrian Muff: Fiir mich, der ich vom christlichen Humanis-
mus ausgehe, ist der Begriff der Ganzheit ein Appell, eine
Aufforderung, eine Lebensaufgabe, ein Lebensziel.Von
daher ist er gleichzeitiig auch ein permanenter Vorwurfan
meine Mingelhaftigkeit, an meine Fehler, an mein Unver-
mogen, an das, was ich nicht realisieren kann in meinem
Leben. Mir ist beim Anhoren der verschiedenen Vortrage
vom Vortag aufgegangen, dass die Frage der ganzheitlichen
Forderung und der ganzheitlichen Betreuung in einer sehr
akademischen Weise abgehandelt worden ist. Trotzdem
bin ich den Referenten natiirlich mit grossem Interesse
gefolgt. Ich selber glaube, weil ich von der Uberzeugung
ausgehe, stets nur ein Teil aller Moglichkeiten zu sein, die
in mir liegen, dass ich auch nicht fihig sein kann, den
Menschen als voller Mensch gegentiberzutreten und sie
ganzheitlich zu fordern. Ich halte das fiir einen Anspruch,
fir ein Ideal, dem man immer nur teilweise nachkommen
kann. Und diese Defizienz zwischen dem Ideal und der
Realitit, wie ich sie sehe, erlebe ich besonders krass bei
meiner Aufgabe mit jungen Menschen, die ihr Leben
weitgehend, bis zu dem Zeitpunkt, da sie zu uns kommen,
eigentlich verfehlt haben. In den zwei Jahren, da sie bei
uns sind, diese Menschen, die 20 oder 25 Jahre eigentlich

Aufnahme: Bruno Biihrer

in grossen Stiicken am Leben vorbeigelebt oder gegen das
Leben gelebt haben, ganzheitlich zu fordern, ist eine
wahnsinnig grosse, schwere Aufgabe, die nur teilweise
erfiillt werden kann. Ich wiirde nie fiir mich oder fiir meine
Institution, die ich vertrete, in Anspruch nehmen wollen,
dass wir die Leute ganzheitlich fordern. Ich bin froh, wenn
wir bei unserer aufreibenden Arbeit mit Drogenabhéngigen
nicht allzu krasse Fehler machen. Dies einmal als Einstieg
und zum Anfang.

... und als reales Erlebnis

Urs Rennhard: Ich hielte es fiir eine Anmassung, wenn ich
hier und jetzt sagen wiirde, uns gelinge es, ganzheitliche
Erziehung zu machen. Ich mochte aber ein paar Teilaspek-
te aufgreifen, bei denen ich das Gefiihl habe, da tragen wir
wesentlich dazu bei, dass eine Ganzheit entsteht. Das ist
fiir uns als Familie das Schwergewicht der Integration.
Integration bedeutet uns sehr viel. Wir 6ffnen uns fiirs
ganze Dorf. Wir lassen teilnehmen bei uns das ganze Dorf
und unsere Kinder im Dorf, wir lassen auch die leiblichen
Eltern unserer Kinder teilnehmen, ein wesentlicher Teil
unserer Arbeit ist also auch ein Einbezug von ihrer
Vergangenheit mit den Eltern. Wir haben das Gliick, dass
das bei uns bis jetzt moglich gewesen ist. Im weiteren auch
der Einbezug der Lehrerschaft. Dank einer ganz engen
Zusammenarbeit mit den Lehrern unserer Sonderschule
und mit den Dorflehrern konnen wir dem Kind das Gefiihl
geben, es gehore wirklich dazu. Die enorm grosse Bereit-
schaft des Dorfes ermoglicht uns, dem Kind das Gefiihl zu
geben: «Doch, ich gehore dazu, ich bin nicht jemand
aussendran!»

Vreni Rennhard-Fischer: Ein sehr wichtiger Punkt ist fiir
mich auch, dass man die ganze eigene Verwandtschaft und
Familie, also die eigenen Eltern, miteinbezieht. Unsere
Eltern sollen auch dahinterstehen konnen, dass wir so
etwas machen. Auch der Freundeskreis soll daran teilneh-
men und dahinter stehen kénnen.

Martin Meier: Ich gehe einig mit den Ausserungen von
Herrn Muff, dass Ganzheit ein unerhérter Anspruch ist,

59



auch eine Anmassung sein kann. Ich stehe hdufig unter
dem Eindruck, dass Ganzheit oder der Wunsch oder die
Sehnsucht nach Ganzheit in mir selber zerbricht. Ich habe
auf der einen Seite die Geschichte, die Vergangenheit,
meine Geschichte, die Geschichte der Jugendlichen, fiir
die ich mitverantwortlich bin, ich kann auf dieser Seite
probieren, an der Entwicklung von Fertigkeiten, Fahigkei-
ten, kurz an der Lebensbewiltigung zu arbeiten — aber das
scheint mir héaufig nur ein Teil, und nur ein sehr
beschrankter Teil zu sein, wenn mir bewusst wird, aus
welcher Leere und Hoffnungslosigkeit, aus welchen zerbro-
chenen Situationen und Verhéltnissen unsere Jugendlichen
herkommen.

Auf der andern Seite stehen fiir mich Werte, die unabhin-
gig von mir iiber das Leben hinausweisen. Auf dieser
andern Seite sfeht auch, dass es mir immer wieder ein
Bediirfnis ist, die Jugendlichen, mit denen ich zusammen
bin, etwas von solchen Werten spliren zu lassen. Es ist fiir
mich eine stindige Spannung, einerseits an diesem zerbro-
chenen Leben herumzuflicken, Verstindnis zu fordern,
Selbstverstdndnis zu fordern, die Fahigkeit zu leben zu
fordern, Lebenstechniken zu vermitteln, doch erziehen
kann man ja letztlich nicht nur durch Vermittlung von
Techniken und durch Anwendung von bestimmten Metho-
den, sondern es stehen doch dahinter Orientierungen,
Lebenswerte, die ich auch vermitteln mochte. So ist das fiir
mich eigentlich eine stdndige Spannung. Und deshalb sage
ich, ich stehe unter dem Eindruck eines Zerbrechens dieses
Wunsches nach Ganzheit sowohl in mir als auch in der
ganzen Arbeit. Aber das Zerbrechen beinhaltet ja gleichzei-
tig auch eine Hoffnung, moglichst viel wieder zusammen-
zubringen, freilich nicht ein Anspruch und nicht die
Vorstellung, gleich alles zusammenbringen zu konnen (das
wiirde ich als Anmassung betrachten).

Ganzheit als Zielrichtung

Dr. Hellmut Klimm: Wenn die Frage so direkt gestellt ist
— «Was bedeutet der Begriff der Ganzheit fiir mich als
Mensch ganz personlich ?» — dann muss ich auch persénlich
darauf antworten. Ich bin eigentlich als Kind schon in der
Uberzeugung gross geworden, dass die Welt und der
Mensch aus einem Ganzen verstindlich sein miissen.
Vielleicht hat es auch mit meiner Erziehung zu tun gehabt,
ich habe jedenfalls auch mein Medizinstudium unter
diesem Gesichtspunkt begonnen, dass ich da erfahren
wolle, wie das mit dem Menschen nun sei. Es war fiir mich
zunéchst eine Riesenenttduschung! Nach den ersten Seme-
stern Medizin musste ich mir eingestehen, dass nicht
eingetreten sei, nicht Ereignis geworden sei, was ich mir
erhofft hatte von der Medizin. Dann habe ich angefangen,
Psychologie zu studieren, ich habe noch den Reiss gehort
in Freiburg im Breisgau, habe noch Heidegger erlebt; das
war alles sehr interessant. Aber es wurde fiir mich immer
schwieriger, das alles zusammenzubringen. Nichts schien
zusammenzupassen. Dann bin ich wihrend des Studiums
auf ein Buch gestossen mit der Fussnote «sieche Rudolf
Steiner», und da habe ich mich erinnert, dass wir zu Hause
Biicher von Rudolf Steiner besassen. Mein Vater hatte sich
damit beschéftigt, wihrend der Zeit des Nazismus, und mit
dem Lesen dieser Biicher hatte ich auf einmal die Gewiss-
heit: «Ja, das ist’s, das spricht dich an!» Das war eben

60

mein personliches Erlebnis. Es flihrte mich nicht dazu, dass
ich mich sehr intensiv mit Steiner auseinandergesetzt hétte.
Allein die Tatsache, dass es moglich war, die ganze
Geschichte so ganzheitlich zu betrachten, hat mich unge-
heuer beruhigt. Erst spéter bin ich Schritt fiir Schritt zur
Anthroposophie geckommen. Was mich dabei ganz beson-
ders gepackt hat, ist der Vorrang der geistigen Evidenz vor
der irdischen Beweisbarkeit. Das wurde fiir mich entschei-
dend fiir den beruflichen Weg. Ich fiihlte mich in der
Schulmedizin durchaus recht, ich hatte nicht irgendetwas
dagegen, aber es hatte mich einfach gepackt, eben diese
ganzheitliche Auffassung von Welt und Mensch. Und zwar
Ganzheit nicht als Perfektion und als irgendetwas, was im
Kalkiil aufgeht, sondern Ganzheit als Richtung, in der man
vorwirts gehen kann. Man kann sich bemiihen, Ganzheit
als Richtung, als Ziel anzustreben — bei allen Unzuldnglich-
keiten, die zur Welt gehoren. Das hat mich in meiner
gesamten Lebenshaltung unerhort stimuliert und moti-
viert, in dieser Richtung vorwértszugehen.

Peter Staub: Ganzheit empfinde ich manchmal als etwas,
das ungeheuer weit von mir weg sei. Fiir mich wichtig ist,
fiir mich auch als winziges Teilchen, welches ich selber
bin, dass ich als Mensch Platz habe, dass ich akzeptiert
werde als das, was ich bin, mit meinen Bediirfnissen,
Sorgen, Noten, Angsten, Freuden. Ich gehe aus vom
Bediirfnis, als Mensch angenommen zu werden, so wie ich
bin, und dieses Bediirfnis setze ich auch bei andern als
vorhanden voraus. Ich versuche persénlich immer wieder,
den andern zu verstehen, ich probiere, auf dem aufzu-
bauen. Als Leiter eines grosseren Betriebes habe ich
sozusagen viele Einzelteile, Menschen, die betreut werden,
Menschen, die im Heim arbeiten. Dass ich die Bediirfnisse
von allen, die da wohnen und wirken, in Einklang bringen
kann, ist mein Bestreben. Das ist fiir mich gleichsam die
Basis, von der ausgehend wir uns bemiihen sollen, dieser
vielbesprochenen Ganzheit ein wenig nidher zu kommen.

Rennhard: Ich mochte gleich da einsteigen! Herr Staub hat
uns angesprochen, mich als eigene Person mit meinen
Schwichen. Ich glaube, es gehorte als typisches Merkmal
zu unserer Arbeitsform, dass wir diese Schwichen nicht
auf die Freizeit verschieben konnen. Wir konnen unsere
Schwichen nicht verschieben, weil es die Freizeit — in
Stunden klar deklariert — ja gar nicht gibt. Und wenn es
sich gibt, findet sie im genau gleichen Wohnraum statt,
unter dem Blick der Kinder. Von dort her offenbaren wir
uns als Person wirklich so wie wir sind, weile kein klare
Trennung moglich ist zwischen Arbeit und Freizeit.

Vor aller Technik: das Du

Muff: Mir hat eine Ausserung, ein Gedanke in Herrn
Stockers Eroffnungswort sehr Eindruck gemacht. Er hat
erklirt, dass der Weg zur Ganzheit {iber die Freude fiihren
konnte, fiihren sollte. Ich glaube, dass die Frage, inwiefern
man einen Menschen ganzheitlich fordert, neben anderem
davon abhingt, wie gliicklich, wie erfiillt, wie froh der
Betreuer als Mensch ist. Das setzt also voraus, dass wir
Betreuer, die wir uns mit andern Menschen beschéftigen,
selber einigermassen frohe, gliickliche, erfiillte Menschen
sind. Ich glaube nicht, dass es moglich ist, einem Menschen

Schweizer Heimwesen 11/84



VSA-Arbeitstagung fiir Leiter und Mitarbeiter aller Heime

Demokratische Verantwortung
u o
im Heim

Donnerstag, 15. Méarz 1984, bis Freitag, 16. Marz 1984, im Franziskushaus, Dulliken

Leitung: Dr. Imelda Abbt, Prof. Dr. Ernst Kilgus

Programm:

Donnerstag 15. Marz 1984

10.30 Uhr Eréffnung

10.45 Uhr Demokratie und Verantwortung in Gesellschaft und Wirtschaft
Referat: Prof. Dr. Ernst Kilgus, Zurich

15.00 Uhr Bearbeitung praktischer Falle in Gruppen

17.00 Uhr Prasentation der Gruppenarbeiten mit Aussprache

Freitag 16. Marz 1984

09.00 Uhr Gelebte Demokratie im Heim?
Kurzreferate:
Hanspeter Heer, Sonderschulheim Hochsteig, 9620 Lichtensteig
Dr. Fred Hirner, Sonderschulheim Chilberg, Fischingen;
Martin Meier, Beobachtungsheim Heimgarten, Bern
Diskussion

11.15 Uhr Demokratie und Verantwortung: Eine Utopie?
Referat: Dr. Imelda Abbt

14.00 Uhr Konsequenzen fiir den Heimalltag

15.45 Uhr Ende der Tagung

Kurskosten: Fr. 200.—
Fr. 160.— flr Teilnehmer(innen) aus VSA-Heimen
5 % Ermassigung bei persdnlicher Mitgliedschaft
Unterkunft und Verpflegung im Franziskushaus, Dulliken, separat, Kosten zirka
Fr.80.—

Anmeldung: bis 3. Marz 1984 an Kurssekretariat VSA, Seegartenstr. 2,

8008 Zirich, Tel. 01 252 47 07 nur vormittags

Anmeldetalon (Demokratische Verantwortung im Heim)

Name, Vorname

Name und Adresse des Heims

Private Adresse

PLZ, Ort

Datum Unterschrift

VSA-Mitgliedschaft des Heims [0  Persdnliche Mitgliedschaft [
Unterkunft im Franziskushaus Dulliken erwiinscht [J

Angemeldeten Teilnehmern, die eine Unterkunft bestellt haben, muss bei Riickzug der Anmeldung vor Tagungsbeginn eine
Annullationsgebuhr von Fr. 50.— berechnet werden.




echt und ganz zu begegnen in einer betreuerischen Aufgabe,
wenn man selber nicht einigermassen gelost, gliicklich,
zufrieden, froh in der Welt drin steht. Heute wird allgemein
viel zu viel Vertrauen in Techniken, in Systeme, in
Programme gesetzt, wihrend ich doch tagtiglich erlebe,
dass das, was wirklich einen betreuerischen Effekt hat, was
dem Betreuten wirklich und echt weiterhilft, nicht Syste-
me, nicht Strukturen, nicht Programme sind. Sondern die
Begegnung, Auseinandersetzung, Konfrontation, Reibung
mit dem Du. Und gerade das ist enorm hart jeden Tag. Ich
glaube, dass man auf diesen Punkt viel mehr Wert legen
miisste. Nichts gegen alle neuen Errungenschaften auf dem
methodischen Gebiet, aber ich glaube, dass wir vielzuviel
Vertrauen in diese Techniken setzen.

Hagmann: Ich habe den Eindruck, dass der Begriff
Ganzheit als Zielsetzung von allen akzeptiert wird. Doch
bin ich nicht ganz sicher, ob wir alle das Gleiche darunter
verstehen. Mich wiirde es deshalb interessieren, wie das
denn aussieht, wenn man’s umsetzt in die Praxis. Es geht
weniger darum, die eine Form von Arbeit gegen die andere
auszuspielen, sondern vielmehr darum, an dem Arbeits-
platz, den man hat, mit den Bedingungen, die gegeben sind,
zu probieren und abzukldren und zu entwickeln, was
Ganzheit bedeuten konnte fiir die Menschen, die da leben,
und fiir mich, der ich da arbeite. Drum wiirde es mich
interessieren, was es heisst, ganzheitlich zu fordern oder
zu pflegen, wenn man ein Grossheim im Kanton Bern
leitet, was das fiir die Menschen heisst, die dort leben, was
das heisst fiir das Abihus, fiir eine Drogenstation, und fiir
die Menschen, die dort arbeiten, oder was das bedeutet,
wenn man irgendwo im Appenzellischen in einem Dorf
eine Grossfamilie und Pflegekinder hat, die man, zusam-
men mit den eigenen, leben zu lassen und zu entwickeln
versucht. Die Voraussetzungen sind sehr verschieden,
denke ich. Die Anthroposophen haben ein eigenes Ver-
stindnis davon, was Ganzheit bedeutet. Es wiirde mich
interessieren, ob Sie ein paar Beispiele dafiir bringen
konnen, wie Sie es umsetzen in Ihrer eigenen Arbeit.

Staub: Als erstes wurde ein bernisches Grossheim ange-
sprochen . . .

Hagmann: . . . reiner Zufall, glauben Sie mir. ..

... ein Gefiihl von Heimat

Staub: . . . jaja, das nehme ich an. Mir scheint — wenn wir
an den Menschen denken, den wir pflegen, betreuen —, es
sei wichtig, dass er bei uns ein Gefiihl von Heimat verspiirt,
dass er das Gefiihl hat, es geht irgendwie weiter in einer
Entwicklung, in welcher er gestanden hat, als er zu uns
gekommen ist. Es sollte nicht etwas total Anderes auf ihn
zukommen. Er sollte, wenn er zu uns kommt, quasi mit
seinem Kofferlein auf dem Perron abgeholt werden, wo er
angekommen ist. Und wieder: Man sollte ihn als Menschen
nehmen, wie er eben ist, mit all seinen Bediirfnissen. Wir
sollten ihn respektieren als das, was er ist, und nicht als
das, wie wir ihn gerne haben mochten. Wir sollten also
nicht allzu stark von uns aus gehen, von unseren Vorstel-
lungen aus. Wir miissen ihn kennenlernen. Das finde ich
etwas ungeheuer Wichtiges. Dr. Zihlmann hat in seinem
Vortrag gesagt, Heimat, sei der Ort, wo man verstanden

62

werde. Ich glaube, das ist sehr elementar: Wo man mich
gern hat, wo ich etwas finde, das weitergehen kann, wie
ich’s bis jetzt gewodhnt gewesen bin. Es ist ein Unterschied,
in einem Heim, wo ich herkomme, diese Aufgabe zu
erfiillen, oder in einem Jugendheim zu erziehen. Erzichen
und Pflegen ist vermutlich unterschiedlich zu verstehen.
Es scheint mir auch, der Mitarbeiter, der hier bei uns im
Pflegeheim arbeitet, sollte ein Leben fiihren kénnen, wo
er Befriedigung findet, wo er das Gefiihl hat, er werde
verstanden, er werde unterstiitzt, er werde gefordert. Es ist
wichtig, dass wir beispielsweise beim Pflegen nicht nur an
den Korper denken, an dem wir herummanipulieren — das
ware schlimm. Wir miissen denken, dass der Mensch eine
Seele hat, dass er geistige Bediirfnisse hat, dass er eine
Religion hat, und mit alledem soll er weiterexistieren
konnen und gliicklich sein dabei. Dies vielleicht als ganz
einfachen Nenner, den ich einmal als Grundlage hinstellen
mochte.

Hagmann: Mir ist in Threm Votum aufgefallen, dass das
Wort «sollte» hdufig vorkommt, also Ganzheit als An-
spruch. Ich denke, die Schwierigkeit ist die, wie kommt
man vom «sollte» zum «ist»? Wie sieht das konkret aus
im einzelnen Fall?

Staub: Wenn ich vom «sollte» rede, denke ich, dass wir ja
nie dort sind, wo wir sein mochten. Wir haben zwar immer
ein Ziel vor Augen, das wir anstreben. Aber ich mdchte
mir nicht einbilden, dieses Ziel je ganz und definitiv
erreicht zu haben. Wichtig ist, besonders wenn so viele
Leute zusammenarbeiten wie in unserem Heim, dass die
einzelnen Mitarbeiter wissen, welche Ziele die Vorgesetz-
ten vor Augen haben. Die «Heimphilosophie» sollte
bekannt und transparent sein. Wir sollten mit dem
Mitarbeiter zusammen an dieser «Philosophie» arbeiten,
sie zusammen entwickeln. Die Mitarbeiter sollten nicht
sich selber liberlassen bleiben, man sollte im Dialog sein
und immer wieder weiter auf- und ausbauen. Es scheint
mir ganz wichtig, dass die Forderung des Mitarbeiters hier
als Basis dient, damit wir uns gemeinsam dem Ziel
anndhern konnen.

Hagmann: Wer mochte sich zur Frage «Wie mach ich’s an
meinem Arbeitsplatz?» weiter dussern?

Vom Wunsch nach «noch mehry

Meier: Ich habe vorhin zum Ausdruck gebracht, dass fiir
mich der Begriff der Ganzheit auch christliche Werte mit
einschliesst, die ich akzeptiere als ausserhalb mir stehend,
von denen ich mein Leben und meine Arbeit pragen lassen
mochte. Bei dieser Fragestellung blicke ich zuriick. Und
wenn ich zuriickschaue, muss ich fast ein wenig lachen
dariiber, welche Entwicklung ich selber durchgemacht
habe. Es gab eine Zeit, da ich versuchte, diese Ganzheit
dadurch einzufangen, dass ich versuchte, Mitarbeiter
anzustellen, die von der Ausbildung, vom Diplom her «das
Notige» mitzubringen schienen. Dabei gerieten wir in
Situationen, die ich als sehr schwierig empfand, wobei ich
dies keineswegs allein der Ausbildung anlasten mochte. Ich
mochte nur den Ablauf der Geschichte aufzeigen. Nachher
kam ich in eine Phase, in welcher ich mir vornahm, mehr
Leute auszusuchen, die den Lebenshintergrund mit mir zu

Schweizer Heimwesen 11/84



teilen bereit seien. Das war auch nicht das Richtige, hat
nicht geklappt. Es kamen ndamlich zum grossen Teil Leute,
die die Auseinandersetzung mit der tdglichen Arbeit nicht
ertragen haben. Und heute stehen wir sozusagen in einem
gemischten Verhiltnis. Ich achte auf beides, dass die
Voraussetzungen von der Ausbildung her ausreichend
erfiillt sind, aber auch dass die Leute von der Lebensan-
schauung her etwas Gemeinsames mitbringen. Mir wird
dabei bewusst, dass es im Grunde genommen ein Suchen
ist, ein Suchen nach Ubereinstimmung. Manchmal hitte
ich das Bediirfnis, in einer etwas homogeneren Gruppe zu
arbeiten, und manchmal bin ich fast ein wenig neidisch
auf die Institutionen mit ganz klaren Vorstellungen, ganz
klarem Lebenshintergrund — ich denke da besonders an
christliche Institutionen —, die dem Jugendlichen sagen: Du
musst so und so eingestellt sein, dann hast Du bei uns Platz!
Das kénnen wir natiirlich nie in einem Beobachtungsheim,
in dem wir schwierige weibliche Jugendliche in einer
akuten Krise einfach aufnehmen miissen. Wir miissen sie
so annehmen, wie sie kommen. Ich erlebe jetzt darin ein
Stiick Ganzheit, wenn es uns gelingt, die Mitarbeiter mit
eingeschlossen, uns an die Verstrickungen, an den Hass,
an die Schuld, an die Ohnmacht, an den Unmut dieser
Jugendlichen heranzutasten, uns ihnen zu nahern, hiufig
zusammen mit den Eltern. Wenn es gelingt, dass sich da
im Gesprich miteinander, in der Auseinandersetzung
miteinander, Begegnungen ereignen konnen. Diese Begeg-
nungen finden statt in formlichen Besprechungen mit
einzelnen, mit Familien, sie finden aber statt auch unterm
Tiirrahmen, am Bettrand, und dabei, scheint mir, spiirt
man etwas von Ganzheit. Doch bleibt, wie gesagt, beim
Begriff der Ganzheit immer der Wunsch nach noch mehr,
nach noch homogenerer Arbeit, nach noch grosserer
Ubereinstimmung in der Arbeit und im Zusammenleben.
Und die ist uns nicht gegeben, nicht in vollem Umfang
gegeben. Ich glaube, dass wir gerade das zu bejahen und
uns gerade da hineinzustellen haben. Wenn ich vorher
erkldrt habe, Ganzheit zerbreche, konnte ich vielleicht
auch so sagen: Wir haben uns in diesen Bruch der Ganzheit
hineinzustellen und dort drin unser Menschsein, unsere
Auseinandersetzungen, unser Begegnen, unser Suchen und
Hoffen und Erwarten auszuhalten, einfach auszuhalten
und zu warten, dass es sich ereigne, dass es sich erfiille und
so zwischen uns etwas passiere.

«Fraktionszwangy» als Risiko

Klimm: Eben vorhin hat Herr Meier erklirt, dass er Leute
mit einer gemeinsamen Auffassung im Hintergrund hin
und wieder ein wenig beneide. Damit hat er vielleicht auch
die anthroposophischen Institutionen im Auge gehabt. Das
horen wir namlich immer wieder: hr seid ja da gut dran,
ihr seid wenigstens einig, ihr habt eine gemeinsame
Grundlage! Das ist effektiv auch der Fall. Das ist unsere
Gemeinsamkeit, die wir als ausserordentlich hilfreich
erleben. Aber anderseits hat das auch wieder seine Gefah-
ren. Wenn man eine solche gemeinsame Grundlage hat,
kann es leicht auch so etwas wie einen Fraktionszwang
geben. Doch da besteht unser Anliegen gerade darin, nicht
in diesen Fraktionszwang hineinzugeraten. Sondern jeder
soll seine Einstellung ganz personlich fiir sich erarbeiten
und seine eigene Auffassung gewinnen. Das miissen wir
praktizieren, denn die Gefahr des Fraktionszwangs liegt
effektiv drin — die Gefahr also, dass wir sagen: Wir haben

uns jetzt geeinigt, was der Rudolf Steiner gesagt hat, das
sei fiir uns verbindlich. Das wire dann quasi eine andere
Einschrinkung. Was wir daraus gewinnen sollten, ist
dieses: Bei all dem Streben nach einer ganzheitlichen
Auffassung von Kunst, Wissenschaft und Religion miissen
wir lernen, die Freude an der Verschiedenheit zu bewahren
und zu pflegen. Wir miissen uns dariiber freuen kdnnen zu
sehen, wie verschieden die Menschen sind und wie
verschieden ihre Einstellung — gerade im Hinblick auf die
Behinderten. Wenn wir von der Vorstellung ausgehen, dass
jeder Mensch im Leben eine bestimmte Aufgabe hat, und
wenn man das Leben als Aufgabe auffasst und sagt, jeder
ist ins Leben hineingestellt und jeder muss seine Aufgabe
nach seinen eigenen Voraussetzungen l6sen, dann schmilzt
auch der Unterschied zu den Behinderten hinweg. Weil
wir dann die Behinderten so erleben, dass wir sagen
konnen: Du hast jetzt eine ganz eigene Lebensaufgabe
bekommen, Du bist mit Unzuldnglichkeiten ausgeriistet,
und diese Unzuldnglichkeiten bringen Dich jetzt in eine
ganz bestimmte Lage. Von dieser Einsicht aus geht man
weiter und erkennt, dass im Leben ja nie bloss diejenigen
zihlen, die irgendetwas bewirken konnen. Man erkennt,
dass diejenigen, welche aus ihrer Unzuldnglichkeit heraus
nichts bewirken konnen, trotzdem ihre Bedeutung haben,
denn sie fordern die andern auf, etwas zu tun und etwas
zu machen. Das sehe ich so quasi als Basis fiir das
Zusammenspannen, ohne Unterschied, ob einer behindert
ist oder fihig und beauftragt ist, etwas Grosses zu bewirken,
zu schaffen. Diese Erkenntnis ist ausserordentlich hilf-
reich. Dann werden all die Methoden und Techniken, die
Sie erwihnt haben, Herr Muff, gleichsam relativiert und
wieder auf den rechten Platz gesetzt. Die Techniken sind
dann das Vordergriindige: Gewiss muss man von Physio-
therapie etwas verstehen, wenn man Physiotherapie aus-
iiben will. Aber der Hintergrund ist eben auch da, und auf
dem Hintergrund konnte man immer einen guten Weg
finden, um zusammenzuarbeiten.

Kleine Zusammenfassung

Hagmann: Ich versuche, kurz zusammenzufassen! Bisher
ist gesagt worden, der Begriff der Ganzheit konne nicht
«Heil» bedeuten. Es wurde erklart, dass in der heutigen
Zeit der Versuch, zur Ganzheit zu kommen, sehr oft iber
das Anerkennen dessen flihrt, was zerbrochen ist in unserer
Arbeit. Herr Meier hat das sehr deutlich festgestellt. Es
wurde auch darauf hingewiesen, dass eine gemeinsame
geistige oder ethische Grundlage im Team der Mitarbeiter
eine wertvolle Ausgangslage bilden kénne, um niher an
diese Zielvorstellung, an das «Sollte», heranzukommen,
wobei auch das seine Gefahren in sich birgt. Jetzt mochte
ich die Frage gern noch weitergeben an Herrn und Frau
Rennhard. Wenn sie beide an ihr Personal denken,
stossen sie immer wieder auf sich selber: Ist es auch
moglich, zu heiraten, wenn man dem Begriff der Ganzheit
ndherkommen mochte, dann zusammenzuarbeiten. Liegt
darin eine Chance? Und ich mochte nachher die Frage
auch gern an Herrn Muff richten, der hier die Drogenar-
beit vertritt, von welcher ich denke, dass der Begriff der
Grenze und der Begriff der Klarheit dessen, was man
macht, eine zentrale Rolle spielen — spielen miissen.

Rennhard: Einer der Griinde dafiir, dass wir diese Arbeit
in dieser Form gewihlt haben, ist ja sicher der, dass wir
verheiratet zusammenarbeiten konnen. Das ist sicher ein

63



wichtiger Grund. Wir haben das Gliick, dass das bestens
funktioniert, kann ich bis heute sagen. Aber wir wissen
auch, sind uns immer bewusst gewesen, dass wir, was wir
tun wollen, nicht alleine tun kénnen, drum sind wir ja auch
mit andern zusammengeschlossen. Ich finde es nicht
verantwortbar, dies allein, oben auf einem Hiigel des
Appenzellerlandes, zu tun. Ich glaube, wir haben noch eine
weitere «Heirat», und das ist fiir uns wirklich der Verein
und die andern Mitarbeiter, sind auch die Lehrer im
Verein, und jene Zusammenarbeit ist fast so eng, glaube
ich. Auch das ist ein Grund, dass es unsern Kindern
liberhaupt moglich war, Ruhe zu finden, um eine schuli-
sche Leistung zu vollbringen, die ihnen weitergeholfen hat.
Also eine intensive Auseinandersetzung innerhalb des
«Personals», wenn ich von «Personal» reden darf, von
Familie zu Familie, von unserer Familie zur Schule. Die
Zusammenarbeit ist sehr intensiv. Das Kind hat zu spiiren
bekommen damit, dass da auch etwas Ganzes besteht: Alle
wollen das Gleiche miteinander, und das hat ihm Ruhe
gebracht, um sich selber weiterzuentwickeln.

Frau Rennhard: Vor allem am Anfang glaube ich, braucht
das Kind Ruhe, wenn es zu uns kommt, damit es wieder
einmal aufatmen kann. Jetzt, nach sechs Jahren, habe ich
das Gefiihl, dass die Kinder auch fdhig werden, sich
auseinanderzusetzen mit andern Leuten, mit den Nach-
barn, die anders denken, anders sind. Ich finde es sehr
wichtig, die Kinder soweit zu bringen, es zu ertragen, dass
etwas anders ist und nicht immer genau so, wie sie es sich
gewohnt sind. Sie kommen ja auch aus ganz andern
Familien als wir. Ich glaube nicht, das wir ihnen einfach
eine Ideologie aufzwingen konnen. Wir miissen offen sein,
fiir das Andere, das das Kind bringt.

Ganzheit hat mit Hoffnung zu tun

Muff: Der von mir personlich sehr geschitzte Herr
Professor Lutz hat, als er von den Drogenabhingigen
sprach, sich ein wenig aufgeregt und emp0ért, als er erklarte,
das sei ganz besonders schwierig, da konne man wahr-
scheinlich fast nichts mehr tun. Wenn man mit Drogenab-
héngigen arbeitet, dann kann das keine Grundhaltung sein.
Dann muss diese Haltung darin bestehen, dass man hofft,

«Man muss ergriffen seiny

Erste Votantin: Mein Mann und ich leiten ein Altersheim
und haben vier Kinder, sind also von zwei Seiten her
angesprochen. In der Heimarbeit stehen wir seit sechs
Jahren, leiden deshalb noch nicht unter der sogenannten
déformation professionelle. Man hat uns erkldrt, der
liberméchtige Einfluss der Medien habe in den Kindern
etwas zugedeckt und verschiittet. Ich glaube, wir verlassen
uns viel zu wenig auf unsere Instinkte. Wenn wir die
Therorie als Bestédtigung dessen betrachten, was uns die
Instinkte sagen, wenn wir die Methoden und Techniken
als Bestdtigung der Instinkte zu sehen lernen, dann sollte
die studierte Juristin nicht Herrn Professor Lutz fragen
miissen, wie sie ihre Kinder gern haben solle. So eine Frage
ist ja nicht mehr normal! Wir erwachsenen Miitter sind ja
noch nicht von den Medien dermassen beeinflusst worden.

64

auch ein Mensch, der grossenteils gegen sein Leben gelebt
hat, der einen falschen Weg gegangen ist, einen gefahrli-
chen Weg, konne unter Umstdnden wieder auf den
richtigen Weg kommen, konne wieder zu einem erfiillten
Leben finden. Das muss unsere gemeinsame Grundhal-
tung sein, ist eine Hoffnung, die sehr hidufig enttduscht
wird, die aber nie zur Resignation fiihren darf.

«Ganzheitlich fordern» bedeutet fiir uns, dass wir, selbst
dann, wenn der junge Mensch als Wrack zu uns kommt,
buchstiablich als Wrack, auch dann daran glauben, dass in
diesem Menschen positive Anlagen, Krifte und Moglich-
keiten vorhanden sind, die erkannt, geweckt werden
konnen. Es gibt Mérchenbuch-Beispiele. Wir hatten vor
sieben Jahren einen jungen Mann aufgenommen, der im
Jura aufgewachsen war und von dem in einem Gutachten
stand, es sei ein hoffnungsloser Fall und er bilde eine
Gefdhrdung fiir die ganze Jugend der Region. Der junge
Mann ist heute vom Kanton Bern als Sozialarbeiter in
dieser Gemeinde angestellt, in welcher er frither die ganze
Jugend gefdhrdet hat. Solche Fille sind Marchenbuch-
Beispiele. Das sind Erfolge, die einen mit Hoffnung
erflillen selbst dann,wenn man in Gefahr ist zu resignieren.
Aber es gibt jeden Tag sehr schone Beispiele, in denen eine
gewisse Forderung sichtbar wird. Wenn zum Beispiel ein
junger Mensch, der sieben bis acht Jahre lang seinen
Korper ruiniert, schon nach drei bis vier Monaten, wenn
er sich wieder normal ernidhrt, sich bewegt und Sport
betreibt, langsam wieder Freude bekommt an seinem
Korper. Er merkt, ich bin ja noch jung, ich bin hiibsch,
ich kann etwas machen aus mir. Er fidngt wieder an, an
sich zu glauben. Er fingt an, wieder ein Licht zu sehen,
eine Zukunft fiir sich. Vielleicht scheitert er noch zwei-
oder dreimal, aber er hat irgendwann wieder Hoffnung
gefasst. Und ich glaube, das heisst «ganzheitlich betreuen»:
an diese Krifte zu glauben, auch dann, wenn sie nur sehr
rudimentdr erkennbar sind (starker Beifall).

Hagmann: Herr Muff hat erklért, das Wort Ganzheit habe
etwas zu tun mit Hoffnung. Ich habe diese Hoffnung jetzt
auch: Ich hoffe, dass Sie, meine Damen und Herren im
Saal, mitdiskutieren werden, denn wir mochten zum
Schluss das Plenum noch einbeziehen und die Podiums-
runde offnen. Wer moéchte sich zum Wort melden?

: Kein Beruf ohne Berufung

Warum lassen wir denn unsere angeborenen Instinkte nicht
mehr walten?

Zweiter Votant: man konnte den «Instinkt» ja auch etwas
anders nennen! Ich glaube, wir miissen das Licht des
Wissens und der Theorien gar nicht unter den Scheffel
stellen. Was es flir unsere Arbeit braucht — Professor Lutz
hat davon ebenfalls gesprochen —, ist dies: Man muss
ergriffen sein, von etwas begeistert sein. Unsere Arbeit ist
ja nicht bloss Beruf; es sollte auch etwas von Berufung zu
spiiren sein. Wo kdmen wir hin, wenn unsere berufliche
Arbeit vollig leer und frei wére von Berufung? Es braucht
doch noch Herzenswarme und Engagement im Sinne des
Ergriffenseins! Was uns ergreift, ist grosser als wir, wir
kénnen es nicht begreifen, wir konnen uns nur von ihm
ergreifen lassen (starker Beifall).

Schweizer Heimwesen 11/84



Der Mensch ein Kulturwesen — das Heim
ein Kulturtrager

VSA-Kurs IV flr alle, die in einem Heim tatig sind, sowie flir Vertreter von Heim-Tragerschaften.
Leitung: Dr. Imelda Abbt

Dieses vierte Seminar — in den Regionen Bern und Blndnerland - fragt nach dem Menschen als
Kulturschaffenden. Die Uberzeugung, die Geburtsstunde des Menschen sei zugleich die Geburtsstunde
der Kultur, ist fundiert und hat Auswirkungen auf das Verstandnis von Heim, Heimkonzeptionen, Arbeit im
Heim usw. In den drei Kurstagen mochten wir Hintergriinden des Kulturschaffens und Zusammenhéngen
mit dem«Wesen» des Heims nachgehen.

1. Kurstag: Der Mensch als Schopfer und Geschdpf der Kultur, als Kind der Tradition und
des Fortschritts.

2. Kurstag Kultur und Geschichte. In der Geschichte lebt vergangene Kultur weiter. In ihr
gewinnen kulturelle Leistungen «relative» Dauer.

3. Kurstag Das Heim als Kulturtrager steht im Spannungsfeld der Werte. Um welche Werte,
die fiir spatere Generationen wichtig sind, «soll» gerungen werden?

Durchfiihrungsorte und Termine, Region Graubiinden:

Dienstag, 20. Marz 1984: Stiftung «Gott hilft», Zizers
Dienstag, 8.Mai 1984: Waisenhaus, Masans
Dienstag, 5.Juni 1984: Kinderheim «Giuvaulta», Rothenbrunnen

Durchfiihrungsorte und Termine Region Bern:

Dienstag, 1.Mai 1984: Schulheim Schloss, Kehrsatz
Dienstag, 22. Mai 1984: Schulheim Landorf, Kéniz
Dienstag, 19. Juni 1984: Weissenheim, Bern

Beginn jeweils um 09.30 Uhr

Kurskosten flir je drei Kurstage, die nur en bloc besucht werden kénnen (inkl. Verpflegung)
Fr. 250.—
Fr. 180.— flr Teilnehmer aus VSA-Heimen
10 Prozent Erméssigung bei persénlicher Mitgliedschaft

Anmeldung Bis 18. Marz 1984 an Kurssekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Ztrich
Tel. 01 252 47 07 (nur vormittags)

Anmeldung («Heim als Kulturtrager» 84)

Name, Vorname

Tatigkeit, Funktion

Name und Adresse des Heims

Region Graublinden 0 Region Bern
VSA-Mitgliedschaft des Heims oder persénliche Mitgliedschaft Jall NeinO

65




Dritte Votantin: Vorhin ist gefragt worden, wie man in
einem Grossheim die Ganzheit zu leben und anzustreben
suche. Ich arbeite in einem solchen Bernischen Grossheim
als Leiterin des Pflegedienstes, mir sind rund 70 Mitarbei-
ter unterstellt. Zwei wichtige Punkte sehe ich: die bestmdg-
liche Selektion der Mitarbeiter und die Schulung durch
Gesprach. Unter den Teilnehmern dieser VSA-Tagung
gibt es Leute, die die Macht haben, auf die Stellenpline
Einfluss zu nehmen und den Angestellten die notige Zeit
einrdumen, Probleme und Ziele miteinander im Gesprich
zu erarbeiten. An dieser Zeit fehlt es sehr oft in den
Heimen. Oft wird das Gesprich bloss als Geschwiitz und
Zeitvertreib betrachtet. Das ist falsch, ist bedauerlich. Im
Gesprach, fiir das die notige Zeit vorhanden ist, stossen
wir vielmals auf Problemlosungen, die wir nicht finden
kdnnen, wenn wir bloss der gewohnten Routine folgen.

Vierter Votant: Das Heim ist, ob man das wahrhaben will
oder nicht, immer auch Organisation. Ich kam vor 17
Jahren als Lehrer in ein Schiilerheim. Am Anfang gehorte
es zu meinen Pflichten, mit den Heimkindern, Madchen
und Buben, gemeinsam zum Coiffeur zu gehen. Bei den
Kindern war dieser gemeinsame Coiffeur-Besuch nicht
beliebt, und fiir mich wurde er zu einer Belastung. Heute
ist es eine Selbstverstindlichkeit, dass jedes Kind allein
zum Coiffeur seiner Wahl gehen darf. Das ist das Erste —
das Zweite: Als Leiter eines Heims (in Stadtnédhe) habe ich
Miihe zu begreifen, warum wir verantwortlichen Leiter
immer brav mit dem Kopf nicken, wenn man stindig die
Arbeitszeit reduziert. Jetzt haben wir die 44-Stunden-
Woche, das heisst, wir arbeiten jede Woche lidnger, haben
dafiir aber entsprechend mehr Ferien und sind gezwungen,
jedes Jahr so und so lang — etwas pointiert gesagt — den
Laden dichtzumachen, das heisst den Betrieb zu schliessen.
Ich leide oft darunter, weil wir in der Offentlichkeit nicht
dazu zu stehen wagen, dass es etwas anderes ist, ob ich als
Trdamler oder Buschauffeur oder als Erzieher arbeite. Ich
mochte hier allen Mut machen, an seinem Ort dagegen zu
opponieren, dass die «Ganzheit der Zeit», die es fiir die
Arbeit mit dem Kind einfach braucht, immer mehr
zerstiickelt wird. Ich meine, wir sollten alle zusammen
einmal aufstehen und — anstdndig, aber entschieden und
mutig — den Leuten sagen: «Wir haben dringend eine
andere Zielsetzung notigl» (starker Beifall).

Muff: Ein vorhin gefallenes Votum hat mich betroffen
gemacht. Ich glaube fest, dass es zu einer Betreuung gehort
— Betreuung, die diesen Namen verdient —, dem Menschen
dauernd die Moglichkeit zur Verdnderung zu bieten. In
welchem Mass der Betreuer dazu imstande ist, hdngt u.a.
davon ab, wie sehr er selber Verdnderungen bejaht und
eingehen will. Dasselbe gilt fiir die Institution.

Nicht am Schema kleben!

Klimm: Es ist von der Organisation gesprochen worden.
Wir sind uns, glaube ich, alle einig dariiber, dass ein
bestimmter Stil, eine bestimmte Richtung stark von den
Individualitdten abhéngt, die zusammen diesen bestimm-
ten Stil pflegen. Aber es kommt noch etwas Weiteres hinzu,
das eine erhebliche Rolle spielt. Es stellt sich ndmlich die
Frage der individuellen Freiheit der Institutionen. Da gibt
es jetzt doch viel Gegensitzliches. Einerseits wird heute

66

die Grossfamilie hochgelobt, wiahrend andererseits die
Heime in Verruf geraten sind. Man trifft stets auf mehr
oder weniger schematische Vorstellungen in bezug auf
Organisation. Ich glaube fest, wir wiren gut beraten, wenn
wir die einzelnen Institutionen in ihrer individuellen
Struktur uns so verschiedenartig wie nur moglich wiin-
schen wiirden. Ich habe Erfahrungen in verschiedenen
Heimen vorab flir Erwachsene gesammelt. Jedes Heim
unterscheidet sich vom andern, und doch darf jedes in
seiner Art als gut gelungen bezeichnet werden. Wir sollten
nicht zu schematisch denken. Es wire gut, wenn wir die
organisatorischen Vorstellungen fiir die Institutionen ent-
sprechend auflockern wiirden, damit sich die individuelle
Aktivitdt innerhalb der einzelnen Institutionen besser,
freier entfalten konnte. In der Regel kleben wir viel zu viel
an irgendwelchen Schemata (starker Beifall).

Fiinfter Votant: Jeder von uns weiss aus eigener Erfahrung,
wie schnell man der Routine verfdllt. Und wenn ein
Heimbetrieb in der Routine erstarrt, muss er sich die Frage
gefallen lassen, ob er eigentlich noch fiir die Heimbewoh-
ner, flir die Kinder, die Pensiondre und Patienten, da sei
oder nicht vielmehr umgekehrt. Entscheidend scheint mir
zu sein, uns immer wieder bewusst zu machen: Wir sind
fiir die Heimbewohner da und nicht umgekehrt, nicht die
Heimbewohner fiir uns. Fiir mich gehort das zur Ganzheit.
Sobald wir in der Routine stecken bleiben, geht die
Ganzheit verloren.

Sechste Votantin: [ch mochte auf die Instinkte zurtickkom-
men! Meiner Meinung nach sind uns heute die Instinkte
weitgehend verloren gegangen, sonst miissten wir uns nicht
derart firchten vom dem Einfluss der Massenmedien. Wir
konnen, was verloren gegangen ist, nicht ungeschehen
machen. Zum Stichwort der Ganzheit: Wir sollten in uns
ein Gespiir dafiir entwickeln, dass der Mensch auch ein
Teil der geistigen Welt ist, nicht bloss der irdischen,
materiellen. Der Mensch ist ja nicht bloss Physis, sondern
auch Geist und Seele.

Frage: Wer ist fiir wen da?

Siebter Votant: Die vorhin aufgeworfene Frage — Ist die
Institution fir den Klienten da oder der Klient fiir die
Institution? — halte ich fiir hochst aktuell und fiir héchst
wichtig. Sie ist deshalb brennend aktuell, weil im Rahmen
gewisser theoretischer und gesellschaftspolitischer Vorstel-
lungen das Streben nach Selbstverwirklichung und Selbst-
entfaltung des Betreuers als vorrangig betrachtet und
ausgespielt wird gegen den Anspruch des Kindes, des
Jugendlichen, des Betagten auf ganzheitliche Forderung
und auf ganzheitliche Betreuung. Es hat eine Zeit gegeben,
die wohl noch nicht ganz abgeschlossen ist, da in die
Sozialarbeit, in die Sozialpadagogik und in die Heimerzie-
hung junge Leute eingetreten sind, welche sich vom
Anspruch und von der Annahme haben leiten lassen, hier
den idealen Ansatz, die optimale Grundlage fiir die eigene
Selbstverwirklichung zu finden. Der Anspruch des Be-
treuers kollidiert mit dem Anspruch des Betreuten, und
daraus entwickeln sich dann schwere Ziel- und Rollenkon-
flikte. Ich sage offen heraus, dass da den Ausbildungsstitten
eine grosse Aufgabe zufillt. Es miissen wieder die richtigen
Proportionen gesucht und gesetzt werden. Es ist nicht das
Gleiche, ob der Ingenieur oder der Architekt in seiner

Schweizer Heimwesen 11/84



Aufgabe priméir die Moglichkeit zur Selbstverwirklichung
zu sehen glaubt oder ob es der Sozialarbeiter, der Betreuer,
der Erzicher, der Pfleger esist, der in seiner Aufgabe primar
die Selbstverwirklichung anstrebt — selbst wenn das zula-
sten des Klienten, des Pensiondrs und des Patienten
geschieht. Diese Tendenz widerspricht dem Gebot der
ganzheitlichen Forderung — und sie ist verbreitet. Ich rede
da aus Erfahrung, denn ich habe beruflich als Vorgesetzter
mit tiber 40 Sozialarbeitern, mit rund zwei Dutzend
Erziehern zu tun und ich kann nur wiederholen, dass diese
Tendenz sich der Ganzheit widersetzt (starker Beifall).

Achter Votant: Ich finde die beiden Extrempositonen —
dass der Betreuer nur fiir den Klienten oder umgekehrt der
Klient nur fiir den Betreuer dasein soll — in gleicher Weise
falsch. Ein Kind braucht die Mutter, aber die Mutter
braucht auch das Kind und sie wichst an dem Kind wie
dieses an ihr. Herr und Frau Rennhard hétten es vermut-
lich nicht wihrend sechs Jahren in ihrer Arbeit aushalten
konnen, wenn die Kinder nicht auch fiir sie da wéren. Es
muss da, scheint mir sehr wesentlich, in der Beziehung ein
Hin und ein Her geben, sonst kommt es dann dazu, dass
beispielsweise ein Erzieher «sein» Heim nur noch als
Arbeitsplatz und seine Arbeit nur noch als Job sieht. Wo
das der Fall ist, braucht es immer mehr Freizeit und
«Privatleben» (Beifall).

Neunter Votant: Es gibt fiir die Ganzheit ein Wort mit fiinf
Buchstaben und heisst Liebe. Liebe kann nicht geben, wer
sie nicht hat. Wenn ich erfiillt bin und begeistert von etwas,
kann ich’s weitergeben. Liebe kdonnen wir selber weder
machen noch kaufen. Wir miissen sie uns schenken lassen.
Die Liebe hat ihre Quellen, und unter diese Quellen
miissen wir uns stellen — Sie alle im Saal wissen, was ich
damit meine (Beifall).

Schlusswort von Prof. Lutz

Prof. Dr. J. Lutz: Liebe Zuhdrer! Ich bin verschiedentlich
und verschiedenartig angesprochen worden. Das habe ich
gern, weil ich bei solchen Gelegenheiten selber viel lernen
kann. Am meisten habe ich von diesem Podiumsgesprich
gelernt, das ist grossartig gewesen! Es hat mir gezeigt, dass
man die Fragen, an denen wir alle arbeiten, immer von
verschiedenen Seiten her angehen und anpacken muss.

Sicher erlauben Sie mir, ein paar Dinge herauszugreifen.
Herr Muff hat mich namentlich herausgefordert, und ich
empfand als Herausforderung, was er sagte, als er erklarte,
man konne nur dann die richtige Einstellung gewinnen,
wenn man sich stdndig seiner eigenen Invaliditdt bewusst
werde und bewusst bleibe. Jedermann weiss ja, wie
unvollkommen wir sind und wie unmdglich es ist, vom
Ganzen dieser Ganzheit einen Begriff zu bekommen. Aber
Herr Muff sagte auch — und das habe ich geradezu als
Erlosung empfunden: Unmoglich zu iibersehen, dass es in
jedem Menschen einen Kern gibt, welcher Ansatz zur
Hoffnung, Ansatz fiir eine Weiterentwicklung werden
kann. Es gibt einen Glauben, sagte Herr Muff, der sich an
den Realitidten zu nihren vermag. Zwei Seelen sind in
unserer Brust: Wir kommen nie ganz zu dieser Ganzheit
und sie ist doch immer da. Ganzheit ist vorhanden, sehr
real, in uns allen — als Ziel, als Richtung. Sie ist nicht da
als etwas, das sich in Besitz nehmen und definieren liesse,
sondern das wir anstreben sollten, solange wir leben.

Aber es wire grundfalsch zu meinen, in diesem Falle sei
Ganzheit nicht real. Sie ist ein reales Ideal, von dem wir
uns leiten lassen. Wir sind unterwegs und halten’s in der
Hand wie ein Leitseil. Wenn es dieses reale Ideal nicht
gibe, wiirden Sie von ihm nichts spiiren und von ihm auch
nicht reden kdnnen. Ich bin — durch Herrn Muffund andere
— angeregt worden, ein wenig theologisch zu denken und
zu sagen, eigentlich gebe es da nicht eine Zersplitterung
des Ganzen, denn ein jeder habe doch ein Stiick davon
erhascht —und eben dieses sei just das Ganze. Ich empfinde
das — lassen Sie mich’s so sagen — fast pfingstlich, dieses
Eine in der Vielfalt der Stiicke und Teile. Dieses Eine und
Ganze tragen wir in uns als Anspruch und als Ziel.

Zum Schluss noch zwei Bemerkungen: Selbstverwirkli-
chung, von der vorhin die Rede gewesen ist, geschieht in
der Selbstlosigkeit. Wer in Sachen Therapien und Thera-
peuten iiber Erfahrung verfiigt, muss sich eingestehen, dass
er, im Umgang mit...— mit einem Drogenabhidngigen
zum Beispiel, selbst sich verdndert und gewandelt hat. Was
ich in dieser Wandlung geworden bin, habe ich selber nicht
anstreben konnen durch die bewusste Wahl bestimmter
Methoden und Techniken. Welcher Egoismus, welcher
furchtbare Missbrauch griffe sonst um sich, wenn sich alles
planen und machen liesse! Ich denke da an C.G. Jung, der
einmal erkldrt hat, wer nach der Lektiire eines guten
Buches nicht ein anderer geworden sei, habe es nicht richtig
gelesen. Man muss sich verdndern, man muss sich bewe-
gen. Ununterbrochen muss man damit rechnen, dass in
uns vieles sich unbewusst abspielt und aufbaut. Man darf
in diesem Zusammenhang wohl auch an Goethe denken,
der diese Bewegung und dieses Bewegliche einmalig zum
Ausdruck gebracht hat, als er schrieb: «Der Mensch sei
nichts, aber er werde alles!» (starker, langanhaltender
Beifall).

Staub: Ich habe mir iiberlegt, was das bedeutet, was wir
eben gehort haben — was es bedeutet fiir unsere Arbeit. Es
wire wahrscheinlich falsch, wenn wir nun heimgingen, um
mit unseren Mitarbeitern im Heim iiber Ganzheit zu reden.
Ich meine, es sei gescheiter und niitzlicher, wenn ich
daheim jetzt noch mehr versuche, die erforderlichen
Voraussetzungen dafiir zu schaffen, dass meine Mitarbei-
ter, jeder an seinem Platz, den nétigen Raum haben, dass
sie zufrieden sein konnen, dass ihnen die Arbeit Erfiillung
bringt, dass sie mit Freuden und mit ihrem Herz bei der
Sache sind. An meiner eigenen Haltung muss fiir sie
sichtbar werden, was sie selber an die ihnen anvertrauten
Pensiondre und Patienten weitergeben sollen. Dann brau-
chen wir, glaube ich, gar nicht iiber die Ganzheit zu reden,
sondern kommen ihr gleichsam von selbst ein betrachtli-
ches Stiick naher (starker Beifall).

Hagmann: Ich danke allen, die sich an diesem Gesprich
beteiligt haben. Die letzte halbe Minute, die mir noch
bleibt, mochte ich dazu verwenden, das am Anfang
vorgelesene Gedicht noch fertigzulesen. Es ist 2500 Jahre
alt und von Laotse:

Der Weise sagt: Wer auf sich nimmt
die Qual seiner Briider

Ist einem Konig gleich.

Wer sich fiir die Verwlistungen der Erde
mitschuldig bekennt

Ist fahig, die Welt zu regieren.

Wahres klingt oft paradox.

67



	Podiumsgespräch in Wattwil : "Wahres klingt oft paradox" : ist eine ganzheitliche Förderung in Erziehung und Pflege noch möglich?

