
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 55 (1984)

Heft: 2

Artikel: Podiumsgespräch in Wattwil : "Wahres klingt oft paradox" : ist eine
ganzheitliche Förderung in Erziehung und Pflege noch möglich?

Autor: Hagmann, Thomas / Muff, Adrian / Rennhard, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811558

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811558
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Podiumsgespräch in Wattwil:

«Wahres klingt oft paradox»

Ist eine ganzheitliche Förderung in Erziehung und Pflege noch möglich?

Ist eine ganzheitliche Förderung in Erziehung und Pflege heute noch möglich? An der Jahresversammlung 1983 des

VSA in Wattwil diskutierten unter der Leitung von Thomas Hagmann, Rektor der Schule für Sozialarbeit in Basel, über
diese Frage im Rahmen eines Podiumsgesprächs als Vertreter fünf verschiedener Institutionen Dr. med. Hellmut Klimm
(Arlesheim), Martin Meier (Bern), Adrian Muff (Biel), Vreni und Urs Rennhard-Fischer (Wald AR) und Peter Staub
(Riggisberg). Dem Podiumsgespräch, dessen Textfassung hier abgedruckt wird, gingen am Vortag die Vorträge von Dr.
Rudolf Zihlmann (Luzern) und Prof. Dr. Jakob Lutz (Zollikon), die in Nr. 1/84 des Fachblattes «Schweizer Heimwesen»
erschienen sind, voraus. Hinweis für die Leser: Die VSA-Jahresversammlung 1984 findet am 16. und 17. Mai in
Windisch-Brugg statt, Thema «Bewährung - Bewahrung in dieser Zeit».

Thomas Hagmann: Meine Damen und Herren,
Kolleginnen und Kollegen! Sie kennen das Thema, über das wir
reden sollen: «Ist eine ganzheitliche Förderung in Erziehung

und Pflege heute möglich?» Oder «noch möglich?»
Ich möchte anknüpfen an die beiden Vorträge von Herrn
Zihlmann und von Herrn Lutz. Beide haben von der
Ganzheit gesprochen. Bevor wir einsteigen, will ich Ihnen
ein Gedicht vorlesen:

Weich und schwach wird der Mensch geboren.
Im Tode ist er hart und steif.
Grüne Pflanzen sind zart und mit Lebenssaft gefüllt.
Das Harte und Starke wird fallen.
Das Weiche und Schwache wird überdauern.
Es gibt nichts Weicheres und Nachgiebigeres
unter dem Himmel als Wasser.
Dennoch, um harten Granit anzugreifen,
kenne ich nichts Besseres.
Das Schwache kann das Starke bezwingen.
Das Zarte besiegt das Grobe.
Jedermann unter der Sonne weiss das,
Doch handelt jemand danach?

Das ist die Fragestellung, der wir - bezogen auf unsern
Beruf - nachgehen sollten! Wenn man Diskussionen hört
zum Wort «Ganzheit» und zur Frage, wer denn schuld sein
solle, dass diese Ganzheit verloren gegangen sei, dann hört
man meistens zwei Ansichten. Die eine lautet: Es liegt an
den Menschen; die Ursachen für die Probleme und
Schwierigkeiten sind zu suchen im Einzelnen, gängige
Floskel: «D'Umwelt wär scho rächt, aber de Hansli, de

isch schlächt.» Die andern widersprechen und meinen
umgekehrt, unsere Schwierigkeiten lägen in der Umgebung,

«im System», bei den andern, in der Gesellschaft,
wer auch immer das ist, Standardformel: «De Hansli isch
scho rächt, nu d'Umwelt, die isch schlächt.»

Komplementäre Beziehung: Mensch und Umwelt

Die Frage stellt sich, scheint mir, ob es nicht noch eine
dritte Sicht gebe, nämlich ob die Probleme und Bedürfnisse
der Leute, ihre Schwierigkeiten mit dem Begriff der Ganzheit,

nicht etwas zu tun haben könnten mit dem Austausch

zwischen den Menschen und mit dem Austausch zwischen
uns und den Umweltverhältnissen. Dr. Zihlmann sagte im
Vortrag, der Mensch sei vor allem «ein Wohnender», und
Professor Lutz sprach von einem Menschen, der sich selbst
entwirft, der also nicht bloss ein Produkt oder ein Opfer
seiner Umstände ist, sondern der einen Elan vital hat,
etwas, das ihn antreibt, eine Aktivität in ihm, eine
Eigenheit. Die Beziehung zwischen Person und Umwelt ist
eine komplementäre, und die Einheit von Mensch und
Natur ist heutzutage in Frage gestellt. Trotzdem spüren
wir alle in uns ein Streben nach Harmonie, ein Suchen
nach dem, was verloren gegangen ist. Nicht das Beherrschen

der Natur wird das Ziel sein, sondern dass jeder kann
Anteil haben am andern. Die Zeit selber ist nicht linear;
man kann sie verstehen als einen Zyklus immer wiederkehrender

Ereignisse und Muster von Beziehungen, die sich
wiederholen. In den letzten Jahren hat ein Umdenken
begonnen. Der Mensch fangt an, sich vermehrt zu sehen
als Teil eines grösseren Ganzen. Das führt uns langsam
wieder weg von einem Modell der Krankheit, das immer
nur die kausale und reduktive Betrachtungsweise zulässt.
Das Wort «Ökologie» ist zu einer Metapher geworden -
zu einem Bild für den Versuch, umzudenken, neu zu
denken. Ein Kind ohne Liebe kann nicht leben. Alte
Menschen, die in einem Heim leben, ohne Anregungen,
gleiten in einen pseudosenilen Zustand ab. Zuviel Lärm
ruft Stressreaktionen hervor. Was hat das eine mit dem
andern zu tun?

Der Mensch als lebendiger Organismus bildet mit seiner
Umwelt ein System, in dem jedes Glied das andere
mitformt. In den letzten 25 Jahren haben wir die Umwelt
verändert in einem Ausmass, wie man es früher nicht und
nie zuwegegebracht hat. Das Auto, der Beton, das Fernsehen

zum Beispiel haben nicht nur die Umwelt, sondern
auch die sozialen Seiten des Menschen, eingeschlossen das
Familienleben, den Lebensstil und die Sexualität, tiefgreifend

verändert. Die jetzt so veränderte Umwelt, das merken
wir seit ein paar Jahren immer stärker, schlägt wieder auf
uns zurück. Wir müssen lernen, mit den Veränderungen
zu leben, die wir selber hervorgerufen haben. Was das
bedeuten könnte für die Arbeit in einem Heim oder in einer
Wohngruppe oder am Arbeitsplatz in einer Werkstatt, das
ist die Frage, der wir heute nachzugehen versuchen wollen.

58 Schweizer Heimwesen 11/84



«Ist die eine ganzheitliche Förderung in Erziehung und Pflege heute noch möglich?» An der Jahresversammlung 1983 des VSA in
Wattwil wird diese Frage diskutiert von Urs und Vreni Rennhard, Wald AR, Peter Staub, Riggisberg, Martin Meier, Bern, Thomas
Hagmann, Basel (Gesprächsleitung), Adrian Muff, Biel, und Dr. Hellmut Klimm, Arlesheim (vrnl). Aufnahme: Bruno Biihrer

Am Tisch Vertreter verschiedener Institutionen

Wir haben hier am Tisch Vertreter verschiedener Einrichtungen,

die vielleicht je ein unterschiedliches Verständnis
mitbringen und mit denen zusammen es darum geht, am
jeweiligen Beispiel sichtbar werden zu lassen, was denn
Ganzheit für Erziehung und Pflege heute noch bedeüten
könnte. Ich habe mit den Podiumsteilnehmern verabredet,
dass zuerst wir hier am Tisch miteinander diskutieren und
in einem zweiten Teil die Diskussion öffnen, damit sich
auch die Hörer im Saal beteiligen und zum Wort melden
können. Frage an Sie hier am Tisch: Was bedeutet der
Begriff der Ganzheit für Sie persönlich als Mensch und,
zweitens, was bedeutet er in Ihrer Berufstätigkeit im
jeweiligen Feld - ganz konkret?

Ganzheit als Appell

Adrian Muff: Für mich, der ich vom christlichen Humanismus

ausgehe, ist der Begriff der Ganzheit ein Appell, eine
Aufforderung, eine Lebensaufgabe, ein Lebensziel.Von
daher ist er gleichzeitiig auch ein permanenter Vorwurf an
meine Mangelhaftigkeit, an meine Fehler, an mein
Unvermögen, an das, was ich nicht realisieren kann in meinem
Leben. Mir ist .beim Anhören der verschiedenen Vorträge
vom Vortag aufgegangen, dass die Frage der ganzheitlichen
Förderung und der ganzheitlichen Betreuung in einer sehr
akademischen Weise abgehandelt worden ist. Trotzdem
bin ich den Referenten natürlich mit grossem Interesse
gefolgt. Ich selber glaube, weil ich von dèr Überzeugung
ausgehe, stets nur ein Teil aller Möglichkeiten zu sein, die
in mir liegen, dass ich auch nicht fähig sein kann, den
Menschen als voller Mensch gegenüberzutreten und sie

ganzheitlich zu fördern. Ich halte das für einen Anspruch,
für ein Ideal, dem man immer nur teilweise nachkommen
kann. Und diese Defizienz zwischen dem Ideal und der
Realität, wie ich sie sehe, erlebe ich besonders krass bei
meiner Aufgabe mit jungen Menschen, die ihr Leben
weitgehend, bis zu dem Zeitpunkt, da sie zu uns kommen,
eigentlich verfehlt haben. In den zwei Jahren, da sie bei
uns sind, diese Menschen, die 20 oder 25 Jahre eigentlich

in grossen Stücken am Leben vorbeigelebt oder gegen das

Leben gelebt haben, ganzheitlich zu fördern, ist eine

wahnsinnig grosse, schwere Aufgabe, die nur teilweise
erfüllt werden kann. Ich würde nie für mich oder für meine
Institution, die ich vertrete, in Anspruch nehmen wollen,
dass wir die Leute ganzheitlich fördern. Ich bin froh, wenn
wir bei unserer aufreibenden Arbeit mit Drogenabhängigen
nicht allzu krasse Fehler machen. Dies einmal als Einstieg
und zum Anfang.

und als reales Erlebnis

Urs Rennhard: Ich hielte es für eine Anmassung, wenn ich
hier und jetzt sagen würde, uns gelinge es, ganzheitliche
Erziehung zu machen. Ich möchte aber ein paar Teilaspek-
te aufgreifen, bei denen ich das Gefühl habe, da tragen wir
wesentlich dazu bei, dass eine Ganzheit entsteht. Das ist
für uns als Familie das Schwergewicht der Integration.
Integration bedeutet uns sehr viel. Wir öffnen uns fürs

ganze Dorf. Wir lassen teilnehmen bei uns das ganze Dorf
und unsere Kinder im Dorf, wir lassen auch die leiblichen
Eltern unserer Kinder teilnehmen, ein wesentlicher Teil
unserer Arbeit ist also auch ein Einbezug von ihrer
Vergangenheit mit den Eltern. Wir haben das Glück, dass

das bei uns bis jetzt möglich gewesen ist. Im weiteren auch
der Einbezug der Lehrerschaft. Dank einer ganz engen
Zusammenarbeit mit den Lehrern unserer Sonderschule
und mit den Dorflehrern können wir dem Kind das Gefühl
geben, es gehöre wirklich dazu. Die enorm grosse Bereitschaft

des Dorfes ermöglicht uns, dem Kind das Gefühl zu
geben: «Doch, ich gehöre dazu, ich bin nicht jemand
aussendran!»

Vreni Rennhard-Fischer: Ein sehr wichtiger Punkt ist für
mich auch, dass man die ganze eigene Verwandtschaft und
Familie, also die eigenen Eltern, miteinbezieht. Unsere
Eltern sollen auch dahinterstehen können, dass wir so

etwas machen. Auch der Freundeskreis soll daran teilnehmen

und dahinter stehen können.

Martin Meier: Ich gehe einig mit den Äusserungen von
Herrn Muff, dass Ganzheit ein unerhörter Anspruch ist,

59



auch eine Anmassung sein kann, Ich stehe häufig unter
dem Eindruck, dass Ganzheit oder der Wunsch oder die
Sehnsucht nach Ganzheit in mir selber zerbricht. Ich habe
auf der einen Seite die Geschichte, die Vergangenheit,
meine Geschichte, die Geschichte der Jugendlichen, für
die ich mitverantwortlich bin, ich kann auf dieser Seite
probieren, an der Entwicklung von Fertigkeiten, Fähigkeiten,

kurz an der Lebensbewältigung zu arbeiten - aber das
scheint mir häufig nur ein Teil, und nur ein sehr
beschränkter Teil zu sein, wenn mir bewusst wird, aus
welcher Leere und Hoffnungslosigkeit, aus welchen zerbrochenen

Situationen und Verhältnissen unsere Jugendlichen
herkommen.

Auf der andern Seite stehen für mich Werte, die unabhängig

von mir über das Leben hinausweisen. Auf dieser
andern Seite steht auch, dass es mir immer wieder ein
Bedürfnis ist, die Jugendlichen, mit denen ich zusammen
bin, etwas von solchen Werten spüren zu lassen. Es ist für
mich eine ständige Spannung, einerseits an diesem zerbrochenen

Leben herumzuflicken, Verständnis zu fördern,
Selbstverständnis zu fördern, die Fähigkeit zu leben zu
fördern, Lebenstechniken zu vermitteln, doch erziehen
kann man ja letztlich nicht nur durch Vermittlung von
Techniken und durch Anwendung von bestimmten Methoden,

sondern es stehen doch dahinter Orientierungen,
Lebenswerte, die ich auch vermitteln möchte. So ist das für
mich eigentlich eine ständige Spannung. Und deshalb sage
ich, ich stehe unter dem Eindruck eines Zerbrechens dieses
Wunsches nach Ganzheit sowohl in mir als auch in der
ganzen Arbeit. Aber das Zerbrechen beinhaltet ja gleichzeitig

auch eine Hoffnung, möglichst viel wieder zusammenzubringen,

freilich nicht ein Anspruch und nicht die
Vorstellung, gleich alles zusammenbringen zu können (das
würde ich als Anmassung betrachten).

Ganzheit als Zielrichtung

Dr. Hellmut Klimm: Wenn die Frage so direkt gestellt ist
- «Was bedeutet der Begriff der Ganzheit für mich als
Mensch ganz persönlich?»- dann muss ich auch persönlich
darauf antworten. Ich bin eigentlich als Kind schon in der
Überzeugung gross geworden, dass die Welt und der
Mensch aus einem Ganzen verständlich sein müssen.
Vielleicht hat es auch mit meiner Erziehung zu tun gehabt,
ich habe jedenfalls auch mein Medizinstudium unter
diesem Gesichtspunkt begonnen, dass ich da erfahren
wolle, wie das mit dem Menschen nun sei. Es war für mich
zunächst eine Riesenenttäuschung! Nach den ersten Semestern

Medizin musste ich mir eingestehen, dass nicht
eingetreten sei, nicht Ereignis geworden sei, was ich mir
erhofft hatte von der Medizin. Dann habe ich angefangen,
Psychologie zu studieren, ich habe noch den Reiss gehört
in Freiburg im Breisgau, habe noch Heidegger erlebt; das

war alles sehr interessant. Aber es wurde für mich immer
schwieriger, das alles zusammenzubringen. Nichts schien
zusammenzupassen. Dann bin ich während des Studiums
auf ein Buch gestossen mit der Fussnote «siehe Rudolf
Steinen), und da habe ich mich erinnert, dass wir zu Hause
Bücher von Rudolf Steiner besassen. Mein Vater hatte sich
damit beschäftigt, während der Zeit des Nazismus, und mit
dem Lesen dieser Bücher hatte ich auf einmal die Gewissheit:

«Ja, das ist's, das spricht dich an!» Das war eben

mein persönliches Erlebnis. Es führte mich nicht dazu, dass
ich mich sehr intensiv mit Steiner auseinandergesetzt hätte.
Allein die Tatsache, dass es möglich war, die ganze
Geschichte so ganzheitlich zu betrachten, hat mich
ungeheuer beruhigt. Erst später bin ich Schritt für Schritt zur
Anthroposophie gekommen. Was mich dabei ganz besonders

gepackt hat, ist der Vorrang der geistigen Evidenz vor
der irdischen Beweisbarkeit. Das wurde für mich entscheidend

für den beruflichen Weg. Ich fühlte mich in der
Schulmedizin durchaus recht, ich hatte nicht irgendetwas
dagegen, aber es hatte mich einfach gepackt, eben diese
ganzheitliche Auffassung von Welt und Mensch. Und zwar
Ganzheit nicht als Perfektion und als irgendetwas, was im
Kalkül aufgeht, sondern Ganzheit als Richtung, in der man
vorwärts gehen kann. Man kann sich bemühen, Ganzheit
als Richtung, als Ziel anzustreben-bei allen Unzulänglichkeiten,

die zur Welt gehören. Das hat mich in meiner
gesamten Lebenshaltung unerhört stimuliert und motiviert,

in dieser Richtung vorwärtszugehen.

Peter Staub: Ganzheit empfinde ich manchmal als etwas,
das ungeheuer weit von mir weg sei. Für mich wichtig ist,
für mich auch als winziges Teilchen, welches ich selber
bin, dass ich als Mensch Platz habe, dass ich akzeptiert
werde als das, was ich bin, mit meinen Bedürfnissen,
Sorgen, Nöten, Ängsten, Freuden. Ich gehe aus vom
Bedürfnis, als Mensch angenommen zu werden, so wie ich
bin, und dieses Bedürfnis setze ich auch bei andern als
vorhanden voraus. Ich versuche persönlich immer wieder,
den andern zu verstehen, ich probiere, auf dem
aufzubauen. Als Leiter eines grösseren Betriebes habe ich
sozusagen viele Einzelteile, Menschen, die betreut werden,
Menschen, die im Heim arbeiten. Dass ich die Bedürfnisse
von allen, die da wohnen und wirken, in Einklang bringen
kann, ist mein Bestreben. Das ist für mich gleichsam die
Basis, von der ausgehend wir uns bemühen sollen, dieser
vielbesprochenen Ganzheit ein wenig näher zu kommen.

Rennhard: Ich möchte gleich da einsteigen! Herr Staub hat
uns angesprochen, mich als eigene Person mit meinen
Schwächen. Ich glaube, es gehörte als typisches Merkmal
zu unserer Arbeitsform, dass wir diese Schwächen nicht
auf die Freizeit verschieben können. Wir können unsere
Schwächen nicht verschieben, weil es die Freizeit - in
Stunden klar deklariert - ja gar nicht gibt. Und wenn es
sich gibt, findet sie im genau gleichen Wohnraum statt,
unter dem Blick der Kinder. Von dort her offenbaren wir
uns als Person wirklich so wie wir sind, weile kein klare
Trennung möglich ist zwischen Arbeit und Freizeit.

Vor aller Technik: das Du

Muff: Mir hat eine Äusserung, ein Gedanke in Herrn
Stockers Eröffnungswort sehr Eindruck gemacht. Er hat
erklärt, dass der Weg zur Ganzheit über die Freude führen
könnte, führen sollte. Ich glaube, dass die Frage, inwiefern
man einen Menschen ganzheitlich fördert, neben anderem
davon abhängt, wie glücklich, wie erfüllt, wie froh der
Betreuer als Mensch ist. Das setzt also voraus, dass wir
Betreuer, die wir uns mit andern Menschen beschäftigen,
selber einigermassen frohe, glückliche, erfüllte Menschen
sind. Ich glaube nicht, dass es möglich ist, einem Menschen

60 Schweizer Heimwesen 11/84



VSA-Arbeitstagung für Leiter und Mitarbeiter aller Heime

Demokratische Verantwortung
im Heim

Donnerstag, 15. März 1984, bis Freitag, 16. März 1984, im Franziskushaus, Dulliken
Leitung: Dr. Imelda Abbt, Prof. Dr. Ernst Kilgus

Programm:

Donnerstag 15. März 1984
10.30 Uhr Eröffnung
10.45 Uhr Demokratie und Verantwortung in Gesellschaft und Wirtschaft

Referat: Prof. Dr. Ernst Kilgus, Zürich
15.00 Uhr Bearbeitung praktischer Fälle in Gruppen
17.00 Uhr Präsentation der Gruppenarbeiten mit Aussprache

Freitag 16. März 1984
09.00 Uhr Gelebte Demokratie im Heim?

Kurzreferate:
Hanspeter Heer, Sonderschulheim Hochsteig, 9620 Lichtensteig
Dr. Fred Hirner, Sonderschulheim Chilberg, Fischingen;
Martin Meier, Beobachtungsheim Heimgarten, Bern
Diskussion

11.15 Uhr Demokratie und Verantwortung: Eine Utopie?
Referat: Dr. Imelda Abbt

14.00 Uhr Konsequenzen für den Heimalltag
15.45 Uhr Ende der Tagung

Kurskosten: Fr. 200-
Fr. 160-für Teilnehmer(innen) aus VSA-Heimen
5 % Ermässigung bei persönlicher Mitgliedschaft
Unterkunft und Verpflegung im Franziskushaus, Dulliken, separat, Kosten zirka
Fr. 80.-

Anmeldung: bis 3. März 1984 an Kurssekretariat VSA, Seegartenstr. 2,
8008 Zürich, Tel. 01 252 47 07 nur vormittags

Anmeldetalon (Demokratische Verantwortung im Heim)

Name, Vorname
R~

Name und Adresse des Heims

Private Adresse

PLZ, Ort

Datum Unterschrift

VSA-Mitgliedschaft des Heims Persönliche Mitgliedschaft
Unterkunft im Franziskushaus Dulliken erwünscht

.iö,

Angemeldeten Teilnehmern, die eine Unterkunft bestellt haben, muss bei Rückzug der Anmeldung vor Tagungsbeginn eine
Annullationsgebühr von Fr. 50.- berechnet werden.



echt und ganz zu begegnen in einer betreuerischen Aufgabe,
wenn man selber nicht einigermassen gelöst, glücklich,
zufrieden, froh in der Welt drin steht. Heute wird allgemein
viel zu viel Vertrauen in Techniken, in Systeme, in
Programme gesetzt, während ich doch tagtäglich erlebe,
dass das, was wirklich einen betreuerischen Effekt hat, was
dem Betreuten wirklich und echt weiterhilft, nicht Systeme,

nicht Strukturen, nicht Programme sind. Sondern die
Begegnung, Auseinandersetzung, Konfrontation, Reibung
mit dem Du. Und gerade das ist enorm hart jeden Tag. Ich
glaube, dass man auf diesen Punkt viel mehr Wert legen
müsste. Nichts gegen alle neuen Errungenschaften auf dem
methodischen Gebiet, aber ich glaube, dass wir vielzuviel
Vertrauen in diese Techniken setzen.

Hagmann: Ich habe den Eindruck, dass der Begriff
Ganzheit als Zielsetzung von allen akzeptiert wird. Doch
bin ich nicht ganz sicher, ob wir alle das Gleiche darunter
verstehen. Mich würde es deshalb interessieren, wie das
denn aussieht, wenn man's umsetzt in die Praxis. Es geht
weniger darum, die eine Form von Arbeit gegen die andere
auszuspielen, sondern vielmehr darum, an dem Arbeitsplatz,

den man hat, mit den Bedingungen, die gegeben sind,
zu probieren und abzuklären und zu entwickeln, was
Ganzheit bedeuten könnte für die Menschen, die da leben,
und für mich, der ich da arbeite. Drum würde es mich
interessieren, was es heisst, ganzheitlich zu fördern oder
zu pflegen, wenn man ein Grossheim im Kanton Bern
leitet, was das für die Menschen heisst, die dort leben, was
das heisst für das Äbihus, für eine Drogenstation, und für
die Menschen, die dort arbeiten, oder was das bedeutet,
wenn man irgendwo im Appenzellischen in einem Dorf
eine Grossfamilie und Pflegekinder hat, die man, zusammen

mit den eigenen, leben zu lassen und zu entwickeln
versucht. Die Voraussetzungen sind sehr verschieden,
denke ich. Die Anthroposophen haben ein eigenes
Verständnis davon, was Ganzheit bedeutet. Es würde mich
interessieren, ob Sie ein paar Beispiele dafür bringen
können, wie Sie es umsetzen in Ihrer eigenen Arbeit.

Staub: Als erstes wurde ein bernisches Grossheim
angesprochen

Hagmann: reiner Zufall, glauben Sie mir

werde. Ich glaube, das ist sehr elementar: Wo man mich
gern hat, wo ich etwas finde, das weitergehen kann, wie
ich's bis jetzt gewöhnt gewesen bin. Es ist ein Unterschied,
in einem Heim, wo ich herkomme, diese Aufgabe zu
erfüllen, oder in einem Jugendheim zu erziehen. Erziehen
und Pflegen ist vermutlich unterschiedlich zu verstehen.
Es scheint mir auch, der Mitarbeiter, der hier bei uns im
Pflegeheim arbeitet, sollte ein Leben führen können, wo
er Befriedigung findet, wo er das Gefühl hat, er werde
verstanden, er werde unterstützt, er werde gefördert. Es ist
wichtig, dass wir beispielsweise beim Pflegen nicht nur an
den Körper denken, an dem wir herummanipulieren - das
wäre schlimm. Wir müssen denken, dass der Mensch eine
Seele hat, dass er geistige Bedürfnisse hat, dass er eine
Religion hat, und mit alledem soll er weiterexistieren
können und glücklich sein dabei. Dies vielleicht als ganz
einfachen Nenner, den ich einmal als Grundlage hinstellen
möchte.

Hagmann: Mir ist in Ihrem Votum aufgefallen, dass das

Wort «sollte» häufig vorkommt, also Ganzheit als
Anspruch. Ich denke, die Schwierigkeit ist die, wie kommt
man vom «sollte» zum «ist»? Wie sieht das konkret aus
im einzelnen Fall?

Staub: Wenn ich vom «sollte» rede, denke ich, dass wir ja
nie dort sind, wo wir sein möchten. Wir haben zwar immer
ein Ziel vor Augen, das wir anstreben. Aber ich möchte
mir nicht einbilden, dieses Ziel je ganz und definitiv
erreicht zu haben. Wichtig ist, besonders wenn so viele
Leute zusammenarbeiten wie in unserem Heim, dass die
einzelnen Mitarbeiter wissen, welche Ziele die Vorgesetzten

vor Augen haben. Die «Heimphilosophie» sollte
bekannt und transparent sein. Wir sollten mit dem
Mitarbeiter zusammen an dieser «Philosophie» arbeiten,
sie zusammen entwickeln. Die Mitarbeiter sollten nicht
sich selber überlassen bleiben, man sollte im Dialog sein
und immer wieder weiter auf- und ausbauen. Es scheint
mir ganz wichtig, dass die Förderung des Mitarbeiters hier
als Basis dient, damit wir uns gemeinsam dem Ziel
annähern können.

Hagmann: Wer möchte sich zur Frage «Wie mach ich's an
meinem Arbeitsplatz?» weiter äussern?

ein Gefühl von Heimat

Staub:... jaja, das nehme ich an. Mir scheint - wenn wir
an den Menschen denken, den wir pflegen, betreuen -, es
sei wichtig, dass er bei uns ein Gefühl von Heimat verspürt,
dass er das Gefühl hat, es geht irgendwie weiter in einer
Entwicklung, in welcher er gestanden hat, als er zu uns
gekommen ist. Es sollte nicht etwas total Anderes auf ihn
zukommen. Er sollte, wenn er zu uns kommt, quasi mit
seinem Köfferlein auf dem Perron abgeholt werden, wo er
angekommen ist. Und wieder: Man sollte ihn als Menschen
nehmen, wie er eben ist, mit all seinen Bedürfnissen. Wir
sollten ihn respektieren als das, was er ist, und nicht als
das, wie wir ihn gerne haben möchten. Wir sollten also
nicht allzu stark von uns aus gehen, von unseren Vorstellungen

aus. Wir müssen ihn kennenlernen. Das finde ich
etwas ungeheuer Wichtiges. Dr. Zihlmann hat in seinem
Vortrag gesagt, Heimat, sei der Ort, wo man verstanden

Vom Wunsch nach «noch mehr»

Meier: Ich habe vorhin zum Ausdruck gebracht, dass für
mich der Begriff der Ganzheit auch christliche Werte mit
einschliesst, die ich akzeptiere als ausserhalb mir stehend,
von denen ich mein Leben und meine Arbeit prägen lassen
möchte. Bei dieser Fragestellung blicke ich zurück. Und
wenn ich zurückschaue, muss ich fast ein wenig lachen
darüber, welche Entwicklung ich selber durchgemacht
habe. Es gab eine Zeit, da ich versuchte, diese Ganzheit
dadurch einzufangen, dass ich versuchte, Mitarbeiter
anzustellen, die von der Ausbildung, vom Diplom her «das
Nötige» mitzubringen schienen. Dabei gerieten wir in
Situationen, die ich als sehr schwierig empfand, wobei ich
dies keineswegs allein der Ausbildung anlasten möchte. Ich
möchte nur den Ablaufder Geschichte aufzeigen. Nachher
kam ich in eine Phase, in welcher ich mir vornahm, mehr
Leute auszusuchen, die den Lebenshintergrund mit mir zu

62 Schweizer Heimwesen II/84



teilen bereit seien. Das war auch nicht das Richtige, hat
nicht geklappt. Es kamen nämlich zum grossen Teil Leute,
die die Auseinandersetzung mit der täglichen Arbeit nicht
ertragen haben. Und heute stehen wir sozusagen in einem
gemischten Verhältnis. Ich achte auf beides, dass die

Voraussetzungen von der Ausbildung her ausreichend
erfüllt sind, aber auch dass die Leute von der Lebensanschauung

her etwas Gemeinsames mitbringen. Mir wird
dabei bewusst, dass es im Grunde genommen ein Suchen

ist, ein Suchen nach Übereinstimmung. Manchmal hätte
ich das Bedürfnis, in einer etwas homogeneren Gruppe zu
arbeiten, und manchmal bin ich fast ein wenig neidisch
auf die Institutionen mit ganz klaren Vorstellungen, ganz
klarem Lebenshintergrund - ich denke da besonders an
christliche Institutionen -, die dem Jugendlichen sagen: Du
musst so und so eingestellt sein, dann hast Du bei uns Platz!
Das können wir natürlich nie in einem Beobachtungsheim,
in dem wir schwierige weibliche Jugendliche in einer
akuten Krise einfach aufnehmen müssen. Wir müssen sie

so annehmen, wie sie kommen. Ich erlebe jetzt darin ein
Stück Ganzheit, wenn es uns gelingt, die Mitarbeiter mit
eingeschlossen, uns an die Verstrickungen, an den Hass,

an die Schuld, an die Ohnmacht, an den Unmut dieser
Jugendlichen heranzutasten, uns ihnen zu nähern, häufig
zusammen mit den Eltern. Wenn es gelingt, dass sich da

im Gespräch miteinander, in der Auseinandersetzung
miteinander, Begegnungen ereignen können. Diese
Begegnungen finden statt in förmlichen Besprechungen mit
einzelnen, mit Lamilien, sie finden aber statt auch unterm
Türrahmen, am Bettrand, und dabei, scheint mir, spürt
man etwas von Ganzheit. Doch bleibt, wie gesagt, beim
Begriff der Ganzheit immer der Wunsch nach noch mehr,
nach noch homogenerer Arbeit, nach noch grösserer
Übereinstimmung in der Arbeit und im Zusammenleben.
Und die ist uns nicht gegeben, nicht in vollem Umfang
gegeben. Ich glaube, dass wir gerade das zu bejahen und
uns gerade da hineinzustellen haben. Wenn ich vorher
erklärt habe, Ganzheit zerbreche, könnte ich vielleicht
auch so sagen: Wir haben uns in diesen Bruch der Ganzheit
hineinzustellen und dort drin unser Menschsein, unsere
Auseinandersetzungen, unser Begegnen, unser Suchen und
Hoffen und Erwarten auszuhalten, einfach auszuhalten
und zu warten, dass es sich ereigne, dass es sich erfülle und
so zwischen uns etwas passiere.

«Fraktionszwang» als Risiko

Klimm: Eben vorhin hat Herr Meier erklärt, dass er Leute
mit einer gemeinsamen Auffassung im Hintergrund hin
und wieder ein wenig beneide. Damit hat er vielleicht auch
die anthroposophischen Institutionen im Auge gehabt. Das
hören wir nämlich immer wieder: Ihr seid ja da gut dran,
ihr seid wenigstens einig, ihr habt eine gemeinsame
Grundlage! Das ist effektiv auch der Fall. Das ist unsere
Gemeinsamkeit, die wir als ausserordentlich hilfreich
erleben. Aber anderseits hat das auch wieder seine Gefahren.

Wenn man eine solche gemeinsame Grundlage hat,
kann es leicht auch so etwas wie einen Fraktionszwang
geben. Doch da besteht unser Anliegen gerade darin, nicht
in diesen Fraktionszwang hineinzugeraten. Sondern jeder
soll seine Einstellung ganz persönlich für sich erarbeiten
und seine eigene Auffassung gewinnen. Das müssen wir
praktizieren, denn die Gefahr des Fraktionszwangs liegt
effektiv drin - die Gefahr also, dass wir sagen: Wir haben

uns jetzt geeinigt, was der Rudolf Steiner gesagt hat, das
sei für uns verbindlich. Das wäre dann quasi eine andere
Einschränkung. Was wir daraus gewinnen sollten, ist
dieses: Bei all dem Streben nach einer ganzheitlichen
Auffassung von Kunst, Wissenschaft und Religion müssen
wir lernen, die Freude an der Verschiedenheit zu bewahren
und zu pflegen. Wir müssen uns darüber freuen können zu
sehen, wie verschieden die Menschen sind und wie
verschieden ihre Einstellung - gerade im Hinblick auf die
Behinderten. Wenn wir von der Vorstellung ausgehen, dass

jeder Mensch im Leben eine bestimmte Aufgabe hat, und
wenn man das Leben als Aufgabe auffasst und sagt, jeder
ist ins Leben hineingestellt und jeder muss seine Aufgabe
nach seinen eigenen Voraussetzungen lösen, dann schmilzt
auch der Unterschied zu den Behinderten hinweg. Weil
wir dann die Behinderten so erleben, dass wir sagen
können: Du hast jetzt eine ganz eigene Lebensaufgabe
bekommen, Du bist mit Unzulänglichkeiten ausgerüstet,
und diese Unzulänglichkeiten bringen Dich jetzt in eine

ganz bestimmte Lage. Von dieser Einsicht aus geht man
weiter und erkennt, dass im Leben ja nie bloss diejenigen
zählen, die irgendetwas bewirken können. Man erkennt,
dass diejenigen, welche aus ihrer Unzulänglichkeit heraus
nichts bewirken können, trotzdem ihre Bedeutung haben,
denn sie fordern die andern auf, etwas zu tun und etwas

zu machen. Das sehe ich so quasi als Basis für das

Zusammenspannen, ohne Unterschied, ob einer behindert
ist oder fähig und beauftragt ist, etwas Grosses zu bewirken,
zu schaffen. Diese Erkenntnis ist ausserordentlich
hilfreich. Dann werden all die Methoden und Techniken, die
Sie erwähnt haben, Herr Muff, gleichsam relativiert und
wieder auf den rechten Platz gesetzt. Die Techniken sind
dann das Vordergründige: Gewiss muss man von
Physiotherapie etwas verstehen, wenn man Physiotherapie
ausüben will. Aber der Hintergrund ist eben auch da, und auf
dem Hintergrund könnte man immer einen guten Weg
finden, um zusammenzuarbeiten.

Kleine Zusammenfassung

Hagmann: Ich versuche, kurz zusammenzufassen! Bisher
ist gesagt worden, der Begriff der Ganzheit könne nicht
«Heil» bedeuten. Es wurde erklärt, dass in der heutigen
Zeit der Versuch, zur Ganzheit zu kommen, sehr oft über
das Anerkennen dessen führt, was zerbrochen ist in unserer
Arbeit. Herr Meier hat das sehr deutlich festgestellt. Es
wurde auch darauf hingewiesen, dass eine gemeinsame
geistige oder ethische Grundlage im Tearn der Mitarbeiter
eine wertvolle Ausgangslage bilden könne, um näher an
diese Zielvorstellung, an das «Sollte», heranzukommen,
wobei auch das seine Gefahren in sich birgt. Jetzt möchte
ich die Frage gern noch weitergeben an Herrn und Frau
Rennhard. Wenn sie beide an ihr Personal denken,
stossen sie immer wieder auf sich selber: Ist es auch
möglich, zu heiraten, wenn man dem Begriff der Ganzheit
näherkommen möchte, dann zusammenzuarbeiten. Liegt
darin eine Chance? Und ich möchte nachher die Frage
auch gern an Herrn Muff richten, der hier die Drogenarbeit

vertritt, von welcher ich denke, dass der Begriff der
Grenze und der Begriff der Klarheit dessen, was man
macht, eine zentrale Rolle spielen - spielen müssen.

Rennhard: Einer der Gründe dafür, dass wir diese Arbeit
in dieser Form gewählt haben, ist ja sicher der, dass wir
verheiratet zusammenarbeiten können. Das ist sicher ein



wichtiger Grund. Wir haben das Glück, dass das bestens
funktioniert, kann ich bis heute sagen. Aber wir wissen
auch, sind uns immer bewusst gewesen, dass wir, was wir
tun wollen, nicht alleine tun können, drum sind wir ja auch
mit andern zusammengeschlossen. Ich finde es nicht
verantwortbar, dies allein, oben auf einem Hügel des

Appenzellerlandes, zu tun. Ich glaube, wir haben noch eine
weitere «Heirat», und das ist für uns wirklich der Verein
und die andern Mitarbeiter, sind auch die Lehrer im
Verein, und jene Zusammenarbeit ist fast so eng, glaube
ich. Auch das ist ein Grund, dass es unsern Kindern
überhaupt möglich war, Ruhe zu finden, um eine schulische

Leistung zu vollbringen, die ihnen weitergeholfen hat.
Also eine intensive Auseinandersetzung innerhalb des

«Personals», wenn ich von «Personal» reden darf, von
Familie zu Familie, von unserer Familie zur Schule. Die
Zusammenarbeit ist sehr intensiv. Das Kind hat zu spüren
bekommen damit, dass da auch etwas Ganzes besteht: Alle
wollen das Gleiche miteinander, und das hat ihm Ruhe
gebracht, um sich selber weiterzuentwickeln.

Frau Rennhard: Vor allem am Anfang glaube ich, braucht
das Kind Ruhe, wenn es zu uns kommt, damit es wieder
einmal aufatmen kann. Jetzt, nach sechs Jahren, habe ich
das Gefühl, dass die Kinder auch fähig werden, sich
auseinanderzusetzen mit andern Leuten, mit den Nachbarn,

die anders denken, anders sind. Ich finde es sehr
wichtig, die Kinder soweit zu bringen, es zu ertragen, dass
etwas anders ist und nicht immer genau so, wie sie es sich
gewohnt sind. Sie kommen ja auch aus ganz andern
Familien als wir. Ich glaube nicht, das wir ihnen einfach
eine Ideologie aufzwingen können. Wir müssen offen sein,
für das Andere, das das Kind bringt.

Ganzheit hat mit Hoffnung zu tun

Muff: Der von mir persönlich sehr geschätzte Herr
Professor Lutz hat, als er von den Drogenabhängigen
sprach, sich ein wenig aufgeregt und empört, als er erklärte,
das sei ganz besonders schwierig, da könne man
wahrscheinlich fast nichts mehr tun. Wenn man mit Drogenabhängigen

arbeitet, dann kann das keine Grundhaltung sein.
Dann muss diese Haltung darin bestehen, dass man hofft,

auch ein Mensch, der grossenteils gegen sein Leben gelebt
hat, der einen falschen Weg gegangen ist, einen gefahrlichen

Weg, könne unter Umständen wieder auf den
richtigen Weg kommen, könne wieder zu einem erfüllten
Leben finden. Das muss unsere gemeinsame Grundhaltung

sein, ist eine Hoffnung, die sehr häufig enttäuscht
wird, die aber nie zur Resignation führen darf.

«Ganzheitlich fordern» bedeutet für uns, dass wir, selbst
dann, wenn der junge Mensch als Wrack zu uns kommt,
buchstäblich als Wrack, auch dann daran glauben, dass in
diesem Menschen positive Anlagen, Kräfte und Möglichkeiten

vorhanden sind, die erkannt, geweckt werden
können. Es gibt Märchenbuch-Beispiele. Wir hatten vor
sieben Jahren einen jungen Mann aufgenommen, der im
Jura aufgewachsen war und von dem in einem Gutachten
stand, es sei ein hoffnungsloser Fall und er bilde eine
Gefahrdung für die ganze Jugend der Region. Der junge
Mann ist heute vom Kanton Bern als Sozialarbeiter in
dieser Gemeinde angestellt, in welcher er früher die ganze
Jugend gefährdet hat. Solche Fälle sind Märchenbuch-
Beispiele. Das sind Erfolge, die einen mit Hoffnung
erfüllen selbst dann,wenn man in Gefahr ist zu resignieren.
Aber es gibt jeden Tag sehr schöne Beispiele, in denen eine
gewisse Förderung sichtbar wird. Wenn zum Beispiel ein
junger Mensch, der sieben bis acht Jahre lang seinen
Körper ruiniert, schon nach drei bis vier Monaten, wenn
er sich wieder normal ernährt, sich bewegt und Sport
betreibt, langsam wieder Freude bekommt an seinem
Körper. Er merkt, ich bin ja noch jung, ich bin hübsch,
ich kann etwas machen aus mir. Er fängt wieder an, an
sich zu glauben. Er fängt an, wieder ein Licht zu sehen,
eine Zukunft für sich. Vielleicht scheitert er noch zwei-
oder dreimal, aber er hat irgendwann wieder Hoffnung
gefasst. Und ich glaube, das heisst «ganzheitlich betreuen»:
an diese Kräfte zu glauben, auch dann, wenn sie nur sehr
rudimentär erkennbar sind (starker Beifall).

Hagmann: Herr Muff hat erklärt, das Wort Ganzheit habe
etwas zu tun mit Hoffnung. Ich habe diese Hoffnung jetzt
auch: Ich hoffe, dass Sie, meine Damen und Herren im
Saal, mitdiskutieren werden, denn wir möchten zum
Schluss das Plenum noch einbeziehen und die Podiumsrunde

öffnen. Wer möchte sich zum Wort melden?

«Man muss ergriffen sein» : Kein Berufohne Berufung

Erste Votantin: Mein Mann und ich leiten ein Altersheim
und haben vier Kinder, sind also von zwei Seiten her
angesprochen. In der Heimarbeit stehen wir seit sechs
Jahren, leiden deshalb noch nicht unter der sogenannten
déformation professionelle. Man hat uns erklärt, der
übermächtige Einfluss der Medien habe in den Kindern
etwas zugedeckt und verschüttet. Ich glaube, wir verlassen
uns viel zu wenig auf unsere Instinkte. Wenn wir die
Therorie als Bestätigung dessen betrachten, was uns die
Instinkte sagen, wenn wir die Methoden und Techniken
als Bestätigung der Instinkte zu sehen lernen, dann sollte
die studierte Juristin nicht Herrn Professor Lutz fragen
müssen, wie sie ihre Kinder gern haben solle. So eine Frage
ist ja nicht mehr normal! Wir erwachsenen Mütter sind ja
noch nicht von den Medien dermassen beeinflusst worden.

Warum lassen wir denn unsere angeborenen Instinkte nicht
mehr walten?
Zweiter Votant: man könnte den «Instinkt» ja auch etwas
anders nennen! Ich glaube, wir müssen das Licht des
Wissens und der Theorien gar nicht unter den Scheffel
stellen. Was es für unsere Arbeit braucht - Professor Lutz
hat davon ebenfalls gesprochen -, ist dies: Man muss
ergriffen sein, von etwas begeistert sein. Unsere Arbeit ist
ja nicht bloss Beruf; es sollte auch etwas von Berufung zu
spüren sein. Wo kämen wir hin, wenn unsere berufliche
Arbeit völlig leer und frei wäre von Berufung? Es braucht
doch noch Herzenswärme und Engagement im Sinne des

Ergriffenseins! Was uns ergreift, ist grösser als wir, wir
können es nicht begreifen, wir können uns nur von ihm
ergreifen lassen (starker Beifall).

64 Schweizer Heimwesen 11/84



Der Mensch ein Kulturwesen - das Heim
ein Kulturträger
VSA-Kurs IV für alle, die in einem Heim tätig sind, sowie für Vertreter von Heim-Trägerschaften.

Leitung: Dr. Imelda Abbt

Dieses vierte Seminar - in den Regionen Bern und Bündnerland - fragt nach dem Menschen als
Kulturschaffenden. Die Überzeugung, die Geburtsstunde des Menschen sei zugleich die Geburtsstunde
der Kultur, ist fundiert und hat Auswirkungen auf das Verständnis von Heim, Heimkonzeptionen, Arbeit im
Heim usw. In den drei Kurstagen möchten wir Hintergründen des Kulturschaffens und Zusammenhängen
mit dem«Wesen» des Heims nachgehen.

1. Kurstag: Der Mensch als Schöpfer und Geschöpf der Kultur, als Kind der Tradition und
des Fortschritts.

2. Kurstag Kultur und Geschichte. In der Geschichte lebt vergangene Kultur weiter. In ihr
gewinnen kulturelle Leistungen «relative» Dauer.

3. Kurstag Das Heim als Kulturträger steht im Spannungsfeld der Werte. Um welche Werte,
die für spätere Generationen wichtig sind, «soll» gerungen werden?

Durchführungsorte und Termine, Region Graubünden:

Dienstag, 20. März 1984: Stiftung «Gott hilft», Zizers
Dienstag, 8. Mai 1984: Waisenhaus, Masans
Dienstag, 5. Juni 1984: Kinderheim «Giuvaulta», Rothenbrunnen

Durchführungsorte und Termine Region Bern:

Dienstag, I.Mai 1984: Schulheim Schloss, Kehrsatz
Dienstag, 22. Mai 1984: Schulheim Landorf, Köniz
Dienstag, 19. Juni 1984: Weissenheim, Bern

Beginn jeweils um 09.30 Uhr

Kurskosten für je drei Kurstage, die nur en bloc besucht werden können (inkl. Verpflegung)

Fr. 250.-
Fr. 180 - für Teilnehmer aus VSA-Heimen

10 Prozent Ermässigung bei persönlicher Mitgliedschaft

Anmeldung Bis 18. März 1984 an Kurssekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich
Tel. 01 252 47 07 (nur vormittags)

Anmeldung («Heim als Kulturträger» 84)

Name, Vorname

Tätigkeit, Funktion

Name und Adresse des Heims

Region Graubünden Region Bern
VSA-Mitgliedschaft des Heims oder persönliche Mitgliedschaft Ja Nein

65



Dritte Votantin: Vorhin ist gefragt worden, wie man in
einem Grossheim die Ganzheit zu leben und anzustreben
suche. Ich arbeite in einem solchen Bernischen Grossheim
als Leiterin des Pflegedienstes, mir sind rund 70 Mitarbeiter

unterstellt. Zwei wichtige Punkte sehe ich: die bestmögliche

Selektion der Mitarbeiter und die Schulung durch
Gespräch. Unter den Teilnehmern dieser VSA-Tagung
gibt es Leute, die die Macht haben, auf die Stellenpläne
Einfluss zu nehmen und den Angestellten die nötige Zeit
einräumen, Probleme und Ziele miteinander im Gespräch
zu erarbeiten. An dieser Zeit fehlt es sehr oft in den
Heimen. Oft wird das Gespräch bloss als Geschwätz und
Zeitvertreib betrachtet. Das ist falsch, ist bedauerlich. Im
Gespräch, für das die nötige Zeit vorhanden ist, stossen
wir vielmals auf Problemlösungen, die wir nicht finden
können, wenn wir bloss der gewohnten Routine folgen.

Vierter Votant: Das Heim ist, ob man das wahrhaben will
oder nicht, immer auch Organisation. Ich kam vor 17

Jahren als Lehrer in ein Schülerheim. Am Anfang gehörte
es zu meinen Pflichten, mit den Heimkindern, Mädchen
und Buben, gemeinsam zum Coiffeur zu gehen. Bei den
Kindern war dieser gemeinsame Coiffeur-Besuch nicht
beliebt, und für mich wurde er zu einer Belastung. Heute
ist es eine Selbstverständlichkeit, dass jedes Kind allein
zum Coiffeur seiner Wahl gehen darf. Das ist das Erste -
das Zweite: Als Leiter eines Heims (in Stadtnähe) habe ich
Mühe zu begreifen, warum wir verantwortlichen Leiter
immer brav mit dem Kopf nicken, wenn man ständig die
Arbeitszeit reduziert. Jetzt haben wir die 44-Stunden-
Woche, das heisst, wir arbeiten jede Woche länger, haben
dafür aber entsprechend mehr Ferien und sind gezwungen,
jedes Jahr so und so lang - etwas pointiert gesagt - den
Laden dichtzumachen, das heisst den Betrieb zu schliessen.
Ich leide oft darunter, weil wir in der Öffentlichkeit nicht
dazu zu stehen wagen, dass es etwas anderes ist, ob ich als
Trämler oder Buschauffeur oder als Erzieher arbeite. Ich
möchte hier allen Mut machen, an seinem Ort dagegen zu
opponieren, dass die «Ganzheit der Zeit», die es für die
Arbeit mit dem Kind einfach braucht, immer mehr
zerstückelt wird. Ich meine, wir sollten alle zusammen
einmal aufstehen und - anständig, aber entschieden und
mutig - den Leuten sagen: «Wir haben dringend eine
andere Zielsetzung nötig!» (starker Beifall).

Muff: Ein vorhin gefallenes Votum hat mich betroffen
gemacht. Ich glaube fest, dass es zu einer Betreuung gehört

- Betreuung, die diesen Namen verdient -, dem Menschen
dauernd die Möglichkeit zur Veränderung zu bieten. In
welchem Mass der Betreuer dazu imstande ist, hängt u.a.
davon ab, wie sehr er selber Veränderungen bejaht und
eingehen will. Dasselbe gilt für die Institution.

Nicht am Schema kleben!

Klimm: Es ist von der Organisation gesprochen worden.
Wir sind uns, glaube ich, alle einig darüber, dass ein
bestimmter Stil, eine bestimmte Richtung stark von den
Individualitäten abhängt, die zusammen diesen bestimmten

Stil pflegen. Aber es kommt noch etwas Weiteres hinzu,
das eine erhebliche Rolle spielt. Es stellt sich nämlich die
Frage der individuellen Freiheit der Institutionen. Da gibt
es jetzt doch viel Gegensätzliches. Einerseits wird heute

die Grossfamilie hochgelobt, während andererseits die
Heime in Verruf geraten sind. Man trifft stets auf mehr
oder weniger schematische Vorstellungen in bezug auf
Organisation. Ich glaube fest, wir wären gut beraten, wenn
wir die einzelnen Institutionen in ihrer individuellen
Struktur uns so verschiedenartig wie nur möglich
wünschen würden. Ich habe Erfahrungen in verschiedenen
Heimen vorab für Erwachsene gesammelt. Jedes Heim
unterscheidet sich vom andern, und doch darf jedes in
seiner Art als gut gelungen bezeichnet werden. Wir sollten
nicht zu schematisch denken. Es wäre gut, wenn wir die
organisatorischen Vorstellungen für die Institutionen
entsprechend auflockern würden, damit sich die individuelle
Aktivität innerhalb der einzelnen Institutionen besser,
freier entfalten könnte. In der Regel kleben wir viel zu viel
an irgendwelchen Schemata (starker Beifall).

Fünfter Votant: Jeder von uns weiss aus eigener Erfahrung,
wie schnell man der Routine verfallt. Und wenn ein
Heimbetrieb in der Routine erstarrt, muss er sich die Frage
gefallen lassen, ob er eigentlich noch für die Heimbewohner,

für die Kinder, die Pensionäre und Patienten, da sei

oder nicht vielmehr umgekehrt. Entscheidend scheint mir
zu sein, uns immer wieder bewusst zu machen: Wir sind
für die Heimbewohner da und nicht umgekehrt, nicht die
Heimbewohner für uns. Für mich gehört das zur Ganzheit.
Sobald wir in der Routine stecken bleiben, geht die
Ganzheit verloren.

Sechste Votantin: Ich möchte aufdie Instinkte zurückkommen!

Meiner Meinung nach sind uns heute die Instinkte
weitgehend verloren gegangen, sonst müssten wir uns nicht
derart fürchten vom dem Einfluss der Massenmedien. Wir
können, was verloren gegangen ist, nicht ungeschehen
machen. Zum Stichwort der Ganzheit: Wir sollten in uns
ein Gespür dafür entwickeln, dass der Mensch auch ein
Teil der geistigen Welt ist, nicht bloss der irdischen,
materiellen. Der Mensch ist ja nicht bloss Physis, sondern
auch Geist und Seele.

Frage: Wer ist für wen da?

Siebter Votant: Die vorhin aufgeworfene Frage - Ist die
Institution für den Klienten da oder der Klient für die
Institution? - halte ich für höchst aktuell und für höchst
wichtig. Sie ist deshalb brennend aktuell, weil im Rahmen
gewisser theoretischer und gesellschaftspolitischer Vorstellungen

das Streben nach Selbstverwirklichung und
Selbstentfaltung des Betreuers als vorrangig betrachtet und
ausgespielt wird gegen den Anspruch des Kindes, des
Jugendlichen, des Betagten auf ganzheitliche Förderung
und auf ganzheitliche Betreuung. Es hat eine Zeit gegeben,
die wohl noch nicht ganz abgeschlossen ist, da in die
Sozialarbeit, in die Sozialpädagogik und in die Heimerziehung

junge Leute eingetreten sind, welche sich vom
Anspruch und von der Annahme haben leiten lassen, hier
den idealen Ansatz, die optimale Grundlage für die eigene
Selbstverwirklichung zu finden. Der Anspruch des
Betreuers kollidiert mit dem Anspruch des Betreuten, und
daraus entwickeln sich dann schwere Ziel- und Rollenkonflikte.

Ich sage offen heraus, dass da den Ausbildungsstätten
eine grosse Aufgabe zufällt. Es müssen wieder die richtigen
Proportionen gesucht und gesetzt werden. Es ist nicht das
Gleiche, ob der Ingenieur oder der Architekt in seiner

66 Schweizer Heimwesen 11/84



Aufgabe primär die Möglichkeit zur Selbstverwirklichung
zu sehen glaubt oder ob es der Sozialarbeiter, der Betreuer,
der Erzieher, der Pfleger es ist, der in seiner Aufgabe primär
die Selbstverwirklichung anstrebt - selbst wenn das zula-
sten des Klienten, des Pensionärs und des Patienten
geschieht. Diese Tendenz widerspricht dem Gebot der
ganzheitlichen Förderung - und sie ist verbreitet. Ich rede
da aus Erfahrung, denn ich habe beruflich als Vorgesetzter
mit über 40 Sozialarbeitern, mit rund zwei Dutzend
Erziehern zu tun und ich kann nur wiederholen, dass diese
Tendenz sich der Ganzheit widersetzt (starker Beifall).

Achter Votant: Ich finde die beiden Extrempositonen -
dass der Betreuer nur für den Klienten oder umgekehrt der
Klient nur für den Betreuer dasein soll - in gleicher Weise
falsch. Ein Kind braucht die Mutter, aber die Mutter
braucht auch das Kind und sie wächst an dem Kind wie
dieses an ihr. Herr und Frau Rennhard hätten es vermutlich

nicht während sechs Jahren in ihrer Arbeit aushalten
können, wenn die Kinder nicht auch für sie da wären. Es

muss da, scheint mir sehr wesentlich, in der Beziehung ein
Hin und ein Her geben, sonst kommt es dann dazu, dass

beispielsweise ein Erzieher «sein» Heim nur noch als

Arbeitsplatz und seine Arbeit nur noch als Job sieht. Wo
das der Fall ist, braucht es immer mehr Freizeit und
«Privatleben» (Beifall).

Neunter Votant: Es gibt für die Ganzheit ein Wort mit fünf
Buchstaben und heisst Liebe. Liebe kann nicht geben, wer
sie nicht hat. Wenn ich erfüllt bin und begeistert von etwas,
kann ich's weitergeben. Liebe können wir selber weder
machen noch kaufen. Wir müssen sie uns schenken lassen.

Die Liebe hat ihre Quellen, und unter diese Quellen
müssen wir uns stellen - Sie alle im Saal wissen, was ich
damit meine (Beifall).

Schlusswort von Prof. Lutz
Prof. Dr. J. Lutz: Liebe Zuhörer! Ich bin verschiedentlich
und verschiedenartig angesprochen worden. Das habe ich
gern, weil ich bei solchen Gelegenheiten selber viel lernen
kann. Am meisten habe ich von diesem Podiumsgespräch
gelernt, das ist grossartig gewesen! Es hat mir gezeigt, dass

man die Fragen, an denen wir alle arbeiten, immer von
verschiedenen Seiten her angehen und anpacken muss.

Sicher erlauben Sie mir, ein paar Dinge herauszugreifen.
Herr Muff hat mich namentlich herausgefordert, und ich
empfand als Herausforderung, was er sagte, als er erklärte,
man könne nur dann die richtige Einstellung gewinnen,
wenn man sich ständig seiner eigenen Invalidität bewusst
werde und bewusst bleibe. Jedermann weiss ja, wie
unvollkommen wir sind und wie unmöglich es ist, vom
Ganzen dieser Ganzheit einen Begriff zu bekommen. Aber
Herr Muff sagte auch - und das habe ich geradezu als

Erlösung empfunden: Unmöglich zu übersehen, dass es in
jedem Menschen einen Kern gibt, welcher Ansatz zur
Hoffnung, Ansatz für eine Weiterentwicklung werden
kann. Es gibt einen Glauben, sagte Herr Muff, der sich an
den Realitäten zu nähren vermag. Zwei Seelen sind in
unserer Brust: Wir kommen nie ganz zu dieser Ganzheit
und sie ist doch immer da. Ganzheit ist vorhanden, sehr

real, in uns allen - als Ziel, als Richtung. Sie ist nicht da
als etwas, das sich in Besitz nehmen und definieren liesse,
sondern das wir anstreben sollten, solange wir leben.

Aber es wäre grundfalsch zu meinen, in diesem Falle sei

Ganzheit nicht real. Sie ist ein reales Ideal, von dem wir
uns leiten lassen. Wir sind unterwegs und halten's in der
Hand wie ein Leitseil. Wenn es dieses reale Ideal nicht
gäbe, würden Sie von ihm nichts spüren und von ihm auch
nicht reden können. Ich bin - durch Herrn Muffund andere

- angeregt worden, ein wenig theologisch zu denken und
zu sagen, eigentlich gebe es da nicht eine Zersplitterung
des Ganzen, denn ein jeder habe doch ein Stück davon
erhascht - und eben dieses sei just das Ganze. Ich empfinde
das - lassen Sie mich's so sagen - fast pfingstlich, dieses
Eine in der Vielfalt der Stücke und Teile. Dieses Eine und
Ganze tragen wir in uns als Anspruch und als Ziel.

Zum Schluss noch zwei Bemerkungen: Selbstverwirklichung,

von der vorhin die Rede gewesen ist, geschieht in
der Selbstlosigkeit. Wer in Sachen Therapien und Therapeuten

über Erfahrung verfügt, muss sich eingestehen, dass

er, im Umgang mit...- mit einem Drogenabhängigen
zum Beispiel, selbst sich verändert und gewandelt hat. Was
ich in dieser Wandlung geworden bin, habe ich selber nicht
anstreben können durch die bewusste Wahl bestimmter
Methoden und Techniken. Welcher Egoismus, welcher
furchtbare Missbrauch griffe sonst um sich, wenn sich alles
planen und machen liesse! Ich denke da an C.G. Jung, der
einmal erklärt hat, wer nach der Lektüre eines guten
Buches nicht ein anderer geworden sei, habe es nicht richtig
gelesen. Man muss sich verändern, man muss sich bewegen.

Ununterbrochen muss man damit rechnen, dass in
uns vieles sich unbewusst abspielt und aufbaut. Man darf
in diesem Zusammenhang wohl auch an Goethe denken,
der diese Bewegung und dieses Bewegliche einmalig zum
Ausdruck gebracht hat, als er schrieb: «Der Mensch sei

nichts, aber er werde alles!» (starker, langanhaltender
Beifall).

Staub: Ich habe mir überlegt, was das bedeutet, was wir
eben gehört haben - was es bedeutet für unsere Arbeit. Es

wäre wahrscheinlich falsch, wenn wir nun heimgingen, um
mit unseren Mitarbeitern im Heim über Ganzheit zu reden.
Ich meine, es sei gescheiter und nützlicher, wenn ich
daheim jetzt noch mehr versuche, die erforderlichen
Voraussetzungen dafür zu schaffen, dass meine Mitarbeiter,

jeder an seinem Platz, den nötigen Raum haben, dass
sie zufrieden sein können, dass ihnen die Arbeit Erfüllung
bringt, dass sie mit Freuden und mit ihrem Herz bei der
Sache sind. An meiner eigenen Haltung muss für sie

sichtbar werden, was sie selber an die ihnen anvertrauten
Pensionäre und Patienten weitergeben sollen. Dann brauchen

wir, glaube ich, gar nicht über die Ganzheit zu reden,
sondern kommen ihr gleichsam von selbst ein beträchtliches

Stück näher (starker Beifall).

Hagmann: Ich danke allen, die sich an diesem Gespräch
beteiligt haben. Die letzte halbe Minute, die mir noch
bleibt, möchte ich dazu verwenden, das am Anfang
vorgelesene Gedicht noch fertigzulesen. Es ist 2500 Jahre
alt und von Laotse:

Der Weise sagt: Wer auf sich nimmt
die Qual seiner Brüder
Ist einem König gleich.
Wer sich für die Verwüstungen der Erde
mitschuldig bekennt
Ist fähig, die Welt zu regieren.
Wahres klingt oft paradox.

67


	Podiumsgespräch in Wattwil : "Wahres klingt oft paradox" : ist eine ganzheitliche Förderung in Erziehung und Pflege noch möglich?

