
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 54 (1983)

Heft: 5

Artikel: Leid und Sinn in anthropologischer Sicht

Autor: Siegenthaler, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811920

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811920
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Leid und Sinn in anthropologischer Sicht

Von Prof. Dr. Hermann Siegenthaler, Zürich*

Die Frage nach dem Vorgehen

Nichts scheint näher zu liegen, als für die folgenden
Ausführungen methodisch dem Titel dieser Tagung zu
folgen: Zuerst die eine Seite, das Leid, zu behandeln, dann
in einem weitern Schritt die andere, den Sinn - und
abschliessend, wenn es sich als notwendig oder möglich
erweisen sollte, beide Seiten in eine einheitliche Schau
zusammenzuführen. Doch furchte ich, durch ein derartiges
Vorgehen - für welches wirklich vieles spricht - entstünde
aus dem, was die beiden Begriffe bezeichnen, zwei Merkmale

des Menschen, die wir losgelöst voneinander nach
einzelnen Aspekten untersuchen könnten. Und dieses

Vorgehen fiele leicht in die Gefahr, beide vom Menschen
zu trennen. Unter keinen Umständen darf dies geschehen.
Denn das Anliegen, um das es hier geht, ist zu ernsthaft,
als dass wir uns denkerische Spielereien erlauben dürften.

Doch stehen wir vor einer schwierigen Aufgabe: Über
Erfahrungen zu sprechen und gleichzeitig uns selbst
dauernd mitzumeinen. Dies ist im Grunde genauso paradox,

als wenn ich von uns forderte, am Rande eines Flusses

zu stehen und zuzuschauen, wie wir draussen
vorbeischwimmen. Die meisten Denker, die sich zum Thema
«Leid und Sinn» ausgesprochen haben, erwecken in mir
den Eindruck, als stünden sie am Rande und betrachteten
Leid und Sinn «des andern» da draussen.

Gefordert ist ein Denken, welches sich in eine Schicht
unseres eigenen Wesens vorzudringen wagt, wo. das allen
Menschen Gemeinsame aufleuchtet: Wo Grundstrukturen
sichtbar und erfahrbar werden, die uns auch mit jenen
Menschen verbinden, mit welchen wir es in unserer
alltäglichen Arbeit zu tun haben - gleichgültig, wie intensiv
ihre Schädigung oder ihre Behinderung ist. Wenn ich
diesen Satz ausspreche, setze ich gleichzeitig voraus, dass

es dieses Gemeinsame gibt. Diese Behauptung soll sich im
Verlaufe der folgenden Ausführungen bestätigen - sonst
müssten wir einen andern Weg des Denkens einschlagen.

Zu diesem Zwecke nehme ich vorerst einmal an, die
Erfahrungen von Leid und Sinn gehörten zum Wesen des
Menschen. Diese Annahme führt zu einer bestimmten
Einstellung ihnen gegenüber: Wir werden dazu aufgefordert,

beide Erfahrungen zu akzeptieren - mehr noch: Sie
nach hrer Funktion für unsere Selbstwerdung und unsre
Weltbegegnung zu befragen. Diese Einstellung ist gemeint,
wenn im Titel meines Referates von der «anthropologischen»

Sicht gesprochen wird. Es ist damit eine Denkweise
bezeichnet, welche versucht, sich dem Wesen des
Menschen von einer ganz bestimmten Erfahrung aus zu nähern

- doch immer so, dass das eigene Menschsein und dessen
Verständnis mit hereingenommen wird. Solches Vorgehen
ist im Grunde immer ein Wagnis, weil nie zum vornherein

*Vortrag gehalten in Einsiedeln am 30. Juni 1982

feststeht, was uns auf dem Wege solcher Annäherung an
unser eigenes Wesen geschieht, ja nicht einmal vorausgesetzt

werden darf, dass wir das Ziel überhaupt erreichen
werden.

Diese Einstellung soll nicht als unnötige Verunsicherung
bewertet werden, obwohl auch diese sehr hilfreich und
heilsam sein könnte. Vielmehr soll sie uns zur Bescheidenheit

führen, wenn es darum geht, sich dem eigenen Wesen
zu nähern. Auf dieser Grundlage will ich versuchen, die
beiden Erfahrungen in verschiedene Bezüge zu stellen -
unser Wesen unter verschiedenen Aspekten zur Darstellung

zu bringen.

Leid und Sinn
in verschiedenen Bezügen

a) In unserer Umgangssprache verwenden wir die Formulierung:

«Ich leide an etwas.» Damit meinen wir das

persönliche Leiden, welches sich in der oberflächlichen
Schicht unseres Wesens als körperlicher Schmerz zeigt,
sich aber auch in tiefere Schichten ausdehnen kann. Anders
ist der Ausdruck: «Es ist mir ein Leid zugestossen oder
widerfahren.» Hier liegt die Betonung in der Annahme
eines objektiv gegebenen Leides, das dann zum persönlichen

Leiden wird, wenn ich davon betroffen bin und somit
meine Mitbeteiligung zum Ausdruck bringen will.

Die Erfahrung des Leidens «an etwas» hat in der Geschichte

der Menschheit immer wieder dazu geführt, sich
Gedanken zu machen darüber, wie sich der Mensch diesem
Leiden gegenüber einzustellen habe. Die eine Epoche
betonte den Kampf, das trotzige Sich-Stemmen gegenüber
dem Leid, um schliesslich siegreich aus diesem Kampf
hervorzugehen und sich selbst zu finden. Denn Leid gibt
es nur dadurch, dass der Mensch zu schwach ist, im Leben
zu bestehen. Die andere Auffassung betonte das Gegenteil:
Sich dem Leid hinzugeben, es anzunehmen, um es durch
solche Annahme zu mildern. Beide Auffassungen stellen
das Leid als etwas dar, welches durch unsere Einstellung
verändert werden könne - letztlich ist das Leid hier der
bewussten Beeinflussung des Menschen zugänglich.
Dadurch scheint jene Kluft zwischen dem Leidenden und dem
Leid einzutreten, die ich gerade vermeiden möchte. Wir
hörten in der Hiob-Geschichte beide Versuche - keine
jedoch brachte jenen Frieden und jene Einsicht, nach
welchen sich Hiob sehnte.

LEID <\ [> SINN

Wenn wir in dieser Weise über die Leiderfahrung nachdenken,

werden wir unweigerlich zur andern Erfahrung
hingelenkt, die mit dem Begriff «Sinn-erfahrung» zum
Ausdruck kommt - und diese Erfahrung erscheint dann als

224 Schweizer Heimwesen V/83



PRAXIS-SEMINAR VSA

9./10. Juni 1983, im Franziskushaus Dulliken
Leitung: Dr. Imelda Abbt

Wie setze ich das Leitbild des Heimes
in die Praxis um?
Dieses Seminar ist ein Angebot, das aus vielfachem Wunsch der Heimleiter und der Kaderpersonen hervorgeht.
Wie können der Heimleiter und seine verantwortlichen Mitarbeiter Einsichten, Standpunkte, aber auch Fachwissen
im Heim weitergeben? Die Frage nach dem Umsetzen in die Praxis beschäftigt Pädagogen, Lehrer, Eltern usw.
seit jeher. Sie muss in jeder Zeit wieder neu beantwortet werden.
Diese erste Arbeitstagung versteht sich als Beitrag zur Hilfe für die Vermittlung. Zudem soll sie eine vertiefte
Auseinandersetzung und Vorbereitung auf die Novembertagung für Altersheimleitungen und Kaderpersonal mit
dem Thema «Fördern durch Fordern» sein.

Programm:

Donnerstag, 9. Juni 1983

Freitag, 10. Juni 1983

Kurskosten

10.00 Begrüssung.
Aus welchen Quellen nährt sich ein Leitbild?
Referat: Imelda Abbt, anschliessend Verarbeitung.

14.30 «Fördern durch Fordern» - Ein mögliches Leitbild?
Arbeit in Gruppen unter der Leitung von Peter Bürgi, Bärau;
Annemarie Gehring, Bärau; Oskar Meister, Schaffhausen;
Jakob Müller, Möhlin.

17.00 Verschiedene Möglichkeiten und Wege, Wissen und Einsichten in die
Praxis umzusetzen.
Referat: Prof. Dr. Konrad Widmer, Zürich.

20.00 Gemütliches Beisammensein.

9.00 «Fördern durch Fordern».
Die Gruppenergebnisse werden mit dem Referat von Prof. Widmer
konfrontiert.

10.30 Kurzvoten mit Fallbeispielen aus der Praxis:
Peter Bürgi: Verantwortungsbewusstsein durch Fordern

fördern.
Annemarie Gehring: Sachkompetenz durch Fordern fördern.
Oskar Meister: Teamfähigkeit durch Fordern fördern.
Jakob Müller: Initiative durch Fordern fördern.

11.30 Verantwortungsbewusstsein, Sachkompetenz, Teamfähigkeit, Initiative
fördern durch Fordern! Welches Menschenbild steht dahinter?
Referat: Imelda Abbt.

14.00 Die nächsten Schritte im Heim. Die Referenten stellen sich dieser Frage
mit Einbezug aller Teilnehmer.

15.30 Schluss der Tagung.

Fr. 150 - für VSA-Mitglieder und Mitarbeiter aus VSA-Heimen.
Fr. 200 - für Nichtmitglieder.
Unterkunft und Verpflegung im Franziskushaus,
Vollpension zirka Fr. 60 - separat.

Anmeldung Praxisseminar 83 Dulliken

Name, Vorname Adresse

Name des Heims PLZ/Ort

Datum, Unterschrift

VSA-Mitgliedschaft des Heims Persönliche Mitgliedschaft Unterkunft im Franziskushaus erwünscht

Talon einsenden an Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich, bis 28. Mai 1983.

Angemeldeten Teilnehmern, die eine Unterkunft bestellt haben, muss bei Rückzug der Anmeldung vor Tagungsbeginn eine
Annullationsgebühr von Fr. 50 - berechnet werden.

225



Gegensatz. Dies lässt sich an Beispielen aus der alltäglichen
Erfahrung belegen, wenn wir uns die Frage vorlegen: Wie
ist das jeweilige Erleben desjenigen, der in der Leid- und
Sinnerfahrung steckt?

- Bereits ein dumpfer Kopfschmerz reisst unsere gesamte
Aufmerksamkeit auf sich, so dass wir sagen, wir könnten
nicht einmal mehr denken. Die gesamte psychische
Energie scheint auf jene Stelle abgelenkt zu werden,
welche uns schmerzt. Dies gilt auch für jene Form des

Schmerzes, die tiefer zu liegen scheint. Ich meine etwa
den Trennungsschmerz oder die Angst vor irgendetwas.
Wir wissen aus Erfahrung (und aus vielen empirischen
Untersuchungen), dass Kinder in Angstsituationen
schlechtere Leistungen vollbringen als in angstfreien.
Wenn wir dieses Erleben auf die Zeitdimension übertragen,

fällt auf, dass uns das Leid von der Zukunft trennt,
von woher uns in leidfreien Situationen dank der
Hoffnung bestimmte Gehalte zufliessen, die unsere
Gegenwart bereichernd beeinflussen. Zuversicht,
Hoffnung, Vertrauen usw. kommen nur zustande, wenn die
Zukunftsbezogenheit erfahren wird. Doch gerade dies
scheint in der Situation des Leides nicht mehr möglich
zu sein. Solches Abgeschiedensein gibt es aber auch in
bezug auf die Vergangenheit, die uns normalerweise
Erfahrungen in die Erinnerung zu rufen vermag, die den
Druck der Gegenwart zu lockern imstande sind.
Vielleicht besteht das tiefste und intensivste Leid darin,
dass uns überhaupt keine Bezüge mehr aufgehen, ja wo
selbst der Gottesbezug zerrissen scheint. Der Ruf Jesu
«Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?»
als tiefster Ausdruck der Gottesferne darf hier wohl als
Hinweis angeführt werden.

- Demgegenüber führt mich die Sinnerfahrung immer in
die Bezüge hinein, auch in die Bezüge zur Zeit. Die
Zukunft wie die Vergangenheit meines Lebens scheinen
aufzuspringen, so dass sich Zusammenhänge ohne mein
Zutun einstellen. Die ganze Welt scheint dann voll des

Sinnes zu sein, dem wir uns bloss hinzugeben brauchen,
damit er in unser ganzes Wesen einströme und unsern
Alltag überstrahle.
Somit scheint die Frage im Titel, ob Leid und Sinn zwei
gegensätzliche Erfahrungen seien, überflüssig zu sein: Es
sind Gegensätze. Und ihre Funktion besteht darin, den
Menschen in je verschiedene Zeiterfahrungen hineinzustellen

und sie immer wieder bewusst werden zu lassen.
Beide Erfahrungen sind somit notwendig, wenn wir uns
zu einem vertiefteren Verständnis uns selbst gegenüber
durchringen wollen.

b) Damit ist aber das Thema nicht erschöpft, obwohl - das
ist ausdrücklich festzuhalten - unser Alltagsverstand sehr
rasch dazu neigt, sich an diese Gegensätzlichkeit zu
klammern. Vielleicht ist dies der einfachste Weg, der sich
dem Denken anbietet.
Doch kennen wir auch in der Umgangssprache jene andere
Wendung: «Ich leide für etwas.» Damit wird unser Blick
aufgerissen, um in eine andere Ebene zu schauen. Es ist
der Ausdruck dafür, dass das Leid auf etwas hinweist, also
nicht in sich selbst ruhen will. Dieser hinweisende Charakter

scheint sich zwar häufig erst aufzutun, wenn das Leid
durchgestanden, «durchlitten» ist. Scheler, der 1916 einen
tiefsinnigen Aufsatz zu diesem Thema veröffentlichte,
spricht davon, dass zum Leid immer das Opfer gehöre.

Damit will er andeuten, dass das Leid immer auf etwas
Tiefer- oder Über-uns-Liegendes hinlenkt. Der Titel seines
Aufsatzes lautet: «Vom Sinn des Leidens» - auch dies wäre
eine Wortverbindung gewesen, um unserer Tagung ein
Thema zu geben.

Wenn ich mich frage: Worauf lenkt denn die Leiderfahrung?,

könnte ich zunächst antworten: Auf den Sinn.
Damit wird der erstgenannte Bezug radikal in Frage
gestellt. Vor allem scheint ein gewaltiger Fehler darin zu
liegen, Leid und Sinn als Gegensätze stehen zu lassen; denn
dadurch habe ich den Sinn aus dem Leid hinausgedrängt.
Zeigt unsere Erfahrung aber nicht immer wieder, dass sich
Sinn gerade im Leid und durch das Leid erfahren lässt?
Und müssten wir aufgrund dieser Hinweise nicht geradezu
davon sprechen, der Sinn des Leidens liege darin, uns den
Blick zu öffnen für den Sinn?

Dann kann aber der Gegensatz nicht mehr bestehen
bleiben. Vielmehr müsste die Glückserfahrung als Gegensatz

von Leiderfahrung gelten. Doch auch diese Erfahrung
hat, wie diejenige des Leides, hinweisenden Charakter: Der
Sinn ist das neue Dritte, das sich hinter oder über den
beiden gegensätzlichen Erfahrungen auftut. Es ist das

Einende, das Vereinende, das, was beide zu umfassen
scheint. Lassen sich unsere Erfahrungen auch durch diese
Hinweise erklären? Auch hier kann ich vom Schmerz
ausgehen, der eine Leiderfahrung ist, die ich als körperliches

Wesen mache. Es ist uns sehr geläufig, jeden körperlichen

Schmerz als etwas aufzufassen, das auf etwas anderes
hinweist, das heisst, der Schmerz ist ein Signal dafür, dass

der Organismus im Moment nicht mehr die gewohnte
Funktionstüchtigkeit besitzt. Wir tragen ein riesiges
Warnsystem, das unsere Gesundheit vor schädigenden Einflüssen

schützt, uns darauf aufmerksam macht und uns immer
auf die Gesundheit hinweist. Dies lässt sich auf das

Psychische ebenso übertragen: Die Trauer, die ich nach
dem Verlust eines lieben Menschen erleide, weist über sich
hinaus auf die Tatsache, dass ich bin - sie weist auf meine
Existenz. Dies ist wohl der dienende und opfernde Charakter

der Leiderfahrung, wie Scheler es gemeint hat.

Alle Erfahrungen des Menschen können daher als

Erfahrungen an der Oberfläche aufgefasst werden, welche über
sich hinausweisen auf ein Inneres - letztlich auf ein
Innerstes, wo mir das, was ich als Sinn bezeichne, aufgeht.
Ob ich dieses Innerste als Sinn-Mitte, als Existenz, als
Eigene Mitte bezeichne, ist eher nebensächlich.

c) Bin ich jetzt weitergekommen? Einerseits scheint deutlich

geworden zu sein, dass die Leiderfahrung erst auf Sinn
hinweist - dass die beiden nicht gegensätzlich sind, sondern
im tiefsten eine Einheit bilden. Doch drängt sich auch hier
eine Kritik auf: Von Einheit zu sprechen, wo ich die

226 Schweizer Heimwesen V/83



einzelnen Elemente so stark voneinander abhebe, ist doch
erst eine naive Auffassung. Denn: Ist die Einheit, die ich
als Mensch lebe, nicht mehr als bloss die Einheit von
aufeinanderbezogenen Elementen?

Oder anders gefragt: Könnte es nicht sein, dass Sinn gerade
im Leid selbst aufspringt - im eigentlichen uns zufallt und
uns überfallt? Doch da wird die denkerische Klärung
schwierig, so dass nur noch die Erfahrung sprechen kann.

- Da fuhr ich einst in herrlichstem, weichem Schnee eine
Piste herunter und genoss, nachdem ich schon einige
Tage die Wintersonne, meine Bewegungsfahigkeit und
die gesamte Ferienstimmung durchlebt hatte, die letzte
Abfahrt vor der Rückkehr ins Unterland. Doch plötzlich
stürzte ich gegen die Talsohle ab - und ich hörte das

Knacken meines rechten Beines. Blitzschnell fuhr mir
die Tatsache durch den Kopf, das Bein gebrochen zu
haben - und ebenso blitzschnell durchfuhr mich der
Gedanke, jetzt, nach Wochen intensiver Vorbereitung
auf die Prüfungen endlich wieder einmal das lesen zu
dürfen, was ich so lange hatte beiseiteschieben müssen.
Da sprang doch so etwas wie Sinn auf: Es stellte sich
mir ein Zusammenhang her zwischen diesem Unfall und
meiner damaligen Lebenssituation.

Da kann es sein, dass wir mitten in einer Arbeit vor der
Sinnfrage stehen - und zu zweifeln beginnen: Was soll denn
all die Anstrengung? Und es stellt sich eine dumpfe
psychische Ermattung ein, die in der Arbeit lähmt. Mitten
in die Frage nach dem Warum dieser Anstrengung kann
mir einfallen, dass das Leben doch kein Krampf sein will
- und für einen Augenblick durchzuckt mich die Gewissheit

der Sinn-Nähe.

Wenn ich diese Erfahrungen auch in eine schematische
Darstellung bringen will, dann am besten so: Der Sinn
schiesst gleichsam durch die Mitte der Leiderfahrung. Er
fällt zu, er bricht in die Realität ein. Im Kern der
Leiderfahrung geschieht dieser Durchbruch. Sinn geht hier
auf. Aber nur für einen Augenblick. Dann ist er vorbei.
Man kehrt dann wieder in den gewöhnlichen Alltag zurück

- aber es klingt etwas nach und ist imstande, den Alltag
zu überstrahlen. In dieser Erfahrung sind Sinn und Leid
zu einander in nächste Nähe gerückt - und es entsteht
eine Einheit, die mehr ist als die denkerisch konstruierte
Summe zweier Erfahrungen.

d) So weit ich es überblicke, sind die bisher referierten
Auffassungen die Lösungsmöglichkeiten, die sich dem
menschlichen Denken auftun. Ich bin bisher so vorgegangen,

dass ich nach verschiedenen Bezügen fragte, in welche
ich Leid und Sinn stellen konnte. Je nachdem, wie ich diese

Bezüge herstellte, ergaben sich Einsichten, die durch
Erfahrungen zu belegen, oder die bisherige Erfahrungen in
ein anderes Licht zu stellen vermochten. Sind diese

Möglichkeiten auf die Dauer befriedigend? Wenn ich dies

überdenke, bleibt ein Rest von Unbehagen zurück. Ich
kann eine ganz einfache Frage an diese Modelle stellen -
und schon wird klar, dass sie bloss naive, vielleicht zaghafte
Versuche und Behelfsmöglichkeiten sind, um meinem
Dasein vorübergehend nahe zu legen, es könne Leid und
Sinn ertragen. Die Frage lautet: Woher kommt die Kraft,
die jedesmal durchbricht, wenn Sinn in die Leiderfahrung
bricht; wenn der Bezug zwischen Leid und Sinn plötzlich
aufgerissen wird? Denn von einem derartigen Aufleuchten
und Durchbrechen zu reden ist erst dann sinnvoll, wenn
ich gleichzeitig dahinter etwas annehme, welches dafür
verantwortlich sein könnte?

Mit dieser Frage stosse ich trotz aller Genugtuung über die
dargestellten Modelle an eine Grenze. Da hilft meines
Erachtens nur ein Menschenbild weiter, welches imstande
ist, dieses Ganz-Andere miteinzubeziehen. Auf der Suche
nach einem solchen Menschenbild stosse ich auf Jesus. Ich
mache für die nun folgenden Ausführungen eine wichtige
Voraussetzung: Ich nehme die Botschaft Jesu für die
folgenden hinweise als Ausdruck eines Menschenbildes -
ich frage nicht theologisch, sondern anthropologisch.

Zu diesem Zweck ziehe ich jene bekannte Episode heran,
in der erzählt wird, Jesus sei mit seinen Jüngern einem
Blinden begegnet. Sofort stieg in den Jüngern die Frage auf:
«Wer hat gesündigt, dieser oder seine Eltern, dass er blind
geboren wurde?» Darauf gab Jesus die Antwort: «Seine
Blindheit steht in keinem Zusammenhang mit den Sünden
seiner Eltern oder seinen eigenen. Er ist blind, damit Gottes
Werke an ihm sichtbar werden.» (Joh. 9, 1-3).

Jesus stellt die Blindheit, die hier als eine Form des Leidens
stehen soll, ebenfalls in einen Bezug. Aufgrund der
bisherigen Überlegungen könnte man sagen: Das, was ich
oben als «Sinn-Mitte» bezeichnet habe, könnte als das

aufgefasst werden, was Jesus als «Gottes Werke» bezeichnet.

Doch scheint mir dies nicht zu genügen. Der
Zusammenhang, der durch Jesus zwischen Leid und Sinn
hergestellt wird, ist umfassender. Wir können uns ihm
nähern, wenn wir fragen: Was ist denn «Gottes Werk»?
Nach der Lehre Jesu gipfelt Gottes Werk in der Tatsache,
dass er sich in Liebe dem Menschen zuwendet, seinen Sohn

aus Liebe hingibt. Und da liegt doch nun ein geheimnisvoller
Bezug: Dass Jesus zwischen Leid und Sinn die Liebe

stellt. Bei dieser Feststellung muss die Anthropologie
aufhören - und es setzt der Glaube ein, der fassen müsste,
wie dieser Zusammenhang aussieht, wenn die Liebe
eingeschoben wird. Dieser geforderte Glaube wird nicht
auskommen, ohne Kreuz und Auferstehung anzunehmen
und Jesus selbst als die Liebe zu erfahren.

Ich erwähnte eingangs, dass alle jene Denker, die sich der
Leid- und Sinnerfahrung zu nähern versuchten, auf mich
den Eindruck machten, sie lösten beide Erfahrungen vom
Menschen ab - bis auf eine Ausnahme. Diese Ausnahme
ist Jesus, der in seiner Lehre ein das Leid einschliessendes
Menschenbild nicht nur entwarf und vorlegte, sondern es

auch vorlebte und durchlebte.

227



Auch wenn die anthropologische Betrachtungsweise hier
an eine Grenze stösst, vermag sie eine wichtige Konsequenz
abzuleiten, die für die weitern Ausführungen von Bedeutung

sein werden. Der Begriff «Liebe» ist ja immer
Ausdruck einer Bewegung zwischen zwei Wesen, die sich
als Personen verstehen. Daraus folgt, dass Jesus hier ein
Menschenbild entworfen hat, in welchem Leid- und
Sinnerfahrung nicht als isolierte Einzelerfahrung Platz
findet, sondern in welchem beide zugleich auf die Beziehung

hinweisen. Nur so wird für mich einleuchtend,
weshalb mein Leid vom andern getragen werden kann -
weshalb ich das Leid des andern als mein Leid tragen kann.
Nur so wird es sinnvoll, dass wir, die wir mit «leidenden»,
von Leid gezeichneten Menschen zu tun haben, gerade über
unsere Leiderfahrung nachdenken, weil wir ein Stück an
ihrem Leid tragen.

Das Menschenverständnis

Hinter den bisherigen Ausführungen stand die Absicht, die
Leid- und Sinnerfahrung von den verschiedensten Seiten
her zu betrachten und sich denkerisch dem Geheimnis,
welches letztlich hinter beiden liegt, etwas zu nähern. Der
Weg dieses Denkens führte uns bis an die Grenze des

rational Fassbaren und liess die Perspektiven öffnen, von
denen der Mensch sich nur noch ergreifen lassen kann -
um als Ergriffener alle Leid- und Sinnerfahrungen in einem
neuen Licht zu sehen. Aile Aussagen, die ich im
Zusammenhang mit den Modellen machte, basieren ihrerseits auf
einem Verständnis dessen, was der Mensch seinem Wesen
nach sei, das heisst, sie gründen auf einem Menschenbild.
Es ist nur ab und zu formuliert worden, weshalb ich in
diesem Abschnitt den Versuch unternehme, das, was
unausgesprochen hinter den obigen Aussagen steckt,
aufzugreifen und darzulegen. Ich will dies durch drei verschiedene

Hinweise andeuten:

1. Hinweis

Leid und Sinn habe ich von der Erfahrung her als zwei
verschiedene Qualitäten des Erlebens dargestellt, die den
Menschen in einen je andern Zeitbezug stellen. Insofern
handelt es sich um gegensätzliche Erfahrungen. Trotzdem
bilden sie letztlich eine Einheit und gehören zur Ganzheit
des Menschen. Dies kommt ja schon dadurch zum
Ausdruck, dass ich als Person es bin, der beide Erfahrungen
macht.

Diese Aussagen sind getragen von der Voraussetzung, dass
der Mensch der Möglichkeit nach Ganzheit ist. Dies ist
zwar durch die widersprüchlichen Einwirkungen von
aussen und von innen dauernd bedroht, so dass der Mensch
in Sorge über deren Verlust nach den verschiedensten
Praktiken und Methoden Ausschau hält und leicht geneigt
ist, sich ihnen zu verschreiben - um die eigene Ganzheit
bewusst zu beeinflussen. Wir müssten erkennen, dass diese
Ganzheit in sich selbst eine Wesensmitte ist, welche
Energien freisetzt, um zur Verwirklichung zu drängen.

Aus der Spannung, die sich aus den gegensätzlichen
Erfahrungen wie Leid und Sinn ergibt, kann sich uns der

Blick für diese Einheit und Ganzheit öffnen, die Funktion
dieser Erfahrungen liegt also darin, uns auf Perspektiven
aufmerksam zu machen, die wir im gewöhnlichen Alltag
so leicht vergessen. Hinter diesen Gedankengängen steckt
die Auffassung, dass das Wesen des Menschen eine
gewaltige Dynamik zeigt, die sich immer in gegensätzlichen
Erfahrungen auftut, die letztlich aber immer Ausdruck der
Ganzheit ist.

2. Hinweis

Die bisherigen Ausführungen stehen auf der Voraussetzung,

dass jede Erscheinung des Menschen, wie
widersprüchlich sie dem Erleben und der Bewertung nach auch
sein kann, letztlich doch sinnvoll ist. Diese Aussage ist
nur dann möglich, wenn man zum Wesen des Menschen
ein unerschütterliches Vertrauen hat.

Doch ergeben sich massive Zweifel: Ist unsere heutige
Wirklichkeit nicht genau das Gegenteil von dem, was in
uns das Vertrauen zum Menschen wecken könnte? Ist nicht
jede Meldung eines Tages Hinweis dafür, dass es dem
Menschen noch gelingt, seine Welt sinnvoll zu gestalten?

Diesen Fragen kann man nur standhalten, wenn ich
endlich erkläre, was denn mit «Sinn» überhaupt gemeint
sein soll. Bisher tat ich so, als wüssten wir alle, was dieser
Begriff meine. Jeder Versuch einer Klärung, die rational
einleuchtend sein soll, stösst wiederum an Grenzen, denn
gerade das, was ich rational nicht durchdringen kann,
scheint das Wesen des Sinnes zu sein. Das soll uns aber
nicht zur Resignation verleiten - denn die Tatsache, dass

unser rationales Denken nicht mehr weiterkommt, heisst
bei weitem noch nicht, dass wir uns mit dieser Situation
zufriedengeben müssten. Es gibt Erfahrungen, die jenseits
dessen liegen, was wir zu fassen vermögen. Die Frage ist:
Wie halten wir diese Erfahrungen aus?

Ich halte mich an ein Bild von der Grenze, welches Jaspers
vorgestellt hat: Wir könnten doch wenigstens unser Ohr
an diese Grenze halten und uns offen halten für Botschaften,

die möglicherweise vom Bereich jenseits der Grenze
auf uns zukommen.

Was soll das heissen? Wir stehen vor der Frage, ob wir das
Geheimnis überhaupt aushalten können. Verunsichert es

uns bloss, weil wir nicht wissen, was es alles verborgen
hält? Oder finden wir jenes Vertrauen darauf, dass es uns
immer soviel zukommen lässt, als wir auszuhalten bereit
sind? Hier beginnen die persönlichen Grundentscheidungen,

die jeder für sich treffen und zu denen er sich bekennen
muss.

Nur die Tatsache, dass der Mensch die Möglichkeit hat,
zu diesem Geheimnis in Beziehung zu treten, kann von der
Anthropologie aufgedeckt werden. Und wir werden auf
Erfahrungen verwiesen, die davon schildern, dass es ab und
zu aufgrund solcher Beziehung zu jenen eigenartigen
Durchblicken kommt, wo uns plötzlich Sinn aufgeht. Das
kann uns beim Hören von Musik, im Lesen eines Gedichtes
begegnen - es kann aber auch mitten in die Leiderfahrung
prallen und uns zu jenen punktuellen, augenblickhaften
Zufallen führen, die uns neue Zusammenhänge eröffnen.
Dies sind meines Erachtens Sinnerfahrungen.

228 Schweizer Heimwesen V/83



I

Einsiedler Forum

Ehrfurcht vor allem Leben
VSA-Tagung für Leiter(innen) und Mitarbeiter(innen) von IV-, Alters- und
Pflegeheimen sowie weitere Interessenten aus dem Bereich helfender Berufe.

Mittwoch, 22. Juni 1983, 10.30 Uhr,
bis Donnerstag, 23. Juni 1983, 16.00 Uhr,
im Schweizer Jugend- und Bildungszentrum
Einsiedeln
Leitung: Dr. Imelda Abbt, Prof. Dr. Hermann Siegenthaler

Das vierte Einsiedler Forum steht unter dem Thema «Ehrfurcht vor allem Leben». Als Vorbereitung wurde in
verschiedenen Heimen konkret versucht, Ehrfurcht im Alltag zu verwirklichen. Die erlebten Erfahrungen werden im
Forum vorgebracht und sollen zu einem lebendigen, vom Berufsalltag her geprägten Gespräch führen.

Programm:
Mittwoch, 22. Juni 1983

Donnerstag, 23. Juni 1983

Kurskosten

10.30 Einstieg ins Thema durch besinnliches Lesen ausgewählter Texte.
15.00 «Schweigende Ehrfurcht bei Franziskus von Assisi».

Referat: Imelda Abbt.
16.30 Verwirklichte Ehrfurcht im Heim.

Erfahrungen aus dem Alltag, die in verschiedenen Heimen in den
letzten Monaten gemacht wurden.

20.00 Konzert: Musik für Flöte und Cembalo.
Ausführende: Beat Mathys, Flöte; Hermann Siegenthaler, Cembalo.

21.00 Gemütliches Beisammensein

9.00 Morgensingen.
10.00 «Ehrfurcht vor allem Leben»

Referat: Hermann Siegenthaler.
14.00 Kreativer Abschluss

unter der Leitung von Heiner Bosshard und Pierre Widmer.
16.00 Tagungsschluss.

Fr. 150 - für VSA-Mitglieder und Mitarbeiter aus VSA-Heimen.
Fr. 200 - für Nichtmitglieder.
Unterkunft und Verpflegung im Jugend- und Bildungszentrum,
Vollpension zirka Fr. 60- separat.

Anmeldung Einsiedler Forum 1983

Name,Vorname

Adresse

PLZ/Ort

Name des Heims

Datum, Unterschrift

VSA-Mitgliedschaft des Heims Persönliche Mitgliedschaft Unterkunft im Bildungszentrum erwünscht

Talon einsenden an Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich, bis spätestens 17. Juni

Angemeldeten Teilnehmern, die eine Unterkunft bestellt haben, muss bei Rückzug der Anmeldung vor Tagungsbeginn eine
Annullationsgebühr von Fr. 50.- berechnet werden.

Schweizer Heimwesen V/83 229



Was uns die Wirklichkeit mit ihren Widersprüchen bereithält,

ist letztlich erst die Oberfläche dessen, was Sinn ist.
Der Mensch ist dazu aufgerufen, zum Geheimnis in
Beziehung zu treten, sie aktiv zu gestalten und dadurch
Sinn zu stiften - und er ist gleichzeitig dazu aufgerufen,
sich für das Empfangen des Sinnes offenzuhalten.

3. Hinweis

In einen andern Zusammenhang führt uns das Menschenbild

Jesu, wenn er zwischen Leid und Sinn die Liebe setzt.
Die Aufgabe, vor die wir jetzt gestellt sind, besteht darin,
angesichts von Glaubensinhalten an der anthropologischen
Betrachtungsweise festzuhalten - und nicht plötzlich in das
theologische Denken hinüberzuwechseln. Der Glaube
würde sagen: An einem Punkt im Verlaufe der
Menschheitsgeschichte sind Leid und Sinn zusammengetroffen und
sind in der Liebe eins geworden - nämlich am Kreuz von
Golgatha. Dies ist wohl das letzte Geheimnis eines
Zusammenhanges, der nur vom Glauben angenommen
werden kann.

Uns muss die Frage leiten: Welches Menschenbild steckt
hinter der Tatsache, dass Jesus die Liebe einfügt? Ich
meine, es sei hier der Mensch ins Auge gefasst, zu welchem
Leid und Sinn grundsätzlich gehören - dass sie aber nicht
das letzte seien, sondern in einem grösseren Zusammenhang

stehen. Dieser Zusammenhang kann in die
mitmenschliche Ebene verlegt werden - und aufgrund solcher
Bezogenheit von ICH und DU weisen beide Erfahrungen
auf das Gemeinsame, auf das wesensmässig Verbindende.
Wenn dieser Zusammenhang aufspringt, ereignet sich so

etwas wie Stellvertretung: Wo der eine etwas von der
Erfahrung des andern mitträgt, sie vom andern übernimmt
und an seiner Stelle die Erfahrung durchsteht. Es gibt auf
dieser Grundlage «stellvertretendes» Leiden - und
stellvertretende Sinnerfahrung.

Und wieder hört die Anthropologie auf - weil nur noch
der Glaube in der Lage sein würde, zur Klärung dieser
Zusammenhänge die Tat Jesu heranzuziehen, die letztlich
nur als Stellvertretung gedeutet werden muss.

Konsequenzen fiir die praktische Tätigkeit mit leidenden Menschen

In den Vorbemerkungen zu meinem Referat sagte ich, die
Angelegenheit, die wir zu überdenken versuchten, seien zu
ernsthaft, als dass wir uns denkerischen Spielereien hingeben

dürften. Damit wollte ich fordern, dass die Aussagen,
auch wenn sie vorübergehend von unserer Wirlichkeit
abgehoben erscheinen, jetzt konkret in unsern Alltag
zurückübersetzt werden müssten. Erst so schliesst sich
mein Referat zu einer Ganzheit: Von der praktischen
Erfahrung bin ich ausgegangen, habe einen Weg bis an die
Grenze des Denkbaren eingeschlagen - und muss nun
wieder zurück in den gelebten Augenblick. Mir sind durch
diesen Weg drei Perspektiven wichtig geworden:

Mein Inneres ist Schauplatz des Geschehens

Wir sind gewohnt, uns an die Aussage zu halten, wir hätten
es in unserer Arbeit mit leidenden oder vom Leid
gezeichneten Menschen zu tun. Damit meinen wir diejenigen,

die uns zur Pflege, zur erzieherischen oder therapeutischen

Betreuung gegeben sind: Die Behinderten, die
Kranken, die Pflegebedürftigen, die Hilfe- und Ratsuchenden

usw. Aufgrund dieses gewohnten Denkmusters teilen
wir unsere Mitmenschen in Leidende und Nicht-Leidende
ein, genauso, wie wir unsere Erfahrungen in Leid- und
Sinnerfahrungen einteilen. Damit nehmen wir aber vom
Leidenden Abstand.

Ich will versuchen, die Zusammenhänge an einem Beispiel
zu klären:

Wenn wir einem schwerkranken Menschen begegnen, der
uns die bange Frage stellt: «Warum muss gerade ich dies
alles leiden?», sind wir (meistens aus Verlegenheit) sehr
leicht geneigt, ihm zu antworten: «Es wird wohl einen
Sinn haben, du musst nur zuversichtlich daran festhalten
und darfst die Hoffnung nicht aufgeben.»

Was geschieht in dieser Situation? Wir verweisen die Frage,
die er an uns stellt, an einen Sinn und lenken sie dadurch
von uns ab. Gleichzeitig nehmen wir zum Kranken
Abstand - weil wir nicht nur seine wohl tiefste und intimste
Frage, sondern mit ihr auch ihn von uns weisen.

Dieses Denkmuster ist uns wohl sehr tief eingeprägt. Denn
wir haben uns daran gewöhnt, täglich durch die Tagesschau
Meldungen von Toten und Verletzten, von Kriegsgeschehen

und Katastrophen zu sehen. Wir finden dies alles für
die Betroffenen schlimm. Gleichzeitig wissen wir, dass
zwischen ihnen und uns riesige Distanzen herrschen, so
dass ihr Schicksal uns weiter nicht mehr berührt. Denn
mit der gleichen Haltung sehen wir die anschliessende
Krimi-Serie, wo es auch Tote und Verletzte gibt - und das
Wissen darum, dass alles bloss «gespielt» ist, lässt jene
befreiende Distanz eintreten.

Hier setzt die erste Konsequenz ein, die ich aus den

bisherigen Ausführungen ableite. Sie fordert zunächst eine

Umwandlung unserer Einstellung: Nicht mehr aus Distanz
und Abstand das Leid der andern zu betrachten, sondern
zu erkennen und zutiefst erfahren, dass in uns selbst ein
Stück des Leides liegt. Ich gehe davon aus, dass das Leid
in der Welt genau so gross ist, als ich im Innersten davon
betroffen bin. Ich sage es etwas überspitzt, aber mit der
tiefsten Überzeugung: Unser eigenes Inneres, mein
Menschsein hier ist der Schauplatz des Weltgeschehens -
aber nicht bloss Schauplatz des Leides in der Welt, sondern
auch Schauplatz ihrer Erlösung.

Das klingt übertrieben und hochmütig und - gemessen an
der wirlichen Not und der die Kraft des Menschen
übersteigenden Aufgabe - wieder nichts als Wortemacherei.

Dennoch glaube ich, dass in dieser Einstellung
wesentliche Energien stecken, die uns zu Handlungen
führen könnten, welche die unmittelbare Umgebung zu

230



spüren bekäme. Wenn ich mit dieser Einstellung an meine
Arbeit mit Schwerstbehinderten herantrete, ist die Frage,
ob sie leidende Menschen seien, müssig. Von einziger
Aktualität aber muss mir die Frage werden, ob ich bereit
sei, mich von ihrem Dasein ergreifen zu lassen, ob ihr
Dasein für mich ein Hinweis dafür wird, dass es in mir
Leid gibt. Ihr Zustand wird dann zur realen Vergegenwärtigung

des Leides, an dem ich auch teilhabe. Erst durch
diese Betroffenheit werden Energien freigesetzt, die uns zu
Handlungen treiben, um ihre Lebensqualität zu erhöhen.

Aufgrund dieser Einstellung erfahrt der vielgebrauchte
Begriff «Integration des Behinderten» eine andere Vertiefung:

Diese wird zum Gegenteil von Distanz und Abstand
und heisst Anerkennung und Hereinnahme in mein eigenes
Selbstverständnis. Und dadurch wird auch das andere
Schlagwort bedeutungsvoll: Solidarität. Sie ist ihrem
Wesen nach die Bereitschaft, mich mit einem Bereich des
Behinderten gleichzusetzen, das heisst, das uns Gemeinsame

und Verbindende zu betonen und zu leben.

Wir werden durch diese Haltung das Leid, welches durch
Kriegsgeschehen und Katastrophen in der Welt besteht,
anders erfahren und anders dabeisein, auch wenn es

äusserlich so aussieht, als stünden wir diesem Geschehen
machtlos gegenüber.

Stellvertretende Sinn- und Leiderfahrung

Damit verbindet sich die zweite Folgerung, die für mich
wichtig ist. Aufgrund einer solchen Einstellung geschieht
Stellvertretung. Und wieder ist es mir ein Anliegen, zu
betonen, dass es diese nicht bloss in bezug auf die
Leiderfahrung, sondern ebenso in bezug auf die Sinnerfahrung

gibt. Ich will eine Erfahrung aus meiner heilpädagogischen

Beratertätigkeit heranziehen.

Achtung - zweite Säule!
Alters-, Invaliditäts- und Hinterlassenenvorsorge

für Arbeitnehmer

Nach dem Erlass des neuen Bundesgesetzes über die
berufliche Alters-, Invaliditäts- und Hinterlassenenvorsorge

(Zweite Säule), das im Jahr 1985 in Kraft gesetzt wird
und das Obligatorium der Vorsorge für alle Arbeitnehmer
in der Schweiz vorsieht, stellen sich folgende Aufgaben:

• Für Heime, die eine Einrichtung der beruflichen
Vorsorge (Pensionskasse) für die Arbeitnehmer haben:

Diese Einrichtungen müssen auf die Anforderungen des

neuen Gesetzes ausgerichtet werden. Angesichts der
Komplexität der Materie und der grossen praktischen
Bedeutung empfiehlt es sich sehr, einen Spezialisten
(Pensionskassenberater) für diese Aufgabe beizuziehen.
Die meisten Versicherungsgesellschaften, auch die Banken,
verfügen über solche spezialisierten Berater.

• Für Heime, die für ihre Arbeitnehmer keine Vorsorgeeinrichtung

haben und sich auch nicht einer bestehenden
anschliessen wollen oder können:

Diese Heime müssen eine Vorsorgeeinrichtung für das
Alter und für die Risiken von Tod und Invalidität ihrer
Arbeitnehmer schaffen. Es wäre möglich, dass diese Heime
gemeinsam eine Einrichtung für die sogenannte Zweite
Säule schaffen. Diese Lösung hätte für die betreffenden
Heime im Verhältnis zu den individuellen Lösungen wohl
finanzielle und administrative Vorteile.

Die an einer gemeinsamen Lösung eventuell interessierten
Heime werden deshalb gebeten, sich möglichst bald beim
Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich, zu
melden, damit geprüft werden kann, ob und inwieweit der
VSA seine guten Dienste bei der Schaffung oder Vermittlung

einer gemeinsamen Lösung anbieten soll.

Näheres über die Alters-, Invaliditäts- und Hinterlassenenvorsorge

geht aus der demnächst im VSA-Verlag erscheinenden

Broschüre «Versicherungen im Heim» hervor.

In der erzieherischen Arbeit mit Schwerstbehinderten
bricht die Frage, ob die Tätigkeit überhaupt sinnvoll sei,
eines Tages sehr vehement und intensiv auf. Meistens
geschieht dies ausgerechnet in Zeiten psychischer Ermattung,

wo es ohnehin sehr viel Kraft kostet, den Alltag
überhaupt durchzustehen. Wenn ich soeben sagte, die
Frage breche auf, dann ist dies sogleich zu korrigieren: bis
es zur eigentlichen Frage kommt, dauert eine Zeit des

dumpfen Zweifels an, der Energien raubt und im Grunde
unserer Tätigkeit ein andauerndes Gefühl der Sinnlosigkeit
wachruft. Der betreffende Erzieher schaut dann
angestrengt nach Erfolgen seiner Arbeit, nach Wirkungen seines
Erziehens aus, und geht angesichts der massiven Schädigung

des Kindes leer aus: Nichts gibt es da vorzuweisen,
was die Anfechtung der Sinnlosigkeit zu widerlegen
vermöchte.

In dieser Situation habe ich erfahren, wie wichtig eine

Beratung sein kann. Sie besteht nicht in erster Linie darin,
dem Erzieher durch direkte Anweisungen aus seiner
Anfechtung zu verhelfen, wohl aber darin, in ihm das

Vertrauen zu wecken: Da ist einer, der an der Sinnfrage
festhält, zwar keine gültigen Antworten weiss, aber die
Frage mit sich herumträgt; da ist einer, der davon
überzeugt ist, dass sogar meine Anfechtung in einen
grösseren Zusammenhang gestellt werden könnte; da ist
einer, der festhält am unerschütterlichen Vertrauen, dass

meine erzieherische oder pflegerische Tätigkeit nicht
wirkungslos ist; da ist einer, der zu mir und meiner Arbeit,
zum Behinderten und seinem Dasein Ja sagt. Eine derartige
Gewissheit kommt dann zustande, wenn der Erzieher
aufgrund des Vertrauens teilhaben kann an der Denkweise
des Beraters, und dies wiederum setzt eine echte Beziehung
voraus.

Ich glaube seither, dass es eine Stellvertretung im Fragen
nach dem Sinn gibt.

Dies braucht nicht immer ausgesprochen zu werden,
sondern darf tragender Grund unserer Einstellung zu jenem
Menschen sein, der in der Leiderfahrung steht. Aufgrund
des Vertrauens, das er zu uns hat, wird er diese Grundhaltung

wahrnehmen und sich daran festklammern, und so
werden wir für ihn eine Stütze sein. Ich lernte eine Mutter
kennen, die sich vornahm, ihrem Sohn, dessen Tod die
Ärzte angekündet hatten, täglich eine Freude zu bereiten.
Auf diese Weise kann sich solche Haltung zum Ausdruck
bringen. Für den andern aber ist dieses Erlebnis (diese
Freude) eine mögliche Form der Sinnerfahrung.

Ich glaube an diese Zusammenhänge. Trostlos wird uns
die Welt erst, wenn wir keinen Menschen mehr haben, der
sich uns in solcher Haltung zuwendet, trostlos wird die
Welt für den andern erst, wenn nicht wir uns in der Haltung

231



Kleines Handbfichlein:

«Versicherungen
im Heim»

Im VSA-Verlag soeben erschienen ist als kleines
Handbuch die von Dr. iur. Heinrich Sattler verfasste
Schrift «Versicherungen im Heim / Anregungen und
praktische Hilfen für Kommissionen, Heimleiter
und Mitarbeiter». Die Broschüre, die in jedem Heim
zu Rate gezogen werden sollte, kann jetzt beim
Sekretariat VSA, Verlagsabteilung, bestellt werden.

In den Vorbemerkungen schreibt der Verfasser: Das
kleine Buch kann weder den Rechts- noch den
Versicherungsspezialisten ersetzen noch kann es die
Besonderheiten eines jeden Heimes berücksichtigen
oder gar fertige Rezepte für die vom einzelnen Heim
zu treffenden Entscheide liefern. Es soll jedoch den
Verantwortlichen - vor allem Kommissionen und
heimleitern - helfen, die ihrem Heim angepassten
Lösungen leichter zu finden. Es kann auch den
Arbeitnehmern der Heime helfen, ihre Pflichten und
Rechte besser kennenzulernen. Die Auswahl der
behandelten Themen ist nach praktischen Gesichtspunkten

erfolgt: Welche Fragen bereiten dem Heim
am ehesten Probleme oder werden übersehen oder
sind im Moment von grosser Aktualität?

Die Sicherheitsbedürfnisse des Schweizers ironisierend

hat Max Frisch einmal gesagt, die grösste Angst
des Schweizers sei es, ohne Lebensversicherung zu
sterben. Die Sicherheitsbedürfnisse von vielen
Heimverantwortlichen scheinen weniger gross als
die des Durchschnittseidgenossen zu sein, zumindest
sind sie oft undifferenziert, zeigt es sich doch, dass
erhebliche Risiken im Heim oft nicht erkannt und
nicht versichert werden, andere durchaus tragbare
Risiken hingegen durch Versicherungsschutz
abgedeckt sind. Mit andern Worten: Es kann nicht darum
gehen, für einen möglichst totalen Versicherungsschutz

zu plädieren. Das Ziel wäre hingegen, die
unter vernünftigem Aufwand versicherbaren Risiken,

die das Heim, seine Bewohner, Organe und
Mitarbeiter aus verschiedensten Gründen nicht
tragen können, abzudecken».

Bestellung

Wir bestellen hiermit

Exemplar(e) der Schrift «Versicherungen im Heim»
zum Preis von Fr. 15.- (exkl. Versandspesen).

Name, Vorname

Name des Heims

PLZ, Ort und Adresse

Bitte senden an Sekretariat VSA, Verlagsabteilung,
Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich.

der stellvertretenden Sinnerfahrung ihm zuwenden.
Vielleicht ist letztlich dieser Zusammenhang gemeint, wenn
zwischen Leid und Sinn die Liebe gestellt ist..

Kein Sinn auf Vorrat

Vielleicht klingt dies in den Ohren vieler, als Hesse sich
diese Haltung und ihre Wirkung «machen» - so, als

gelänge es, in Zeiten des Wohlergehens sich gleichsam
einen Vorrat an Energien zu schaffen, die sich dann in die
Sinnerfahrung verwandeln könnten, wenn wir sie nötig
haben.

Zwar kann sich eine Einstellung von Grund aufverwandeln
und durch unser Zutun verändern: Wenn es gelingt, uns
selbst in einem andauernden Werdeprozess zu verstehen
und uns die entsprechende Offenheit wachzuhalten. Ich
bin davon überzeugt, dass dies dadurch geschieht, dass wir
immer wieder die Möglichkeit haben (oder sie uns
nehmen), aus dem Alltag in eine Stille auszusteigen. Aber
diese wachsende Einstellung wird niemals zum Besitz, über
die wir verfügen oder die wir handhaben könnten.

Ich halte mich an die Erfahrung, dass der Sinn augenblickhaft

zufällt, und zwar genauso viel und so intensiv, als ich
zu erleben bereit und fähig bin. Wir müssen uns mit diesen
Augenblicken zufrieden geben. Wenn sich aber darin
wirklich die ganze Fülle des Seins überhaupt kundzutun
vermag: Was sollten wir uns Besseres wünschen als diese
Augenblicke, auch wenn sie oft lange auf sich warten
lassen?

Sie können verschiedene Ausdrucksmöglichkeiten bieten:
Während der Besprechung eines Knaben im Heim standen
wir etwas ratlos vor der Tatsache, dass dieser seit bald zwei
Jahren weder im Verhalten noch im schulischen Bereich
Fortschritte gemacht hatte. Durch mein unermüdliches
Fragen und dem Hinlenken der Aufmerksamkeit der
Erzieher auf verschiedene Zusammenhänge brach plötzlich

bei einem Erzieher die Einsicht durch: Könnte es denn
sein, dass wir mit unserer Einstellung der Entwicklung des
Knaben im Wege stehen? Alle waren zutiefst betroffen von
dieser Aussage. Eine intensive Stille trat ein, und wir
spürten, dass hier eine Erkenntnis aufgebrochen war, die
uns in ganz andere Perspektiven zu führen vermochte.

Hier hat sich etwas ereignet, das nicht nur die Erzieher
miteinander verband, sondern das die ganze Sinnfrage der
eigenen Arbeit augenblickhaft zusammenfasste. Diese
Situation ist zustandegekommen, weil wir uns von einer
Tatsache des Alltages zu vertiefterem Fragen leiten Hessen,
das heisst, weil wir uns offen und bereit werden Hessen,
damit Grösseres und Tieferes eintrete, als wir durch unser
Tun bewirken konnten. Oft Hegt die einzige Aktivität
darin, diese Offenheit und Bereitschaft herzustellen, uns als
Gefass zu öffnen, damit es sich füllen lasse von ganz
andern, völlig unerwarteten Inhalten.

Vielleicht sind diese drei Hinweise aufAbleitungen für den
praktischen Alltag spärlich gemessen an dem, was wir uns
von den vorausgegangenen Ausführungen erhofften. Es
scheint mir aber wesentlich, dieses Wenige zu Herzen zu
nehmen und mit in die Arbeit zurückzutragen. Denn dann
könnte uns aufgehen, dass gerade in unserem Alltag beides
für uns bereitliegt: Die Leid- und die Sinnerfahrung.

232 Schweizer Heimwesen V/83


	Leid und Sinn in anthropologischer Sicht

