
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 54 (1983)

Heft: 5

Artikel: Leid und Sinn bei Ijob

Autor: Abbt, Imelda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811919

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811919
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einsiedler Forum

Zwischen Leid und Sinn steht die Liebe

«Leid und Sinn - zwei gegensätzliche Alltagserfahrungen?» Über das letztjährige, im Schweizer Jugend- und
Bildungszentrum durchgeführte Einsiedler Forum des VSA wurde in Nr. 8/82 (S. 345 ff.) des Fachblatts «Schweizer
Heimwesen» ausführlich berichtet. In diesem Jahr findet das von Dr. Imelda Abbt und Prof. Dr. Hermann Siegenthaler
geleitete Einsiedler Forum, das sich vor allem an Leute aus den Heimen für Behinderte sowie aus Alters- und Pflegeheimen
richtet, am 22. und 23. Juni statt. Es wird dem Thema «Ehrfurcht vor allem Leben» gewidmet sein. Unter dem Tagungstitel
«Leid und Sinn - zwei gegensätzliche Alltagserfahrungen?» sprachen vor einem Jahr Imelda Abbt über «Leid und Sinn
bei Hiob» und Hermann Siegenthaler über «Leid und Sinn in anthropologischer Sicht». Mit freundlicher Zustimmung
der Verfasser werden hier beide Vortragstexte den Lesern vorgelegt.

Von Dr. Imelda Abbt, Leiterin der Fortbildung VSA*

Leid und Sinn bei Ijob

Das Buch Ijob gilt als eines der bedeutendsten Werke der
Weltliteratur. Obschon viel kürzer, hat man es mit Dantes
«Göttlicher Komödie» oder mit Goethes «Faust» verglichen.

In ihm begegnen wir einer so tiefen Einsicht in die
allgemeine und gemeinmenschliche Erfahrung des
Leidens, dass es zu den kostbarsten Stücken menschlicher
Literatur schlechthin gehört. Gerade deshalb zieht es

Menschen immer wieder in seinen Bann und rüttelt sie in
ihren Tiefen auf.

Der Name Ijob hat programmatische Bedeutung. In der
Ijob-Gestalt hat sich das niedergeschlagen, was ein
unbekannter jüdischer Dichter vor rund 2500 Jahren erfahren
und durchlitten hat. Aber nicht nur damals im Alten
Orient, auch heute noch weckt der Name Ijob bestimmte
Gefühle. Wie man den Namen Faust mit einem Menschen
von unbegrenztem Wissens- und Tatendrang für die
höchsten Ziele in Zusammenhang bringt, so erinnert Ijob
an einen Menschen, der unschuldig leidet und gegen das
Leiden aufbegehrt.

Ijob ist eine legendäre Gestalt, die entworfen worden ist,
um als Typus den Gerechten, der dem Leiden unterworfen
ist, aufzurichten. In dieser Eigenschaft als prototypische
Gestalt ist er über die Grenzen des Volkes der Bibel hinaus
bedeutsam, nämlich immer da, wo ein Mensch leidet. Die
Not Ijobs ist das Leid des Menschen schlechthin. Sie ist
auch unsere Not. Deshalb ist dieses Buch von erregender
Aktualität auch für uns.

Ich möchte im ersten Teil meines Referates einiges zur
Persönlichkeit Ijobs sagen, und zwar vor allem in ihren
Anfechtungen. Es zeigt sich dabei, dass Ijob im Laufe der
Dialoge verschiedene Antworten auf die Leiderfahrung
gibt. Im zweiten Teil soll aufunsere Antworten dem Leiden
gegenüber eingegangen werden. Der letzte Teil soll -
ausgehend von Ijobs Gottes-Erfahrung - aufzeigen, wie
Sinn und Leid zusammenhängen.

*Referat gehalten in Einsiedeln am 30. Juni 1982

Ijob - der Angefochtene

Das Buch Ijob besteht aus einem Bericht in Prosa - Prolog
und Epilog - und aus einem Hauptteil, der sich aus
Gedichten bzw. Reden zusammensetzt. (Die Heimat des

Dichters lag wahrscheinlich im Gebiet des heutigen
Syrien. Entstanden ist das Buch zwischen dem 5. und 3.

Jahrhundert v. Chr. Es ist eine Prosa-Volks-Erzählung.
Das Exil, beginnend 550, und die zwei Jahrhunderte
nachher waren Zeiten intensivster geistiger Auseinandersetzung.)

Die Rahmenerzählung ist der älteste Teil. Sie ist
wohl ein Stück vorexilischer Volksdichtung und ist später
als Einkleidung für Ijobs Leidensgeschichte gebraucht
worden. In der Rahmenerzählung tritt Ijob als ein Mensch
auf, der im Glück schwimmt und bei allen als rechtschaffen
gilt. Bald aber wendet sich das Blatt. Er wird zu einem
gequälten und verachteten Mann. Er kommt Schlag auf
Schlag um alles, auf sämtlichen Ebenen. Zuerst wird er
seines Reichtums beraubt. Dann wird seine Rechtschaffen-
heit in Frage gestellt: Wird er Gott auch dann noch preisen,
wenn dieser ihn nicht mehr mit Gütern segnen wird? Der
Argwohn, sein gerechtes Verhalten entspringe nur
eigennützigen Motiven, greift die Ehre Ijobs an. In einer Flut
von Naturkatastrophen und von Angriffen von Seiten von
Menschen verliert Ijob schliesslich Hab und Gut, sein
Gesinde und endlich sogar seine Kinder. Nur einer entrinnt
jeweils, um ihm das Unglück zu melden. Der Ring wird
immer enger. Ijobs Gesundheit hält nicht mehr stand;
Krankheit versehrt seinen Leib. Trotz dieser Katastrophen
bleibt Ijob aufrecht; sein Glaube wird nicht zermürbt, sein
Gotteslob nicht zum Verstummen gebracht. Bis zu diesem
Punkt ist er der Prüfung gewachsen. Er gibt Gott recht,
weil er an ihn glaubt. Dies ist der uns bekannte volkstümliche,

geduldige Ijob, der schlicht und ungezwungen eine
heldenhafte Haltung zum Leiden einnimmt.

Doch diese Situation ändert sich im Hauptteil. Ijob zeigt
sich betroffen, ja getroffen. Die Freunde werden voller
Argwohn. Gott wird unerreichbar. Dies ist der Übergang
zu dem Ijob, der unter dem Leiden wankt und zu
zerbrechen droht. Als Gottes Schweigen unerträglich wird,

218 Schweizer Heimwesen V/83



explodiert Ijob und verflucht sein Dasein. Verdachtsmomente

gegen Ijob bilden nun nicht mehr die Glücks-Güter,
sondern die Leiden, die über ihn kommen. Die Freunde
fragen sich nicht, ob Ijob wohl der Prüfung Gottes
standhält, sondern zweifeln, ob er wirklich gerecht ist. Vor
Gott kann doch keiner, der leiden muss, gerecht sein. Leid
ist doch Strafe für Schuld. Ijob aber weiss sich nicht
schuldig, und so wird Gott für ihn zum Rätsel. Die Zeichen,
die Gott als Schöpfer- und Heilsgott ausweisen, verblassen.
Es bleibt das unsägliche Leid, das Gott als einen feindseligen

und ungerechten Richter, als den Zerstörer der Kreatur
erscheinen lässt. Das macht Ijob unendlich einsam und
bedroht ihn in der innersten Existenz.

Ijob - der Ringende

Die Rahmenerzählung zeigt - wie gesagt - Ijob als
selbstverständlich Glaubender und damit in Gott geborgenen

Menschen. Ein im Glauben Gehaltener kann fragen,
ob man denn Gott nur das Geben und nicht auch das
Nehmen zugestehen könne?

Nackt bin ich aus meiner Mutter
Schoss gekommen,
und nackt werde ich wieder
dahingehen.
Der Herr hat's gegeben,
der Herr hat's genommen,
der Name des Herrn sei gelobt!» (Ijob 1,21)

In eine ganz andere geistige und religiöse Welt versetzt uns
der Dialogteil. Er zeigt uns einen in alle Abgründe der
Gottverlassenheit versinkenden, einen Gott anklagenden,
ja Gott lästernden Mann.

In diesen Dialogen umkreist der Dichter unaufhörlich das
Problem des Leidens, von allen möglichen Seiten. Und es

gelingt ihm, es in einer unvergleichlichen Tiefe zur Sprache
zu bringen. Freilich gehen die Diskurse nicht ins Abstrakte.
Sie zerlegen nicht zuerst, um dann eine in allen Teilen
diskutierte Synthese zu errichten. Das wäre europäisches
Denken. Ein altisraelischer Dichter «richtet seine Seele auf
die Hauptsache, das Bestimmende in der Ganzheit und
nimmt diese in seine Seele auf, die dadurch sofort in
Bewegung gesetzt und in eine bestimmte Richtung geführt
wird» (G.v. Rad: Theologie des Alten Testamentes, Bd. 1,

1966, S. 423).

Der Ijob der Dialoge beginnt damit, sein Leben und seinen

Tag, der zu seinem Geburtstag bestimmt worden ist, zu
verfluchen, ähnlich wie 200 Jahre früher der Prophet
Jeremia:

«Verflucht der Tag
an dem ich geboren!
Der Tag da mich gebar meine Mutter,
er sei nicht gesegnet.
Verflucht der Mann,
der meinem Vater meldete:
Ein Knabe ist dir geboren, ein Sohn,
und ihn erfreute.
Warum nur habe ich den Mutterleib verlassen,
wenn ich Mühsal und Kummer erfahre
und meine Tage in Schande zerrinnen»
(Jer. 20, 14 f. 18).

Ijob nun:

«Vernichtet sei der Tag,
da ich geboren ward,
und die Nacht, die sprach:
Empfangen ist ein Knabe.
Jener Tag - er werde Finsternis,
nicht frage nach ihm Gott
in der Höhe,
und nicht erglänze über ihm ein Lichtstrahl.»
(Ijob 3, 3 ff.).

Heute würden wir voreilig von einem psychischen
Zusammenbruch, von einer Erfahrung der Sinnleere sprechen.
Ijob standen solche verallgemeinernden Schablonen nicht
zur Verfügung. Er konnte unter dem zunehmenden
Leidensdruck nicht einmal die gängigen religiösen
Interpretationsmuster seiner Zeit zu Hilfe nehmen, um sein Unglück
zu situieren und sich wenigstens ein bisschen verständlich
zu machen. «Ein allgemeiner Autoritätsverlust der alten
Glaubensvorstellungen, eine Emanzipation, vor allem der
weisheitlich denkenden Kreise in eine sehr spirituelle
Religiosität, ein Heraustreten aus der Geborgenheit
hergebrachter sakraler Ordnungen, eine Verlegung des religiösen
Schwerpunktes in Reflexion und Lehre, eine radikale
Individualisierung des Glaubenslebens» (vgl. G.v.Rad,
Band 1, S. 424 ff.) sorgten dafür. Ijob weiss nichts mehr
von den Heilsordnungen des Kultes, nichts mehr von
Jahwes Satzungen in der Geschichte. Oder wenn er davon
wusste, dann beruft er sich nicht auf sie. In einer
gemeindelosen Existenz trägt er isoliert seinen Kampf mit
Gott aus. Er ist ein persönlich Ringender, dem niemand
und nichts helfen kann.

Israel hatte, wie alle Völker des Altertums, das Leiden mit
dem Bösen in einen ursächlichen Zusammenhang
gebracht. Nach jener Überzeugung kam mit jeder bösen Tat
ein Unheil in Lauf, das früher oder später auf den Täter
zurückkehrt. «Die Gottesfurcht fügt Tage hinzu, aber die
Jahre der Frevler sind kurz. Der Gerechte wird niemals
wanken, Frevler werden das Land nicht bewohnen» (Spr
10, 27.30). Noch heute sagen wir: «Gottes Mühlen mahlen
langsam, aber sicher». Die Auffassung, dass Leiden aufein
Verschulden des Menschen zurückgeht, geriet in eine
Krise, als man während der Eroberung Jerusalems durch
die Babylonier im Jahre 586 und im Exil die Erfahrung
machte, dass Gerechte wie Sünder gleicherweise in den
Strudel der Katastrophen hineingerissen werden. In der
traditionellen Vorstellung wurde das Unheil von einer
menschlichen, schicksalwirkenden Tat in Bewegung
gesetzt; es war ein Teil von ihr. Nun musste man auch mit
anderem rechnen. So auch Ijob. Seine idividualistische
Frömmigkeit konnte mit solchen Mechanismen wenig
anfangen (vgl. Ijob 6,24; 10,2; 10,7), auch wenn er die
traditionellen Vorstellungen nicht einfach abstreifen konnte.

Aber, und das musste ihn zermürben, er hatte auch
nichts an die Stelle der herkömmlichen Anschauung zu
setzen. Das ist der Grund, warum er sich mit dem
Zerbrechen der alten Glaubensvorstellungen an einen
Abgrund gestellt sah. Übrig blieb nur Gott, und zwar
zugleich in grenzenloser Macht und in grenzenloser
Heiligkeit. So verteidigt Ijob seinen Freunden gegenüber
die Freiheit Gottes, dessen Taten von keiner menschlichen
Instanz kontrolliert werden können. In Freiheit setzt Gott
das Recht; und behält deswegen immer recht. Dennoch,

219



und das ist die Anfechtung, kann Ijob nicht zugeben, dass

er durch Schuld das bisher glückliche Gottesverhältnis
gestört hat. Er weiss freilich, dass ihm das nichts nützt.
Denn Gott ist ja frei; allein sein Recht gilt. Damit aber ist

- wenn Unschuld nichts mehr gilt - Ijobs ganze Existenz
von Grund aufbedroht. Dass Ijob nicht flieht, sondern mit
diesem Gott zu ringen beginnt, sollte ihn schliesslich zu
einer der unvergesslichen Leidensgestalten der Geschichte
machen.

Ijob schneidet in seinen Klagen eine Fülle von Themen an
und wechselt diese auch sprunghaft. Einen grossen Raum
nehmen die Entsetzensausbrüche über die Masslosigkeit
der Macht Gottes ein und über die Freiheit, in der er sie

gebraucht. Ja, das Gottesbild nimmt geradezu dämonische
Züge an. Gott «knirscht» über Ijob die Zähne; Gott hat
ihn am Genick gepackt und zerschmettert; seine Nieren
durchbohrt; seine Galle ergiesst sich auf die Erde. Es lässt
sich eine wachsende Entfremdung im Verhältnis Ijobs zu
Gott, eine ständig sich erweiternde Kluft erkennen. Ijob
ist in letzte Tiefen des Schreckens und der Nacht geraten.

Etwas anderes aber überschneidet sich - paradoxerweise -
damit. Es drängt Ijob trotz allem immer wieder zum
Gespräch mit Gott. Zwischen ihm und Gott muss eine

Rechtsentscheidung gefallt werden. Ijob möchte sie für sich

gewinnen. Sein Mut und seine Gewissheit ist seine Gerechtigkeit,

an der er festhält, seine Identität, von der er nicht
lässt (27, 5 f.). Ijobs Identität ist der eigentliche Gegenstand
des Rechtens mit Gott. Selbstverständlich weiss Ijob, dass

kein Mensch und auch er nicht schuldfrei ist (9,2; 14,4).
Nur setzt er das gewohnte Verhältnis des gnädigen
Zugekehrtseins Gottes zum Menschen voraus. Und dieses

Verhältnis hat Ijob nicht gelöst, weder durch eine Absage
noch gar durch eine Abkehr. Es war Gott, der sich immer
mehr in die Verborgenheit zurückgezogen hat. In dieser

Beziehung bewegt sich Ijob noch ganz in den Vorstellungen
der Tradition. Da will und kann Ijob etwas nicht verstehen.
Jahwe hatte doch sonst nie so an den Seinen gehandelt.
Warum ist es bei ihm anders? Es geht ihm hier nicht um
den Sinn des Leidens, sondern um seine Rechtfertigung,
die ihm verloren gegangen zu sein scheint. Ijob greift dabei
in seiner Verzweiflung sogar auf uralte Vorstellungen
zurück: so wenn er Gott als Bluträcher anruft, oder als

Eigentümer allen Lebens. Wo immer Leben durch irgend

eine Gewalttat bedroht ist, da steht doch ein unmittelbares
Interesse Gottes aufdem Spiele. Das weiss Ijob; und darum
appelliert er feierlich an Gott, und zwar gegen Gott. Und
natürlich kommt in der daraus entstehenden ungeheuren
Spannung das Gottesbild in Gefahr. Der schützende
Bundesgott der Überlieferung löst sich mehr und mehr auf
vor dem zerstörenden Gott seiner Erfahrung. Er appelliert
an den einen wie an den andern. Er glaubt immer noch,
dass der Bundes-Gott, der Erloser-Gott, seine, Ijobs Sache,

zum Siege führt. «Schon jetzt, siehe, lebt im Himmel mir
ein Zeuge, mir ein Mitwisser in der Höhe» (16, 19. ff.).
«Ich aber weiss: mein Anwalt lebt, und ein Vertreter
entsteht (mir) über dem Staube» (19, 25 ff.). Ijob spürt
hierin immer wieder Gewissheit, und auch starken Trost.
Aber die Dialogreden sind noch nicht beendet, es sind
tröstliche Durchbrüche, das Ringen geht weiter.

Dennoch sind diese Reden mit Gott Höhepunkte. Verwunderlich

ist es, dass Gottes Antworten ganz anders aussehen,
als wonach Ijob gefragt hat. Gottes Antwort besteht
zunächst in einer Fülle von Gegenfragen. Alle weisen auf
die lächerlichen Grenzen des menschlichen Denkens hin.
Es wird auch immer wieder deutlich, dass nicht hinter jeder
Frage gleich eine Antwort liegt, eine Antwort, die dem
Menschen sofort einleuchtet. Die Gottesrede procht auf
die Wunderbarkeit der Weltlenkung durch Gott. Dahinter
aber liegen grössere Wunder, die sich Gott nicht entreissen
lässt. So wird in der Gottesrede immer wieder auch
Positives durchsichtig. Trotz allem feiert die Gottesrede

unentwegt die Gerechtigkeit Gottes seinen Geschöpfen
gegenüber, sein heilsames, segnendes Zugekehrtsein. Und
das ist eine Antwort auf Ijobs erschütterndes Fragen.

Gott gibt aber auf andere Weise Antwort, als Ijob dies

erwartet hätte. Der Macht und den Möglichkeiten Gottes
sind keine Schranken gesetzt. Wenn Ijob auch
widerspruchsvoll und gar unmöglich erscheint, so ist er doch
auch immer wieder überwältigt von der Allmacht Gottes,
die kein «unmöglich» kennt. Er staunt vor den tausend
Rätseln göttlichen Waltens. Er staunt, dass sich der
Schleier des Geheimnisses nicht lüftet. Dennoch, damit
dass Ijob Gott die Ehre gibt und sich in seine Grenzen
verweisen lässt, ist noch nicht alles gesagt. Es gibt eine

Antwort. Doch bevor wir auf sie eingehen, möchte ich
etwas zu unseren möglichen Antworten auf Leid-Erfahrung

sagen.

Um Ijob zu verstehen, muss einer Ijob werden

Die Ijobgeschichte zeigt, dass es verschiedene Antworten
auf das Leid und die Leiderfahrung geben kann. Unsere
täglichen Reaktionen aufdas Leiden sind dagegen oft mehr
oder weniger stereotyp. Entweder nehmen wir den Kampf
gegen das Leiden auf, oder wir weichen ihm aus. Das erstere
ist wohl eine stammesgeschichtliche Erwerbung des
Menschen. Jedenfalls ist der Kampf gegen das Leiden ein
wesentlicher Bestandteil der menschlichen Kultur. Irgendwie

setzt er voraus, dass das Leiden aufhebbar ist. Der
Erfolg ist zwar meist begrenzt. Trotzdem wird das Leiden
nicht als notwendig zum Dasein gehörig betrachtet. Wenn

nur erst die Medizin sich vervollkommnet hat, wenn nur
erst die Gerechtigkeit in der Gesellschaft hergestellt ist

usw., dann lassen sich physische Schmerzen, Krankheiten
und alle erniedrigende Abhängigkeit vermeiden!

Eine zweite Reaktion will dem Leiden nicht ins Angesicht
blicken. Ich täusche mich und andere. Ich will vom Arzt
gar nicht die Wahrheit wissen, die Krankheit nicht
anerkennen, die körperlichen und geistigen Mängel nicht
sehen, die soziologische Situation in Wirklichkeit gar nicht
wahrhaben. Oder ich weiche dem Leid, das andere trifft,
aus, indem ich mich fernhalte, indem ich mich von einem
Menschen rechtzeitig zurückziehe, wenn sein Elend
unheilbar wird.

220 Schweizer Heimwesen V/83



Auch in der Ijoberzählung werden solche Möglichkeiten
erwogen. Doch sie genügen Ijob nicht. Denn sie erfassen
weder den Sinn des Leidens, noch handeln sie aus der Tiefe
der menschlichen Existenz. Nicht, dass man Massnahmen
trifft, um Leiden zu mildern bzw. präventiv zu verhindern,
nicht dass man dem Leiden auch aus dem Weg zu gehen
sucht, verdient von menschlicher Existenz her Kritik,
sondern dass am Leiden nur die Oberfläche gesehen und
die Reaktion nur auf sie ausgerichtet wird.

Was aber ist an diesen Reaktionsweisen auf das Leiden so
falsch? Wurde nicht gesagt, dass sie stereotyp sind, und das

heisst doch: dass die meisten Menschen, auch wir selber,
uns dem Leiden gegenüber so verhalten? Was soll denn
das, nach einem Sinn des Leidens suchen, wenn doch die
meisten Menschen im Leiden keinen Sinn zu sehen

vermögen und damit alles tun, um ihm zu entgehen? Wenn
Letzteres möglich wäre, wenn man als Mensch dem Leiden
gänzlich ausweichen könnte, dann hätten diejenigen, die
so fragen, allerdings recht. Dann wäre es ein intellektueller
Luxus, eine blosse Tändelei, nach Tieferem, nach Sinn zu
suchen, wo doch «Beseitigung» die einzig richtige Antwort
wäre. Nun kann aber dem Leiden nicht entronnen werden.
Wir können die Ursachen für dieses oder jenes Leiden
mildern, das Leiden als solches abschaffen aber können
wir nicht. Hier steht menschliches Können und Vermögen
an einer Grenze. Alles Tun «als ob» - als ob es doch
möglich wäre, nämlich ohne Leiden zu leben - ist eine
Vertuschung der Wirklichkeit.

Noch sind aber nicht alle möglichen Haltungen dem
Leiden gegenüber zur Sprache gekommen. Warum nicht
das Leiden akzeptieren, wie der fromme Ijob in der
Rahmenerzählung? Da dem Leiden nicht zu entkommen
ist, machen wir wenigstens das Beste daraus! Ist es denn
nicht so, dass viele Menschen aus einer religiösen Überzeugung

heraus Ja zum Leiden sagen? Sie werden mit ihm
versöhnt, weil sie erwarten, dass ihnen daraus im andern
Leben eine um so grössere Seligkeit erwächst. Es gibt
zudem Menschen, die am Leiden als solchem Geschmack
finden, sie haben zum Beispiel Freude am Aushalten-
Können von Leiden. Sie sehen darin eine menschliche
Grösse und eine Werterprobung ihrer Person. Wo solche
und ähnliche Ansätze sind, könnten sie doch gepflegt und
entwickelt werden. Eventuell Hessen sie sich auch zu
Erziehungsidealen machen, so dass mit der Zeit ein

anderes, weniger verkrampftes, eventuell sogar glückliches
Verhältnis zum Leiden entstehen könnte.

So sehr sich diese, sagen wir: positive Einstellung zum
Leiden von den erstgenannten, negativen Einstellungen
unterscheidet, eines hat sie mit diesen doch gemeinsam:
das Leiden wird als etwas verstanden, das man trotz allem
irgendwie in die Finger bekommen kann, das sich bei

klugem Verhalten domestizieren oder wenigstens zu einem
brauchbaren Mittel machen lässt. Mit anderen Worten ist
Leiden auch ein Phänomen, das seine Schwierigkeiten hat,
so kann ihm menschliches Wissen, menschliche Klugheit
und menschlicher Einsatz doch den Stachel nehmen und
zu einem schönen Teil sogar beikommen.

Gerade die Gestalt Ijobs zeigt uns aber, dass dies letztlich
nicht möglich ist. Er und seine Freunde sind gescheitert
am Leiden, das darf und soll nicht verschleiert werden.

Ijob ist an endgültige Grenzen gestossen. Aber, so wollen

Einladung an alle
VSA-Veteranen

zur traditionellen Zusammenkunft auf

Mittwoch, 14. September 1983

in unsere alt-ehrwürdige Bundesstadt Bern

Programm:
ab
11.30 Uhr Besammlung der Teilnehmer

im Bürgerhaus Bern.
(Ausgang vom Bahnhof,
Neuengasse. Drei Gehminuten

bis zum Bürgerhaus.)

12.00 Uhr Gemeinsames Mittagessen im
Saal des Bürgerhauses.

13.45 Uhr Die Grubenbiasmusik
(Knaben aus dem Heim zur
Grube) spielt zur Eröffnung
des unterhaltenden Teils

zirka
14.00 Uhr «Ueli der Schreiber», beson¬

ders bekannt durch seine
witzigen Beiträge im
Nebelspalter, erzählt uns Unterhaltendes.

Anschliessend weiterer
Auftritt der Grubenmusik.

zirka
15.00 Uhr Freies Gespräch und vielleicht

auch gemeinsames Singen
einiger Lieder.

zirka
16.30 Uhr Schluss des offiziellen Pro¬

gramms.

Liebe Veteranen,

Wir werden Ihnen im Juni eine persönliche
Einladung mit Anmeldetalon zukommen
lassen. Machen Sie sich für dieses Treffen
frei und kommen Sie nach Bern. Es ist ja
immer nett, ein paar Stunden mit Freunden
und alten Bekannten verbringen zu dürfen.
Veteranen, die keine persönliche Einladung
erhalten, wollen sich bitte beim Sekretariat
VSA (Tel. 01 252 49 48) melden.

221



wir jetzt fragen, kann nicht jedes An-die-Grenze-Kommen
dem Menschen auch etwas offenbaren? Dass der Mensch

am Leiden scheitert, diese Erkenntnis mag einem Leidenden

wenig helfen, für andere aber - die ihn Betreuenden
oder Angehörigen - kann das eine immense Bedeutung
erhalten. Will der Mensch nämlich verstehen lernen, was
es heisst, menschlich zu leben, worauf es ankommt, dann
hat er sein Nichtwissen, seine Unzulänglichkeit, sein
Scheitern vor dem Leiden in Anschlag zu nehmen. Am
stärksten wird dies wohl im Tod offenbar. Was nämlich
angesichts des Todes wesentlich bleibt, ist aus der Tiefe
getan, das andere wird hinfällig. Ähnliches lässt sich vom
Leid sagen.

Wenn das Scheitern vor dem Leiden und dem Tod letztlich
ausgehalten wird, kann sich uns, wie eben angedeutet, eine

neue Lebensdimension eröffnen. Was damit gemeint ist,
lässt sich im Grunde weder definieren noch beschreiben.
Es lässt sich nur leben. Man kann allenfalls versuchen,
darauf hinzuführen, indem man Wege zeigt, die der
einzelne beschreiten kann - wie dies bei Ijob der Fall ist -,
um das Gemeinte, die Tiefe der menschlichen Existenz in
den Blick zu bekommen. Dann aber liegt es am einzelnen,
aus der Tiefe zu leben, sagen wir: «existenziell» zu leben.
Ohne dieses je eigene Ergreifen ist auch ein existenzielles
Verständnis des Leidens (wie auch des Todes) unmöglich.
Das aber ist gemeint, wenn wir oben sagten: Um Ijob zu
verstehen, muss einer Ijob werden. Mit anderen Worten
heisst das: unsere Antwort auf das Leid und die Leiderfahrung

sollte heissen: aus der Tiefe leben, existenziell leben!
Das möchte ich noch kurz erläutern. Wir haben gesehen,
dass es verschiedene Reaktionen auf das Leiden geben
kann. Man kann das Leiden nicht beseitigen oder sich an
ihm vorbeizudrücken suchen, oder aber es durch Akzeptieren

entschärfen bzw. als Mittel zu etwas Höherem
benützen wollen. Ob eine dieser Reaktionen jemals
zufriedenstellend gelingen kann, wollen wir hier dahingestellt
sein lassen. An einer Tatsache mindestens, die Leid
bedeutet, müssen alle diese Versuche scheitern: am letzten
Leiden, am Tod. Nur wenn wir an der Oberfläche
verbleiben, können wir uns daran vorbeidrücken. Wir
können das zu etwas machen, das uns im Moment nicht
beschäftigt. Wir können dem Tod aus dem Wege gehen,

wo immer ihm in unserer Umgebung zu begegnen wäre,
und wo das nicht möglich ist, ihn verniedlichen und
verharmlosen, wie jener Barockkünstler, der unter eine

Darstellung des Sensemannes «Das Tödlein» schrieb. Wir
können uns an religiöse Auffassungen klammern, die das

Leid und den Tod zur Nahtstelle zwischen zwei Welten
und damit zu etwas Vorübergehendem, Nicht-Endgültigem

machen usw. All das hebt aber nicht auf, dass,

wenn ich dem Tode ungeschützt ins Auge zu sehen gewillt
bin, er für mich eine Wand ist, hinter die ich nicht sehen

kann. Das Leid, und der Tod vor allem, ist ein «Nichts»
zu allem, was uns vertraut ist. An ihm scheitert das Wissen.

Zudem ist das Leid, der Tod, immer mein Leid, mein Tod.
Sie kommen auf mich zu, sie sind schon da.,Ich kann nicht
ausweichen. Niemand kann für mich das Leid und den Tod
auf sich nehmen. Es geht um mein persönliches Leben.
Meine ganz persönliche Antwort kann deshalb nur heissen:
mich dem Leiden in seiner ganzen Unheimlichkeit zu
stellen. Und zwar hier und jetzt. Ijob hat das durch die
vielen und schwersten Anfechtungen hindurch getan. Er
ist ihm nicht ausgewichen, er hat sein Leiden auf sich

genommen. Er hat sich selber als Menschen ergriffen. Dazu
braucht es, angesichts der Brüchigkeit des menschlichen
Daseins, Entschlossenheit. Denn aus der Tiefe leben
bedeutet: Ja sagen zu sich, zu seiner eigenen Innerlichkeit,
zur freien Entscheidung angesichts tiefster Leiden, zum
Streben nach Wahrheit in allem Scheitern. Vielleicht kann
uns Ijob noch ein bisschen weiterhelfen. - Damit sind wir
beim vierten Teil unseres Referates:

Sinnerfahrung im Leiden

Ijobs Antwort setzt im Grunde dort ein, wo der unendlich
ferne Gott nach ihm greift. Gott lässt ihn nicht los und
sucht ihn im unmittelbaren, persönlichen Anruf. Hier ist
nicht mehr Ijob, der herausfordert, sondern Gott fordert
heraus. Gott ist es, der Ijob in die tiefste Selbsterkenntnis
führt. Da geht ihm auf, dass Gott nicht mit Mitteln der
Menschenweisheit zu messen ist. Das zu meinen ist nicht
bloss ein Irrtum, sondern die eigentliche Urschuld des

Menschen - sein zu wollen wie Gott. Wenn Ijob bis jetzt
Gott immer wieder vorgerechnet hat, wie gerecht er auf
moralischem und religiösem Gebiet immer war und wie
korrekt er sich in seinem Gewissen fühlt, so geht ihm jetzt
auf, dass seine Grundhaltung Gott gegenüber eine des

Habens war. Er versuchte der letzten Ursache des Leidens,
das heisst Gottes, hab-haft zu werden.

Selbstverständlich steht Ijob hier in guter Tradition. «Vom
Hörensagen hatte ich von dir vernommen.» Die Weisheitslehrer

hatten es immer so gemacht, wie Ijob. Der überlieferte

Gottesbegriff hatte auch Ijobs Denken bestimmt. «Aber
der Begriffmuss gesetzt werden, damit er vernichtet werden
kann» - so sinngemäss J. G. Fichte. Es gibt keinen Begriff,
der nicht an der Wirklichkeit Gottes zerbrechen würde.
Erst im lebendigen Leben mit Gott wird der Mensch
eigentlich. Da geht ihm auf, dass das Unheil des Menschen
darin besteht, in der Gottferne zu stehen. In allem Leid
hatte Ijob trotz allem auch die Nähe Gottes gespürt, seine

Herausforderung; und er wurde bis in die letzten Wurzeln
der Existenz erschüttert. Das begann er jetzt zu begreifen.
Warum sollte ihm seine Antwortlosigkeit jetzt noch belasten.

Er war ein Mensch, ein Geschöpf, und kein Gott.
Dies erkennt und anerkennt Ijob. Er verzichtet auf die
letzten Reste von Eigengeltung und von Rechthaberei vor
Gott. Und daraus strömt ihm nun auf einmal Erfülltsein
und Hoffnung. «Nun aber hat mein Auge dich geschaut.»
Das Unbegreifliche wird Ereignis. Der erhabene Gott, den

Ijob schlussendlich in der Maske seines Feindes zu sehen

glaubte, und der ihn niederbeugte bis ins letzte, er wandelte
sich nicht. Aber Ijob wandelte sich, und das richtete ihn
auf, eröffnete ihm Zukunft, gab seinem Leben Sinn. Nun
neigte sich für ihn Gott gnädig herab, begegnete ihm. Ijob
machte, dass das Handeln Gottes das Alles-Entscheidende
ist. Denn Gott gibt mehr als ein Mensch jemals erwarten
dürfte. Gott gibt sich selber. Er lässt den Menschen an sein
Herz heran. Und damit ist, gewiss für uns bruchstückhaft,
das Widersprüchliche im Leiden aufgehoben. Dieses
Gottschauen ermöglichte Ijob, die letzten Reste von Selbstanspruch

aufzuheben. Der Weg des Leidens wird zum
höchsten Punkt der göttlichen Gnade.

Es scheint, dass der Dichter der Ijob-Reden der Ansicht
war, der Mensch könne Gott nicht wirklich erkennen,
wenn er nicht zuvor das Leid erfahren habe und durch die

222 Schweizer Heimwesen V/83



Wucht des Geheimnisses des Leidens beinahe erdrückt
worden sei. Die Seele muss sich zuerst geistig ganz
entleeren, damit Raum wird für das Göttliche. Die
Sinnerfahrung im Leiden ist deshalb die, dass sie hinaus-
weist in tiefere, weitere, göttlichere Dimensionen. Auch
wenn dem Menschen durch das Leiden hindurch aufgeht,
dass er von der unendlichen Güte Gottes getragen ist, muss
das nicht heissen, dass er nun eine rational befriedigende
Antwort auf das Leiden hat. Rational sein heisst mit
Grenzen leben! Aber gerade an Grenzen tut sich auch
Hoffnung auf, entsteht Glauben und vielleicht - sekunden-
haft - Schauen. Und da wird der Mensch wirklich inne,
dass er auf Gott hin geschaffen ist, dass seine leidende
Existenz letztlich begierig ist auf denjenigen, den kein Wort
zu fassen und den kein Bild auszudrücken vermag.

Uns Christen ist im Ereignis von Golgota eine Hilfe zur
Bewältigung des Leidens gegeben. In ihm ist der Gott der
Ferne, der Unerreichbare, der Unfassbare Mensch geworden.

Et homo factus est pro nobis oboediens usque ad

mortem, mortem autem crucis. Dieser Gott-Mensch ist für
uns gehorsam geworden bis zum Tod, ja bis zum Tod am
Kreuz. In seinem Verlassenheitsruf am Kreuz: Mein Gott,
mein Gott, warum hast du mich verlassen? (Mk 15,34; Mt
27,46 f.) ist das Leid Ijobs aufgenommen und erfüllt. Gottes
Sohn ist nicht nur seinen Jüngern und Freunden, sondern
auch von seinem Vater selbst verlassen. In Jesu Leiden und
Tod hat sich Gott selber in unser Leid hineinbegeben. Er

Als Separatdruck erhältlich

«Ganzheit als Geheimnis und Auftrag»

Gibt es im Bereich der helfenden Berufe eine «Krise
der Professionalisierung»? Die Leser erinnern sich,
dass die Jahresversammlung 1982 des VSA dem
Tagungsthema «Probleme der Professionalisierung»
gewidmet war. Prof. Dr. Heinrich Tuggener und
Prof. Dr. Hermann Siegenthaler befassten sich mit
den formalen bzw. inhaltlichen Aspekten der
Professionalisierung. Die beiden im Fachblatt «Schweizer

Heimwesen» erschienenen Vorträge sind jetzt
zusammengefasst auch als Separatdruck zum Preis

von Fr. 4.- (inkl. Porto) erhältlich und beim
Sekretariat VSA, Verlagsabteilung (Tel. Ol
252 49 48) zu beziehen; Titel der Broschüre:
«Ganzheit als Geheimnis und Auftrag».

ist der mitleidende Gott geworden. Jesus ist in seinem
Leben und in seinem Sterben nicht nur Mensch für andere.
Er hat unser Elend auf sich genommen, er hat die Macht
des Leids gebrochen, er hat uns davon frei gemacht. Das
ist die unfassliche Botschaft Jesu Christi: Gott selber trägt
das Leid der Welt mit.

Versorgungs- und Transportsystem
in Baukastenelementen

Scan Modul
système de rangement et de transport
en conception bloc-éléments

Telefon
061/35 26 66

Grauba AG
Postfach
4008 Basel

Wer «Tag und Nacht8

auf den Beinen ist.
...weiss, was es heisst, müde und schwere Beine zu

haben. Übermässige einseitige Beanspruchung wie Stehen,
Sitzen oder Gehen führt oft zu Blutstauungen, das heisst zu

Krampfadern; diese können auch unsichtbar, innerhalb des

Muskelgewebes, entstehen. Ziehende Schmerzen, Krämpfe
oder geschwollene Beine sind die Folge.
Hier sind TOP-FIT-Stützstrumpfhosen und -Wadenstrümpfe
eine echte Hilfe, denn sie unterstützen die Tätigkeit der
Venen, indem sie eine Kompression auf die Beine ausüben,
die von unten nach oben stufenlos abnimmt. Dadurch
werden müde und schwere Beine entlastet.
Die modisch-eleganten TOP-FIT-Stützartikel sind angenehm

zu tragen, geben
Sicherheit und Halt
und dienen auch zur
Vorbeugung gegen

Beinbeschwerden.

M
Verlangen Sie die
Adressenliste der
TOP-FIT-Verkaufs-
stelien.

OWE?
Internationale Verbandstoff-Fabrik Schaffhausen
8212 Neuhausen am Rheinfall, Tel. 053/20251


	Leid und Sinn bei Ijob

