Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 54 (1983)
Heft: 5
Rubrik: Einsiedler Forum : zwischen Leid und Sinn steht die Liebe

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Einsiedler Forum

Zwischen Leid und Sinn steht die Liebe

«Leid und Sinn — zwei gegensitzliche Alltagserfahrungen?» Uber das letztjdhrige, im Schweizer Jugend- und
Bildungszentrum durchgefiihrte Einsiedler Forum des VSA wurde in Nr. 8/82 (S. 345 ff.) des Fachblatts «Schweizer
Heimwesen» ausfiihrlich berichtet. In diesem Jahr findet das von Dr. Imelda Abbt und Prof. Dr. Hermann Siegenthaler
geleitete Einsiedler Forum, das sich vor allem an Leute aus den Heimen fiir Behinderte sowie aus Alters- und Pflegeheimen
richtet, am 22. und 23. Juni statt. Es wird dem Thema «Ehrfurcht vor allem Leben» gewidmet sein. Unter dem Tagungstitel

«Leid und Sinn — zwei gegensitzliche Alltagserfahrungen?» sprachen vor einem Jahr Imelda Abbt iiber «Leid und Sinn
bei Hiob» und Hermann Siegenthaler iiber «Leid und Sinn in anthropologischer Sicht». Mit freundlicher Zustimmung
der Verfasser werden hier beide Vortragstexte den Lesern vorgelegt.

Von Dr. Imelda Abbt, Leiterin der Fortbildung VSA*

Leid und Sinn bei Ijob

Das Buch [job gilt als eines der bedeutendsten Werke der
Weltliteratur. Obschon viel kiirzer, hat man es mit Dantes
«Gottlicher Komodie» oder mit Goethes «Faust» vergli-
chen. In thm begegnen wir einer so tiefen Einsicht in die
allgemeine und gemeinmenschliche Erfahrung des Lei-
dens, dass es zu den kostbarsten Stiicken menschlicher
Literatur schlechthin gehort. Gerade deshalb zieht es
Menschen immer wieder in seinen Bann und riittelt sie in
ihren Tiefen auf.

Der Name Ijob hat programmatische Bedeutung. In der
Ijob-Gestalt hat sich das niedergeschlagen, was ein unbe-
kannter jiidischer Dichter vor rund 2500 Jahren erfahren
und durchlitten hat. Aber nicht nur damals im Alten
Orient, auch heute noch weckt der Name I[job bestimmte
Gefiihle. Wie man den Namen Faust mit einem Menschen
von unbegrenztem Wissens- und Tatendrang fiir die
hochsten Ziele in Zusammenhang bringt, so erinnert Ijob
an einen Menschen, der unschuldig leidet und gegen das
Leiden aufbegehrt.

[job ist eine legendidre Gestalt, die entworfen worden ist,
um als Typus den Gerechten, der dem Leiden unterworfen
ist, aufzurichten. In dieser Eigenschaft als prototypische
Gestalt ist er tiber die Grenzen des Volkes der Bibel hinaus
bedeutsam, ndmlich immer da, wo ein Mensch leidet. Die
Not Ijobs ist das Leid des Menschen schlechthin. Sie ist
auch unsere Not. Deshalb ist dieses Buch von erregender
Aktualitit auch fiir uns.

Ich mochte im ersten Teil meines Referates einiges zur
Personlichkeit [jobs sagen, und zwar vor allem in ihren
Anfechtungen. Es zeigt sich dabei, dass [job im Laufe der
Dialoge verschiedene Antworten auf die Leiderfahrung
gibt. Im zweiten Teil soll auf unsere Antworten dem Leiden
gegeniiber eingegangen werden. Der letzte Teil soll —
ausgehend von [jobs Gottes-Erfahrung — aufzeigen, wie
Sinn und Leid zusammenhéngen.

*Referat gehalten in Einsiedeln am 30. Juni 1982

218

[job — der Angefochtene

Das Buch Ijob besteht aus einem Bericht in Prosa — Prolog
und Epilog — und aus einem Hauptteil, der sich aus
Gedichten bzw. Reden zusammensetzt. (Die Heimat des
Dichters lag wahrscheinlich im Gebiet des heutigen
Syrien. Entstanden ist das Buch zwischen dem 5. und 3.
Jahrhundert v. Chr. Es ist eine Prosa-Volks-Erzdhlung.
Das Exil, beginnend 550, und die zwei Jahrhunderte
nachher waren Zeiten intensivster geistiger Auseinander-
setzung.) Die Rahmenerzidhlung ist der édlteste Teil. Sie ist
wohl ein Stiick vorexilischer Volksdichtung und ist spiter
als Einkleidung fiir Ijobs Leidensgeschichte gebraucht
worden. In der Rahmenerzidhlung tritt [job als ein Mensch
auf, der im Gliick schwimmt und bei allen als rechtschaffen
gilt. Bald aber wendet sich das Blatt. Er wird zu einem
gequilten und verachteten Mann. Er kommt Schlag auf
Schlag um alles, auf simtlichen Ebenen. Zuerst wird er
seines Reichtums beraubt. Dann wird seine Rechtschaffen-
heit in Frage gestellt: Wird er Gott auch dann noch preisen,
wenn dieser ihn nicht mehr mit Giitern segnen wird? Der
Argwohn, sein gerechtes Verhalten entspringe nur eigen-
niitzigen Motiven, greift die Ehre [jobs an. In einer Flut
von Naturkatastrophen und von Angriffen von seiten von
Menschen verliert Ijob schliesslich Hab und Gut, sein
Gesinde und endlich sogar seine Kinder. Nur einer entrinnt
jeweils, um ihm das Ungliick zu melden. Der Ring wird
immer enger. Ijobs Gesundheit hilt nicht mehr stand;
Krankheit versehrt seinen Leib. Trotz dieser Katastrophen
bleibt [job aufrecht; sein Glaube wird nicht zermiirbt, sein
Gotteslob nicht zum Verstummen gebracht. Bis zu diesem
Punkt ist er der Priifung gewachsen. Er gibt Gott recht,
weil er an ihn glaubt. Dies ist der uns bekannte volkstiimli-
che, geduldige ITjob, der schlicht und ungezwungen eine
heldenhafte Haltung zum Leiden einnimmt.

Doch diese Situation dndert sich im Hauptteil. [job zeigt
sich betroffen, ja getroffen. Die Freunde werden voller
Argwohn. Gott wird unerreichbar. Dies ist der Ubergang
zu dem Ijob, der unter dem Leiden wankt und zu
zerbrechen droht. Als Gottes Schweigen unertriglich wird,

Schweizer Heimwesen V/83



explodiert Tjob und verflucht sein Dasein. Verdachtsmo-
mente gegen [job bilden nun nicht mehr die Gliicks-Giiter,
sondern die Leiden, die iiber ihn kommen. Die Freunde
fragen sich nicht, ob Ijob wohl der Priifung Gottes
standhilt, sondern zweifeln, ob er wirklich gerecht ist. Vor
Gott kann doch keiner, der leiden muss, gerecht sein. Leid
ist doch Strafe fiir Schuld. Ijob aber weiss sich nicht
schuldig, und so wird Gott flir ihn zum Rétsel. Die Zeichen,
die Gott als Schopfer- und Heilsgott ausweisen, verblassen.
Es bleibt das unsigliche Leid, das Gott als einen feindseli-
gen und ungerechten Richter, als den Zerstorer der Kreatur
erscheinen ldsst. Das macht Ijob unendlich einsam und
bedroht ihn in der innersten Existenz.

[job — der Ringende

Die Rahmenerzahlung zeigt — wie gesagt — Ijob als
selbstverstandlich Glaubender und damit in Gott geborge-
nen Menschen. Ein im Glauben Gehaltener kann fragen,
ob man denn Gott nur das Geben und nicht auch das
Nehmen zugestehen konne?

Nackt bin ich aus meiner Mutter

Schoss gekommen,

und nackt werde ich wieder

dahingehen.

Der Herr hat’s gegeben,

der Herr hat’s genommen,

der Name des Herrn sei gelobth (Ijob 1,21)

In eine ganz andere geistige und religiose Welt versetzt uns
der Dialogteil. Er zeigt uns einen in alle Abgriinde der
Gottverlassenheit versinkenden, einen Gott anklagenden,
ja Gott ldsternden Mann.

In diesen Dialogen umkreist der Dichter unaufthérlich das
Problem des Leidens, von allen mdglichen Seiten. Und es
gelingt ihm, es in einer unvergleichlichen Tiefe zur Sprache
zu bringen. Freilich gehen die Diskurse nicht ins Abstrakte.
Sie zerlegen nicht zuerst, um dann eine in allen Teilen
diskutierte Synthese zu errichten. Das wére europdisches
Denken. Ein altisraelischer Dichter «richtet seine Seele auf
die Hauptsache, das Bestimmende in der Ganzheit und
nimmt diese in seine Seele auf, die dadurch sofort in
Bewegung gesetzt und in eine bestimmte Richtung geflihrt
wird» (G.v. Rad: Theologie des Alten Testamentes, Bd. 1,
1966, S. 423).

Der Ijob der Dialoge beginnt damit, sein Leben und seinen
Tag, der zu seinem Geburtstag bestimmt worden ist, zu
verfluchen, dhnlich wie 200 Jahre frither der Prophet
Jeremia:

«Verflucht der Tag

an dem ich geboren!

Der Tag da mich gebar meine Mutter,
er sei nicht gesegnet.

Verflucht der Mann,

der meinem Vater meldete:

Ein Knabe ist dir geboren, ein Sohn,
und ihn erfreute.

Warum nur habe ich den Mutterleib verlassen,
wenn ich Miihsal und Kummer erfahre
und meine Tage in Schande zerrinnen»
(Jer. 20, 14 f. 18).

Ijob nun:

«Vernichtet sei der Tag,

da ich geboren ward,

und die Nacht, die sprach:

Empfangen ist ein Knabe.

Jener Tag — er werde Finsternis,

nicht frage nach ihm Gott

in der Hohe,

und nicht ergldnze tiber ihm ein Lichtstrahl.»
(Tjob 3, 3 ff.).

Heute wiirden wir voreilig von einem psychischen Zusam-
menbruch, von einer Erfahrung der Sinnleere sprechen.
[job standen solche verallgemeinernden Schablonen nicht
zur Verfiigung. Er konnte unter dem zunehmenden Lei-
densdruck nicht einmal die géngigen religiGsen Interpreta-
tionsmuster seiner Zeit zu Hilfe nehmen, um sein Ungliick
zu situieren und sich wenigstens ein bisschen verstandlich
zu machen. «Ein allgemeiner Autoritédtsverlust der alten
Glaubensvorstellungen, eine Emanzipation, vor allem der
weisheitlich denkenden Kreise in eine sehr spirituelle
Religiositit, ein Heraustreten aus der Geborgenheit herge-
brachter sakraler Ordnungen, eine Verlegung des religiosen
Schwerpunktes in Reflexion und Lehre, eine radikale
Individualisierung des Glaubenslebens» (vgl. G.v.Rad,
Band 1, S. 424 ff)) sorgten dafiir. [job weiss nichts mehr
von den Heilsordnungen des Kultes, nichts mehr von
Jahwes Satzungen in der Geschichte. Oder wenn er davon
wusste, dann beruft er sich nicht auf sie. In einer
gemeindelosen Existenz trédgt er isoliert seinen Kampf mit
Gott aus. Er ist ein personlich Ringender, dem niemand
und nichts helfen kann.

Israel hatte, wie alle Volker des Altertums, das Leiden mit
dem Bosen in einen ursdchlichen Zusammenhang ge-
bracht. Nach jener Uberzeugung kam mit jeder bésen Tat
ein Unheil in Lauf, das frither oder spater auf den Téter
zurtickkehrt. «Die Gottesfurcht fiigt Tage hinzu, aber die
Jahre der Frevler sind kurz. Der Gerechte wird niemals
wanken, Frevler werden das Land nicht bewohnen» (Spr
10, 27.30). Noch heute sagen wir: «Gottes Miithlen mahlen
langsam, aber sicher». Die Auffassung, dass Leiden auf ein
Verschulden des Menschen zuriickgeht, geriet in eine
Krise, als man wahrend der Eroberung Jerusalems durch
die Babylonier im Jahre 586 und im Exil die Erfahrung
machte, dass Gerechte wie Silinder gleicherweise in den
Strudel der Katastrophen hineingerissen werden. In der
traditionellen Vorstellung wurde das Unheil von einer
menschlichen, schicksalwirkenden Tat in Bewegung ge-
setzt; es war ein Teil von ihr. Nun musste man auch mit
anderem rechnen. So auch Ijob. Seine idividualistische
Frommigkeit konnte mit solchen Mechanismen wenig
anfangen (vgl. job 6,24; 10,2; 10,7), auch wenn er die
traditionellen Vorstellungen nicht einfach abstreifen konn-
te. Aber, und das musste ihn zermiirben, er hatte auch
nichts an die Stelle der herkdmmlichen Anschauung zu
setzen. Das ist der Grund, warum er sich mit dem
Zerbrechen der alten Glaubensvorstellungen an einen
Abgrund gestellt sah. Ubrig blieb nur Gott, und zwar
zugleich in grenzenloser Macht und in grenzenloser
Heiligkeit. So verteidigt [job seinen Freunden gegeniiber
die Freiheit Gottes, dessen Taten von keiner menschlichen
Instanz kontrolliert werden konnen. In Freiheit setzt Gott
das Recht; und behilt deswegen immer recht. Dennoch,

219



und das ist die Anfechtung, kann [job nicht zugeben, dass
er durch Schuld das bisher gliickliche Gottesverhiltnis
gestort hat. Er weiss freilich, dass ihm das nichts niitzt.
Denn Gott ist ja frei; allein sein Recht gilt. Damit aber ist
— wenn Unschuld nichts mehr gilt — ljobs ganze Existenz
von Grund auf bedroht. Dass ljob nicht flieht, sondern mit
diesem Gott zu ringen beginnt, sollte ithn schliesslich zu
einer der unvergesslichen Leidensgestalten der Geschichte
machen.

Tjob schneidet in seinen Klagen eine Fiille von Themen an
und wechselt diese auch sprunghaft. Einen grossen Raum
nehmen die Entsetzensausbriiche iiber die Masslosigkeit
der Macht Gottes ein und iber die Freiheit, in der er sie
gebraucht. Ja, das Gottesbild nimmt geradezu ddmonische
Ziige an. Gott «knirscht» liber [job die Zdhne; Gott hat
ihn am Genick gepackt und zerschmettert; seine Nieren
durchbohrt; seine Galle ergiesst sich auf die Erde. Es lasst
sich eine wachsende Entfremdung im Verhéltnis [jobs zu
Gott, eine stindig sich erweiternde Kluft erkennen. Ijob
ist in letzte Tiefen des Schreckens und der Nacht geraten.

Etwas anderes aber iiberschneidet sich — paradoxerweise —
damit. Es dringt [job trotz allem immer wieder zum
Gesprich mit Gott. Zwischen ihm und Gott muss eine
Rechtsentscheidung gefillt werden. Ijob mdchte sie fiir sich
gewinnen. Sein Mut und seine Gewissheit ist seine Gerech-
tigkeit, an der er festhélt, seine Identitét, von der er nicht
lasst (27, 5 £.). Ijobs Identitdt ist der eigentliche Gegenstand
des Rechtens mit Gott. Selbstverstindlich weiss [job, dass
kein Mensch und auch er nicht schuldfrei ist (9,2; 14,4).
Nur setzt er das gewohnte Verhdltnis des gniddigen Zuge-
kehrtseins Gottes zum Menschen voraus. Und dieses
Verhiltnis hat Ijob nicht gelost, weder durch eine Absage
noch gar durch eine Abkehr. Es war Gott, der sich immer
mehr in die Verborgenheit zuriickgezogen hat. In dieser
Beziehung bewegt sich [job noch ganz in den Vorstellungen
der Tradition. Da will und kann Ijob etwas nicht verstehen.
Jahwe hatte doch sonst nie so an den Seinen gehandelt.
Warum ist es bei ihm anders? Es geht ihm hier nicht um
den Sinn des Leidens, sondern um seine Rechtfertigung,
die ihm verloren gegangen zu sein scheint. [job greift dabei
in seiner Verzweiflung sogar auf uralte Vorstellungen
zuriick: so wenn er Gott als Blutrdcher anruft, oder als
Eigentiimer allen Lebens. Wo immer Leben durch irgend

Um Ijob zu verstehen,

Die Ijobgeschichte zeigt, dass es verschiedene Antworten
auf das Leid und die Leiderfahrung geben kann. Unsere
taglichen Reaktionen auf das Leiden sind dagegen oft mehr
oder weniger stereotyp. Entweder nehmen wir den Kampf
gegen das Leiden auf, oder wir weichen thm aus. Das erstere
ist wohl eine stammesgeschichtliche Erwerbung des Men-
schen. Jedenfalls ist der Kampf gegen das Leiden ein
wesentlicher Bestandteil der menschlichen Kultur. Irgend-
wie setzt er voraus, dass das Leiden authebbar ist. Der
Erfolg ist zwar meist begrenzt. Trotzdem wird das Leiden
nicht als notwendig zum Dasein gehorig betrachtet. Wenn
nur erst die Medizin sich vervollkommnet hat, wenn nur
erst die Gerechtigkeit in der Gesellschaft hergestellt ist

220

eine Gewalttat bedroht ist, da steht doch ein unmittelbares
Interesse Gottes auf dem Spiele. Das weiss [job; und darum
appelliert er feierlich an Gott, und zwar gegen Gott. Und
natiirlich kommt in der daraus entstehenden ungeheuren
Spannung das Gottesbild in Gefahr. Der schiitzende
Bundesgott der Uberlieferung 16st sich mehr und mehr auf
vor dem zerstorenden Gott seiner Erfahrung. Er appelliert
an den einen wie an den andern. Er glaubt immer noch,
dass der Bundes-Gott, der Erloser-Gott, seine, [jobs Sache,
zum Siege fiihrt. «Schon jetzt, siche, lebt im Himmel mir
ein Zeuge, mir ein Mitwisser in der Hohe» (16, 19. ff).
«Ich aber weiss: mein Anwalt lebt, und ein Vertreter
entsteht (mir) tiber dem Staube» (19, 25 ff.). Ljob spiirt
hierin immer wieder Gewissheit, und auch starken Trost.
Aber die Dialogreden sind noch nicht beendet, es sind
trostliche Durchbriiche, das Ringen geht weiter.

Dennoch sind diese Reden mit Gott Hohepunkte. Verwun-
derlich ist es, dass Gottes Antworten ganz anders aussehen,
als wonach Ijob gefragt hat. Gottes Antwort besteht
zunichst in einer Fiille von Gegenfragen. Alle weisen auf
die lacherlichen Grenzen des menschlichen Denkens hin.
Es wird auch immer wieder deutlich, dass nicht hinter jeder
Frage gleich eine Antwort liegt, eine Antwort, die dem
Menschen sofort einleuchtet. Die Gottesrede procht auf
die Wunderbarkeit der Weltlenkung durch Gott. Dahinter
aber liegen grossere Wunder, die sich Gott nicht entreissen
ldsst. So wird in der Gottesrede immer wieder auch
Positives durchsichtig. Trotz allem feiert die Gottesrede
unentwegt die Gerechtigkeit Gottes seinen Geschdpfen
gegeniiber, sein heilsames, segnendes Zugekehrtsein. Und
das ist eine Antwort auf [jobs erschiitterndes Fragen.

Gott gibt aber auf andere Weise Antwort, als [job dies
erwartet hitte. Der Macht und den Moglichkeiten Gottes
sind keine Schranken gesetzt. Wenn I[job auch wider-
spruchsvoll und gar unmoglich erscheint, so ist er doch
auch immer wieder liberwiéltigt von der Allmacht Gottes,
die kein «unmdglich» kennt. Er staunt vor den tausend
Ritseln gottlichen Waltens. Er staunt, dass sich der
Schleier des Geheimnisses nicht liiftet. Dennoch, damit
dass Ijob Gott die Ehre gibt -und sich in seine Grenzen
verweisen ldsst, ist noch nicht alles gesagt. Es gibt eine
Antwort. Doch bevor wir auf sie eingehen, mochte ich
etwas zu unseren moglichen Antworten auf Leid-Erfah-
rung sagen.

muss einer Ijob werden

usw., dann lassen sich physische Schmerzen, Krankheiten
und alle erniedrigende Abhédngigkeit vermeiden!

Eine zweite Reaktion will dem Leiden nicht ins Angesicht
blicken. Ich tdusche mich und andere. Ich will vom Arzt
gar nicht die Wahrheit wissen, die Krankheit nicht
anerkennen, die korperlichen und geistigen Méngel nicht
sehen, die soziologische Situation in Wirklichkeit gar nicht
wahrhaben. Oder ich weiche dem Leid, das andere trifft,
aus, indem ich mich fernhalte, indem ich mich von einem
Menschen rechtzeitig zuriickziehe, wenn sein Elend un-
heilbar wird.

Schweizer Heimwesen V/83



Auch in der [joberzdhlung werden solche Mdoglichkeiten
erwogen. Doch sie geniigen Ijob nicht. Denn sie erfassen
weder den Sinn des Leidens, noch handeln sie aus der Tiefe
der menschlichen Existenz. Nicht, dass man Massnahmen
trifft, um Leiden zu mildern bzw. praventiv zu verhindern,
nicht dass man dem Leiden auch aus dem Weg zu gehen
sucht, verdient von menschlicher Existenz her Kritik,
sondern dass am Leiden nur die Oberflache gesehen und
die Reaktion nur auf sie ausgerichtet wird.

Was aber ist an diesen Reaktionsweisen auf das Leiden so
falsch? Wurde nicht gesagt, dass sie stereotyp sind, und das
heisst doch: dass die meisten Menschen, auch wir selber,
uns dem Leiden gegeniiber so verhalten? Was soll denn
das, nach einem Sinn des Leidens suchen, wenn doch die
meisten Menschen im Leiden keinen Sinn zu sehen
vermogen und damit alles tun, um ihm zu entgehen? Wenn
Letzteres moglich wire, wenn man als Mensch dem Leiden
ganzlich ausweichen konnte, dann hétten diejenigen, die
so fragen, allerdings recht. Dann wire es ein intellektueller
Luxus, eine blosse Tédndelei, nach Tieferem, nach Sinn zu
suchen, wo doch «Beseitigung» die einzig richtige Antwort
wire. Nun kann aber dem Leiden nicht entronnen werden.
Wir konnen die Ursachen fiir dieses oder jenes Leiden
mildern, das Leiden als solches abschaffen aber konnen
wir nicht. Hier steht menschliches Konnen und Vermogen
an einer Grenze. Alles Tun «als ob» — als ob es doch
moglich wire, ndmlich ohne Leiden zu leben - ist eine
Vertuschung der Wirklichkeit.

Noch sind aber nicht alle moglichen Haltungen dem
Leiden gegeniiber zur Sprache gekommen. Warum nicht
das Leiden akzeptieren, wie der fromme Ijob in der
Rahmenerzihlung? Da dem Leiden nicht zu entkommen
ist, machen wir wenigstens das Beste daraus! Ist es denn
nicht so, dass viele Menschen aus einer religidsen Uberzeu-
gung heraus Ja zum Leiden sagen? Sie werden mit ihm
versohnt, weil sie erwarten, dass ihnen daraus im andern
Leben eine um so grossere Seligkeit erwachst. Es gibt
zudem Menschen, die am Leiden als solchem Geschmack
finden, sie haben zum Beispiel Freude am Aushalten-
Konnen von Leiden. Sie sehen darin eine menschliche
Grosse und eine Werterprobung ihrer Person. Wo solche
und dhnliche Ansitze sind, konnten sie doch gepflegt und
entwickelt werden. Eventuell liessen sie sich auch zu
Erziechungsidealen machen, so dass mit der Zeit ein
anderes, weniger verkrampftes, eventuell sogar gliickliches
Verhiltnis zum Leiden entstehen konnte.

So sehr sich diese, sagen wir: positive Einstellung zum
Leiden von den erstgenannten, negativen Einstellungen
unterscheidet, eines hat sie mit diesen doch gemeinsam:
das Leiden wird als etwas verstanden, das man trotz allem
irgendwie in die Finger bekommen kann, das sich bei
klugem Verhalten domestizieren oder wenigstens zu einem
brauchbaren Mittel machen ldsst. Mit anderen Worten ist
Leiden auch ein Phinomen, das seine Schwierigkeiten hat,
so kann ihm menschliches Wissen, menschliche Klugheit
und menschlicher Einsatz doch den Stachel nehmen und
zu einem schonen Teil sogar beikommen.

Gerade die Gestalt [jobs zeigt uns aber, dass dies letztlich
nicht moglich ist. Er und seine Freunde sind gescheitert
am Leiden, das darf und soll nicht verschleiert werden.
Ijob ist an endgiiltige Grenzen gestossen. Aber, so wollen

Einladung an alle
VSA-Veteranen

zur traditionellen Zusammenkunft auf
Mittwoch, 14. September 1983

in unsere alt-ehrwirdige Bundesstadt Bern

Programm:

ab

1 d=80IRE Besammlung der Teilnehmer
im Blrgerhaus Bern.
(Ausgang vom Bahnhof,
Neuengasse. Drei Gehminu-
ten bis zum Blirgerhaus.)

12.00 Uhr Gemeinsames Mittagessen im
Saal des Birgerhauses.

13.45 Uhr  Die Grubenblasmusik
(Knaben aus dem Heim zur
Grube) spielt zur Eréffnung
des unterhaltenden Teils

zirka

14.00 Uhr «Ueli der Schreiber», beson-
ders bekannt durch seine
witzigen Beitrage im Nebel-
spalter, erzahlt uns Unterhal-
tendes.

Anschliessend weiterer
Auftritt der Grubenmusik.

zirka

15.00 Uhr  Freies Gesprach und vielleicht
auch gemeinsames Singen
einiger Lieder.

zirka
16.30 Uhr Schluss des offiziellen Pro-
gramms.

Liebe Veteranen,

Wir werden lhnen im Juni eine personliche
Einladung mit Anmeldetalon zukommen
lassen. Machen Sie sich flir dieses Treffen
frei und kommen Sie nach Bern. Es ist ja
immer nett, ein paar Stunden mit Freunden
und alten Bekannten verbringen zu durfen.
Veteranen, die keine persodnliche Einladung
erhalten, wollen sich bitte beim Sekretariat
VSA (Tel. 01 252 49 48) melden.

221




wir jetzt fragen, kann nicht jedes An-die-Grenze-Kommen
dem Menschen auch etwas offenbaren? Dass der Mensch
am Leiden scheitert, diese Erkenntnis mag einem Leiden-
den wenig helfen, fiir andere aber — die ihn Betreuenden
oder Angehorigen — kann das eine immense Bedeutung
erhalten. Will der Mensch namlich verstehen lernen, was
es heisst, menschlich zu leben, worauf es ankommt, dann
hat er sein Nichtwissen, seine Unzuldnglichkeit, sein
Scheitern vor dem Leiden in Anschlag zu nehmen. Am
stirksten wird dies wohl im Tod offenbar. Was namlich
angesichts des Todes wesentlich bleibt, ist aus der Tiefe
getan, das andere wird hinfillig. Ahnliches ldsst sich vom
Leid sagen.

Wenn das Scheitern vor dem Leiden und dem Tod letztlich
ausgehalten wird, kann sich uns, wie eben angedeutet, eine
neue Lebensdimension erdffnen. Was damit gemeint ist,
l4sst sich im Grunde weder definieren noch beschreiben.
Es lisst sich nur leben. Man kann allenfalls versuchen,
darauf hinzufiihren, indem man Wege zeigt, die der
einzelne beschreiten kann — wie dies bei [job der Fall ist —,
um das Gemeinte, die Tiefe der menschlichen Existenz in
den Blick zu bekommen. Dann aber liegt es am einzelnen,
aus der Tiefe zu leben, sagen wir: «existenziell» zu leben.
Ohne dieses je eigene Ergreifen ist auch ein existenzielles
Verstindnis des Leidens (wie auch des Todes) unmoglich.
Das aber ist gemeint, wenn wir oben sagten: Um [job zu
verstehen, muss einer [job werden. Mit anderen Worten
heisst das: unsere Antwort auf das Leid und die Leiderfah-
rung sollte heissen: aus der Tiefe leben, existenziell leben!
Das mochte ich noch kurz erldutern. Wir haben gesehen,
dass es verschiedene Reaktionen auf das Leiden geben
kann. Man kann das Leiden nicht beseitigen oder sich an
ihm vorbeizudriicken suchen, oder aber es durch Akzep-
tieren entschirfen bzw. als Mittel zu etwas Hdoherem
beniitzen wollen. Ob eine dieser Reaktionen jemals zufrie-
denstellend gelingen kann, wollen wir hier dahingestellt
sein lassen. An einer Tatsache mindestens, die Leid
bedeutet, miissen alle diese Versuche scheitern: am letzten
Leiden, am Tod. Nur wenn wir an der Oberflidche
verbleiben, konnen wir uns daran vorbeidriicken. Wir
konnen das zu etwas machen, das uns im Moment nicht
beschiftigt. Wir konnen dem Tod aus dem Wege gehen,
wo immer ihm in unserer Umgebung zu begegnen wire,
und wo das nicht moglich ist, ihn verniedlichen und
verharmlosen, wie jener Barockkiinstler, der unter eine
Darstellung des Sensemannes «Das Tddleiny schrieb. Wir
konnen uns an religiose Auffassungen klammern, die das
Leid und den Tod zur Nahtstelle zwischen zwei Welten
und damit zu etwas Voriibergehendem, Nicht-End-
giiltigem machen usw. All das hebt aber nicht auf, dass,
wenn ich dem Tode ungeschiitzt ins Auge zu sehen gewillt
bin, er fiir mich eine Wand ist, hinter die ich nicht sehen
kann. Das Leid, und der Tod vor allem, ist ein «Nichts»
zu allem, was uns vertraut ist. An ihm scheitert das Wissen.

Zudem ist das Leid, der Tod, immer mein Leid, mein Tod.
Sie kommen auf mich zu, sie sind schon da. Ich kann nicht
ausweichen. Niemand kann fiir mich das Leid und den Tod
auf sich nehmen. Es geht um mein persénliches Leben.
Meine ganz personliche Antwort kann deshalb nur heissen:
mich dem Leiden in seiner ganzen Unheimlichkeit zu
stellen. Und zwar hier und jetzt. [job hat das durch die
vielen und schwersten Anfechtungen hindurch getan. Er
ist ihm nicht ausgewichen, er hat sein Leiden auf sich

222

genommen. Er hat sich selber als Menschen ergriffen. Dazu
braucht es, angesichts der Briichigkeit des menschlichen
Daseins, Entschlossenheit. Denn aus der Tiefe leben
bedeutet: Ja sagen zu sich, zu seiner eigenen Innerlichkeit,
zur freien Entscheidung angesichts tiefster Leiden, zum
Streben nach Wahrheit in allem Scheitern. Vielleicht kann
uns [job noch ein bisschen weiterhelfen. — Damit sind wir
beim vierten Teil unseres Referates:

Sinnerfahrung im Leiden

[jobs Antwort setzt im Grunde dort ein, wo der unendlich
ferne Gott nach ihm greift. Gott ldsst ihn nicht los und
sucht ihn im unmittelbaren, personlichen Anruf. Hier ist
nicht mehr Ijob, der herausfordert, sondern Gott fordert
heraus. Gott ist es, der Ijob in die tiefste Selbsterkenntnis
filhrt. Da geht ihm auf, dass Gott nicht mit Mitteln der
Menschenweisheit zu messen ist. Das zu meinen ist nicht
bloss ein Irrtum, sondern die eigentliche Urschuld des
Menschen — sein zu wollen wie Gott. Wenn [job bis jetzt
Gott immer wieder vorgerechnet hat, wie gerecht er auf
moralischem und religiosem Gebiet immer war und wie
korrekt er sich in seinem Gewissen fiihlt, so geht ihm jetzt
auf, dass seine Grundhaltung Gott gegeniiber eine des
Habens war. Er versuchte der letzten Ursache des Leidens,
das heisst Gottes, hab-haft zu werden.

Selbstverstindlich steht [job hier in guter Tradition. «Vom
Horensagen hatte ich von dir vernommen.» Die Weisheits-
lehrer hatten es immer so gemacht, wie [job. Der iiberliefer-
te Gottesbegriff hatte auch Ijobs Denken bestimmt. «Aber
der Begriff muss gesetzt werden, damit er vernichtet werden
kann» — so sinngemaiss J. G. Fichte. Es gibt keinen Begriff,
der nicht an der Wirklichkeit Gottes zerbrechen wiirde.
Erst im lebendigen Leben mit Gott wird der Mensch
eigentlich. Da geht ithm auf, dass das Unheil des Menschen
darin besteht, in der Gottferne zu stehen. In allem Leid
hatte Ijob trotz allem auch die Nihe Gottes gesplirt, seine
Herausforderung; und er wurde bis in die letzten Wurzeln
der Existenz erschiittert. Das begann er jetzt zu begreifen.
Warum sollte ihm seine Antwortlosigkeit jetzt noch bela-
sten. Er war ein Mensch, ein Geschopf, und kein Gott.
Dies erkennt und anerkennt [job. Er verzichtet auf die
letzten Reste von Eigengeltung und von Rechthaberei vor
Gott. Und daraus strdmt ihm nun auf einmal Erfiilltsein
und Hoffnung. «Nun aber hat mein Auge dich geschaut.»
Das Unbegreifliche wird Ereignis. Der erhabene Gott, den
Ijob schlussendlich in der Maske seines Feindes zu sehen
glaubte, und der ihn niederbeugte bis ins letzte, er wandelte
sich nicht. Aber [job wandelte sich, und das richtete ihn
auf, eroffnete tihm Zukunft, gab seinem Leben Sinn. Nun
neigte sich fiir ihn Gott gnddig herab, begegnete ihm. [job
machte, dass das Handeln Gottes das Alles-Entscheidende
ist. Denn Gott gibt mehr als ein Mensch jemals erwarten
dirfte. Gott gibt sich selber. Er ldsst den Menschen an sein
Herz heran. Und damit ist, gewiss flir uns bruchstiickhaft,
das Widerspriichliche im Leiden aufgehoben. Dieses Gott-
schauen ermoglichte [job, die letzten Reste von Selbstan-
spruch aufzuheben. Der Weg des Leidens wird zum
héchsten Punkt der gottlichen Gnade.

Es scheint, dass der Dichter der Ijob-Reden der Ansicht
war, der Mensch konne Gott nicht wirklich erkennen,

wenn er nicht zuvor das Leid erfahren habe und durch die

Schweizer Heimwesen V/83



Wucht des Geheimnisses des Leidens beinahe erdriickt
worden sei. Die Seele muss sich zuerst geistig ganz
entleeren, damit Raum wird fiir das Gottliche. Die
Sinnerfahrung im Leiden ist deshalb die, dass sie hinaus-
weist in tiefere, weitere, gottlichere Dimensionen. Auch
wenn dem Menschen durch das Leiden hindurch aufgeht,
dass er von der unendlichen Giite Gottes getragen ist, muss
das nicht heissen, dass er nun eine rational befriedigende
Antwort auf das Leiden hat. Rational sein heisst mit
Grenzen leben! Aber gerade an Grenzen tut sich auch
Hoffnung auf, entsteht Glauben und vielleicht — sekunden-
haft — Schauen. Und da wird der Mensch wirklich inne,
dass er auf Gott hin geschaffen ist, dass seine leidende
Existenz letztlich begierig ist auf denjenigen, den kein Wort
zu fassen und den kein Bild auszudriicken vermag.

Uns Christen ist im Ereignis von Golgota eine Hilfe zur
Bewiltigung des Leidens gegeben. In ihm ist der Gott der
Ferne, der Unerreichbare, der Unfassbare Mensch gewor-
den. Et homo factus est pro nobis oboediens usque ad
mortem, mortem autem crucis. Dieser Gott-Mensch ist fiir
uns gehorsam geworden bis zum Tod, ja bis zum Tod am
Kreuz. In seinem Verlassenheitsruf am Kreuz: Mein Gott,
mein Gott, warum hast du mich verlassen? (Mk 15,34; Mt
27,46 f.)ist das Leid Ijobs aufgenommen und erfiillt. Gottes
Sohn ist nicht nur seinen Jiingern und Freunden, sondern
auch von seinem Vater selbst verlassen. In Jesu Leiden und
Tod hat sich Gott selber in unser Leid hineinbegeben. Er

Wer <Tag und Nacht»
auf den Beinen ist...

see WeISS, WAS es heisst, miide und schwere Beine zu

haben. Ubermdssige einseitige Beanspruchung wie Stehen,
Sitzen oder Gehen fiihrt oft zu Blutstauungen, das heisst zu
Krampfadern; diese konnen auch unsichtbar, innerhalb des
Muskelgewebes, entstehen. Ziehende Schmerzen, Krampfe
oder geschwollene Beine sind die Folge.

Hier sind TOP-FIT-Stitzstrumpfhosen und -Wadenstrimpfe
eine echte Hilfe, denn sie unterstttzen die Tatigkeit der
Venen, indem sie eine Kompression auf die Beine ausuben,
die von unten nach oben stufenlos abnimmt. Dadurch
werden mude und schwere Beine entlastet.

Die modisch-eleganten TOP-FIT-Stutzartikel sind angenehm

’ === zufragen, geben

Sicherheit und Halt
und dienen auch zur
Vorbeugung gegen
Beinbeschwerden

A
L\

Verlangen Sie die
Adressenliste der
TOP-FIT-Verkaufs-
stellen

VB

Internationale Verbondstoff—‘Fobr%k Schaffhausen
8212 Neuhausen am Rheinfall, Tel. 053 /202 51

Als Separatdruck erhaltlich

«Ganzheit als Geheimnis und Auftragy»

Gibt es im Bereich der helfenden Berufe eine «Krise
der Professionalisierung»? Die Leser erinnern sich,
dass die Jahresversammlung 1982 des VSA dem
Tagungsthema «Probleme der Professionalisierung»
gewidmet war. Prof. Dr. Heinrich Tuggener und
Prof. Dr. Hermann Siegenthaler befassten sich mit
den formalen bzw. inhaltlichen Aspekten der Pro-
fessionalisierung. Die beiden im Fachblatt «Schwei-
zer Heimwesen» erschienenen Vortrdge sind jetzt
zusammengefasst auch als Separatdruck zum Preis
von Fr. 4.- (inkl. Porto) erhdltlich und beim
Sekretariat VSA, Verlagsabteilung (Tel. 01
25249 48) zu beziehen; Titel der Broschiire:
«Ganzheit als Geheimnis und Auftragy.

ist der mitleidende Gott geworden. Jesus ist in seinem
Leben und in seinem Sterben nicht nur Mensch fiir andere.
Er hat unser Elend auf sich genommen, er hat die Macht
des Leids gebrochen, er hat uns davon frei gemacht. Das
ist die unfassliche Botschaft Jesu Christi: Gott selber trigt
das Leid der Welt mit.

Versorgungs- und Transportsystem Grauba AG
in Baukastenelementen Postfach
Scan Modul .
systéme de rangement et de transport Telefon

en conception bloc-elements 061/35 26 66

223



Leid und Sinn in anthropologischer Sicht

Von Prof. Dr. Hermann Siegenthaler, Ziirich*

Die Frage nach dem Vorgehen

Nichts scheint ndher zu liegen, als fiir die folgenden
Ausfiihrungen methodisch dem Titel dieser Tagung zu
folgen: Zuerst die eine Seite, das Leid, zu behandeln, dann
in einem weitern Schritt die andere, den Sinn - und
abschliessend, wenn es sich als notwendig oder moglich
erweisen sollte, beide Seiten in eine einheitliche Schau
zusammenzufiihren. Doch fiirchte ich, durch ein derartiges
Vorgehen — fiir welches wirklich vieles spricht — entstiinde
aus dem, was die beiden Begriffe bezeichnen, zwei Merk-
male des Menschen, die wir losgeldst voneinander nach
einzelnen Aspekten untersuchen konnten. Und dieses
Vorgehen fiele leicht in die Gefahr, beide vom Menschen
zu trennen. Unter keinen Umstdnden darf dies geschehen.
Denn das Anliegen, um das es hier geht, ist zu ernsthaft,
als dass wir uns denkerische Spielereien erlauben diirften.

Doch stehen wir vor einer schwierigen Aufgabe: Uber
Erfahrungen zu sprechen und gleichzeitig uns selbst
dauernd mitzumeinen. Dies ist im Grunde genauso para-
dox, als wenn ich von uns forderte, am Rande eines Flusses
zu stehen und zuzuschauen, wie wir draussen vorbei-
schwimmen. Die meisten Denker, die sich zum Thema
«Leid und Sinn» ausgesprochen haben, erwecken in mir
den Eindruck, als stiinden sie am Rande und betrachteten
Leid und Sinn «des andern» da draussen.

Gefordert ist ein Denken, welches sich in eine Schicht
unseres eigenen Wesens vorzudringen wagt, wo das allen
Menschen Gemeinsame aufleuchtet: Wo Grundstrukturen
sichtbar und erfahrbar werden, die uns auch mit jenen
Menschen verbinden, mit welchen wir es in unserer
alltdglichen Arbeit zu tun haben —gleichgiiltig, wie intensiv
ihre Schiddigung oder ihre Behinderung ist. Wenn ich
diesen Satz ausspreche, setze ich gleichzeitig voraus, dass
es dieses Gemeinsame gibt. Diese Behauptung soll sich im
Verlaufe der folgenden Ausfiihrungen bestdtigen — sonst
miissten wir einen andern Weg des Denkens einschlagen.

Zu diesem Zwecke nehme ich vorerst einmal an, die
Erfahrungen von Leid und Sinn gehérten zum Wesen des
Menschen. Diese Annahme fiihrt zu einer bestimmten
Einstellung ihnen gegeniiber: Wir werden dazu aufgefor-
dert, beide Erfahrungen zu akzeptieren — mehr noch: Sie
nach hrer Funktion fiir unsere Selbstwerdung und unsre
Weltbegegnung zu befragen. Diese Einstellung ist gemeint,
wenn im Titel meines Referates von der «anthropologi-
schen» Sicht gesprochen wird. Es ist damit eine Denkweise
bezeichnet, welche versucht, sich dem Wesen des Men-
schen von einer ganz bestimmten Erfahrung aus zu nihern
— doch immer so, dass das eigene Menschsein und dessen
Verstandnis mit hereingenommen wird. Solches Vorgehen
ist im Grunde immer ein Wagnis, weil nie zum vornherein

*Vortrag gehalten in Einsiedeln am 30. Juni 1982

224

feststeht, was uns auf dem Wege solcher Annidherung an
unser eigenes Wesen geschieht, ja nicht einmal vorausge-
setzt werden darf, dass wir das Ziel tiberhaupt erreichen
werden.

Diese Einstellung soll nicht als unnétige Verunsicherung
bewertet werden, obwohl auch diese sehr hilfreich und
heilsam sein konnte. Vielmehr soll sie uns zur Bescheiden-
heit fiihren, wenn es darum geht, sich dem eigenen Wesen
zu ndhern. Auf dieser Grundlage will ich versuchen, die
beiden Erfahrungen in verschiedene Beziige zu stellen —
unser Wesen unter verschiedenen Aspekten zur Darstel-
lung zu bringen.

Leid und Sinn
in verschiedenen Beziigen

a) In unserer Umgangssprache verwenden wir die Formu-
lierung: «Ich leide an etwas.» Damit meinen wir das
personliche Leiden, welches sich in der oberflachlichen
Schicht unseres Wesens als korperlicher Schmerz zeigt,
sich aber auch in tiefere Schichten ausdehnen kann. Anders
ist der Ausdruck: «Es ist mir ein Leid zugestossen oder
widerfahren.» Hier liegt die Betonung in der Annahme
eines objektiv gegebenen Leides, das dann zum personli-
chen Leiden wird, wenn ich davon betroffen bin und somit
meine Mitbeteiligung zum Ausdruck bringen will.

Die Erfahrung des Leidens «an etwas» hat in der Geschich-
te der Menschheit immer wieder dazu gefiihrt, sich
Gedanken zu machen dartiiber, wie sich der Mensch diesem
Leiden gegeniiber einzustellen habe. Die eine Epoche
betonte den Kampf, das trotzige Sich-Stemmen gegentiber
dem Leid, um schliesslich siegreich aus diesem Kampf
hervorzugehen und sich selbst zu finden. Denn Leid gibt
es nur dadurch, dass der Mensch zu schwach ist, im Leben
zu bestehen. Die andere Auffassung betonte das Gegenteil:
Sich dem Leid hinzugeben, es anzunehmen, um es durch
solche Annahme zu mildern. Beide Auffassungen stellen
das Leid als etwas dar, welches durch unsere Einstellung
verdndert werden konne — letztlich ist das Leid hier der
bewussten Beeinflussung des Menschen zuginglich. Da-
durch scheint jene Kluft zwischen dem Leidenden und dem
Leid einzutreten, die ich gerade vermeiden mdochte. Wir
horten in der Hiob-Geschichte beide Versuche — keine
jedoch brachte jenen Frieden und jene Einsicht, nach
welchen sich Hiob sehnte.

LEID ¢

- SINN

Wenn wir in dieser Weise tiber die Leiderfahrung nachden-
ken, werden wir unweigerlich zur andern Erfahrung
hingelenkt, die mit dem Begriff «Sinn-erfahrung» zum
Ausdruck kommt — und diese Erfahrung erscheint dann als

Schweizer Heimwesen V/83



PRAXIS-SEMINAR VSA
9./10. Juni 1983, im Franziskushaus Dulliken

Leitung: Dr. Imelda Abbt

Wie setze ich das Leitbild des Heimes
in die Praxis um?

Dieses Seminar ist ein Angebot, das aus vielfachem Wunsch der Heimleiter und der Kaderpersonen hervorgeht.
Wie kénnen der Heimleiter und seine verantwortlichen Mitarbeiter Einsichten, Standpunkte, aber auch Fachwissen
im Heim weitergeben? Die Frage nach dem Umsetzen in die Praxis beschaftigt Padagogen, Lehrer, Eltern usw.
seit jeher. Sie muss in jeder Zeit wieder neu beantwortet werden.

Diese erste Arbeitstagung versteht sich als Beitrag zur Hilfe flr die Vermittlung. Zudem soll sie eine vertiefte
Auseinandersetzung und Vorbereitung auf die Novembertagung fir Altersheimleitungen und Kaderpersonal mit
dem Thema «Fdrdern durch Fordern» sein.

Programm:

Donnerstag, 9. Juni 1983 10.00 Begriissung.
Aus welchen Quellen nahrt sich ein Leitbild?
Referat: Imelda Abbt, anschliessend Verarbeitung.
14.30 «Fordern durch Fordern» — Ein mogliches Leitbild?
Arbeit in Gruppen unter der Leitung von Peter Blirgi, Barau;
Annemarie Gehring, Barau; Oskar Meister, Schaffhausen;
Jakob Miiller, Méhlin.

17.00 Verschiedene Moglichkeiten und Wege, Wissen und Einsichten in die
Praxis umzusetzen.
Referat: Prof. Dr. Konrad Widmer, Zirich.

20.00 Gemditliches Beisammensein.
Freitag, 10. Juni 1983 9.00 «Fordern durch Fordern».

Die Gruppenergebnisse werden mit dem Referat von Prof. Widmer
konfrontiert.

10.30 Kurzvoten mit Fallbeispielen aus der Praxis:

Peter Blirgi: Verantwortungsbewusstsein durch Fordern
fordern.

Annemarie Gehring: Sachkompetenz durch Fordern férdern.

Oskar Meister: Teamfahigkeit durch Fordern fordern.

Jakob Miiller: Initiative durch Fordern férdern.

11.30 Verantwortungsbewusstsein, Sachkompetenz, Teamféahigkeit, Initiative
fordern durch Fordern! Welches Menschenbild steht dahinter?
Referat: Imelda Abbt.

14.00 Die nachsten Schritte im Heim. Die Referenten stellen sich dieser Frage
mit Einbezug aller Teilnehmer.

15.830 Schluss der Tagung.

Kurskosten Fr. 150.— flir VSA-Mitglieder und Mitarbeiter aus VSA-Heimen.
Fr. 200.— fir Nichtmitglieder.

Unterkunft und Verpflegung im Franziskushaus,
Vollpension zirka Fr. 60.— separat.

Anmeldung Praxisseminar 83 Dulliken
Name, Vorname Adresse
Name des Heims PLZ/Ort

Datum, Unterschrift

VSA-Mitgliedschaft des Heims [] Persénliche Mitgliedschaft (] Unterkunft im Franziskushaus erwiinscht []
Talon einsenden an Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Ziirich, bis 28. Mai 1983.

Angemeldeten Teilnehmern, die eine Unterkunft bestellt haben, muss bei Rickzug der Anmeldung vor Tagungsbeginn eine
Annullationsgebiihr von Fr. 50.— berechnet werden.

(89}

N




Gegensatz. Dies ldsst sich an Beispielen aus der alltidglichen
Erfahrung belegen, wenn wir uns die Frage vorlegen: Wie
ist das jeweilige Erleben desjenigen, der in der Leid- und
Sinnerfahrung steckt?

— Bereits ein dumpfer Kopfschmerz reisst unsere gesamte
Aufmerksamkeit aufsich, so dass wir sagen, wir kdnnten
nicht einmal mehr denken. Die gesamte psychische
Energie scheint auf jene Stelle abgelenkt zu werden,
welche uns schmerzt. Dies gilt auch fiir jene Form des
Schmerzes, die tiefer zu liegen scheint. Ich meine etwa
den Trennungsschmerz oder die Angst vor irgendetwas.
Wir wissen aus Erfahrung (und aus vielen empirischen
Untersuchungen), dass Kinder in Angstsituationen
schlechtere Leistungen vollbringen als in angstfreien.
Wenn wir dieses Erleben auf die Zeitdimension iibertra-
gen, fallt auf, dass uns das Leid von der Zukunft trennt,
von woher uns in leidfreien Situationen dank der
Hoffnung bestimmte Gehalte zufliessen, die unsere
Gegenwart bereichernd beeinflussen. Zuversicht, Hoff-
nung, Vertrauen usw. kommen nur zustande, wenn die
Zukunftsbezogenheit erfahren wird. Doch gerade dies
scheint in der Situation des Leides nicht mehr mdoglich
zu sein. Solches Abgeschiedensein gibt es aber auch in
bezug auf die Vergangenheit, die uns normalerweise
Erfahrungen in die Erinnerung zu rufen vermag, die den
Druck der Gegenwart zu lockern imstande sind.
Vielleicht besteht das tiefste und intensivste Leid darin,
dass uns tiberhaupt keine Bezlige mehr aufgehen, ja wo
selbst der Gottesbezug zerrissen scheint. Der Ruf Jesu
«Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?»
als tiefster Ausdruck der Gottesferne darf hier wohl als
Hinweis angefiihrt werden.

— Demgegentiber fiihrt mich die Sinnerfahrung immer in

die Beziige hinein, auch in die Bezlige zur Zeit. Die
Zukunft wie die Vergangenheit meines Lebens scheinen
aufzuspringen, so dass sich Zusammenhénge ohne mein
Zutun einstellen. Die ganze Welt scheint dann voll des
Sinnes zu sein, dem wir uns bloss hinzugeben brauchen,
damit er in unser ganzes Wesen einstrome und unsern
Alltag iiberstrahle.
Somit scheint die Frage im Titel, ob Leid und Sinn zwei
gegensatzliche Erfahrungen seien, tiberfliissig zu sein: Es
sind Gegensitze. Und ihre Funktion besteht darin, den
Menschen in je verschiedene Zeiterfahrungen hineinzu-
stellen und sie immer wieder bewusst werden zu lassen.
Beide Erfahrungen sind somit notwendig, wenn wir uns
zu einem vertiefteren Verstdndnis uns selbst gegeniiber
durchringen wollen.

b) Damit ist aber das Thema nicht erschopft, obwohl — das
ist ausdriicklich festzuhalten — unser Alltagsverstand sehr
rasch dazu neigt, sich an diese Gegensitzlichkeit zu
klammern. Vielleicht ist dies der einfachste Weg, der sich
dem Denken anbietet.

Doch kennen wir auch in der Umgangssprache jene andere
Wendung: «Ich leide fiir etwas.» Damit wird unser Blick
aufgerissen, um in eine andere Ebene zu schauen. Es ist
der Ausdruck dafiir, dass das Leid auf etwas hinweist, also
nicht in sich selbst ruhen will. Dieser hinweisende Charak-
ter scheint sich zwar hidufig erst aufzutun, wenn das Leid
durchgestanden, «durchlitten» ist. Scheler, der 1916 einen
tiefsinnigen Aufsatz zu diesem Thema vercffentlichte,
spricht davon, dass zum Leid immer das Opfer gehore.

226

Damit will er andeuten, dass das Leid immer auf etwas
Tiefer- oder Uber-uns-Liegendes hinlenkt. Der Titel seines
Aufsatzes lautet: «Vom Sinn des Leidens» —auch dies wére
eine Wortverbindung gewesen, um unserer Tagung ein
Thema zu geben.

Wenn ich mich frage: Worauf lenkt denn die Leiderfah-
rung?, konnte ich zundchst antworten: Auf den Sinn.
Damit wird der erstgenannte Bezug radikal in Frage
gestellt. Vor allem scheint ein gewaltiger Fehler darin zu
liegen, Leid und Sinn als Gegensétze stehen zu lassen; denn
dadurch habe ich den Sinn aus dem Leid hinausgedringt.
Zeigt unsere Erfahrung aber nicht immer wieder, dass sich
Sinn gerade im Leid und durch das Leid erfahren ldsst?
Und miissten wir aufgrund dieser Hinweise nicht geradezu
davon sprechen, der Sinn des Leidens liege darin, uns den
Blick zu offnen fiir den Sinn?

Dann kann aber der Gegensatz nicht mehr bestehen
bleiben. Vielmehr miisste die Gliickserfahrung als Gegen-
satz von Leiderfahrung gelten. Doch auch diese Erfahrung
hat, wie diejenige des Leides, hinweisenden Charakter: Der
Sinn ist das neue Dritte, das sich hinter oder iiber den
beiden gegensitzlichen Erfahrungen auftut. Es ist das
Einende, das Vereinende, das, was beide zu umfassen
scheint. Lassen sich unsere Erfahrungen auch durch diese
Hinweise erklaren? Auch hier kann ich vom Schmerz
ausgehen, der eine Leiderfahrung ist, die ich als korperli-
ches Wesen mache. Es ist uns sehr geldufig, jeden korperli-
chen Schmerz als etwas aufzufassen, das auf etwas anderes
hinweist, das heisst, der Schmerz ist ein Signal dafiir, dass
der Organismus im Moment nicht mehr die gewohnte
Funktionstiichtigkeit besitzt. Wir tragen ein riesiges Warn-
system, das unsere Gesundheit vor schiadigenden Einfliis-
sen schiitzt, uns darauf aufmerksam macht und uns immer
auf die Gesundheit hinweist. Dies ldsst sich auf das
Psychische ebenso iibertragen: Die Trauer, die ich nach
dem Verlust eines lieben Menschen erleide, weist tiber sich
hinaus auf die Tatsache, dass ich bin — sie weist auf meine
Existenz. Dies ist wohl der dienende und opfernde Charak-
ter der Leiderfahrung, wie Scheler es gemeint hat.

Alle Erfahrungen des Menschen konnen daher als Erfah-
rungen an der Oberfldche aufgefasst werden, welche iiber
sich hinausweisen auf ein Inneres — letztlich auf ein
Innerstes, wo mir das, was ich als Sinn bezeichne, aufgeht.
Ob ich dieses Innerste als Sinn-Mitte, als Existenz, als
Eigene Mitte bezeichne, ist eher nebensédchlich.

Glick

Leid

¢) Bin ich jetzt weitergekommen? Einerseits scheint deut-
lich geworden zu sein, dass die Leiderfahrung erst auf Sinn
hinweist — dass die beiden nicht gegensitzlich sind, sondern
im tiefsten eine Einheit bilden. Doch drédngt sich auch hier
eine Kritik auf: Von Einheit zu sprechen, wo ich die

Schweizer Heimwesen V/83



einzelnen Elemente so stark voneinander abhebe, ist doch
erst eine naive Auffassung. Denn: Ist die Einheit, die ich
als Mensch lebe, nicht mehr als bloss die Einheit von
aufeinanderbezogenen Elementen?

Oder anders gefragt: Konnte es nicht sein, dass Sinn gerade
im Leid selbst aufspringt — im eigentlichen uns zuféllt und
uns tiberfdllt? Doch da wird die denkerische Kldrung
schwierig, so dass nur noch die Erfahrung sprechen kann.

— Da fuhr ich einst in herrlichstem, weichem Schnee eine
Piste herunter und genoss, nachdem ich schon einige
Tage die Wintersonne, meine Bewegungsfahigkeit und
die gesamte Ferienstimmung durchlebt hatte, die letzte
Abfahrt vor der Riickkehr ins Unterland. Doch pl&tzlich
stiirzte ich gegen die Talsohle ab — und ich horte das
Knacken meines rechten Beines. Blitzschnell fuhr mir
die Tatsache durch den Kopf, das Bein gebrochen zu
haben — und ebenso blitzschnell durchfuhr mich der
Gedanke, jetzt, nach Wochen intensiver Vorbereitung
auf die Priifungen endlich wieder einmal das lesen zu
diirfen, was ich so lange hatte beiseiteschieben miissen.
Da sprang doch so etwas wie Sinn auf: Es stellte sich
mir ein Zusammenhang her zwischen diesem Unfall und
meiner damaligen Lebenssituation.

Da kann es sein, dass wir mitten in einer Arbeit vor der
Sinnfrage stehen — und zu zweifeln beginnen: Was soll denn
all die Anstrengung? Und es stellt sich eine dumpfe
psychische Ermattung ein, die in der Arbeit lihmt. Mitten
in die Frage nach dem Warum dieser Anstrengung kann
mir einfallen, dass das Leben doch kein Krampf sein will
— und fiir einen Augenblick durchzuckt mich die Gewiss-
heit der Sinn-Nihe.

Wenn ich diese Erfahrungen auch in eine schematische
Darstellung bringen will, dann am besten so: Der Sinn
schiesst gleichsam durch die Mitte der Leiderfahrung. Er
fallt zu, er bricht in die Realitdt ein. Im Kern der
Leiderfahrung geschieht dieser Durchbruch. Sinn geht hier
auf. Aber nur filir einen Augenblick. Dann ist er vorbei.
Man kehrt dann wieder in den gewohnlichen Alltag zuriick
— aber es klingt etwas nach und ist imstande, den Alltag
zu tiberstrahlen. In dieser Erfahrung sind Sinn und Leid
zu einander in ndchste Nahe gertickt — und es entsteht
eine Einheit, die mehr ist als die denkerisch konstruierte
Summe zweier Erfahrungen.

d) So weit ich es liberblicke, sind die bisher referierten
Auffassungen die Losungsmoglichkeiten, die sich dem
menschlichen Denken auftun. Ich bin bisher so vorgegan-
gen, dass ich nach verschiedenen Beziigen fragte, in welche
ich Leid und Sinn stellen konnte. Je nachdem, wie ich diese

Beziige herstellte, ergaben sich Einsichten, die durch
Erfahrungen zu belegen, oder die bisherige Erfahrungen in
ein anderes Licht zu stellen vermochten. Sind diese
Moglichkeiten auf die Dauer befriedigend? Wenn ich dies
liberdenke, bleibt ein Rest von Unbehagen zuriick. Ich
kann eine ganz einfache Frage an diese Modelle stellen —
und schon wird klar, dass sie bloss naive, vielleicht zaghafte
Versuche und Behelfsmoglichkeiten sind, um meinem
Dasein voriibergehend nahe zu legen, es konne Leid und
Sinn ertragen. Die Frage lautet: Woher kommt die Kraft,
die jedesmal durchbricht, wenn Sinn in die Leiderfahrung
bricht; wenn der Bezug zwischen Leid und Sinn plotzlich
aufgerissen wird? Denn von einem derartigen Aufleuchten
und Durchbrechen zu reden ist erst dann sinnvoll, wenn
ich gleichzeitig dahinter etwas annehme, welches dafiir
verantwortlich sein konnte?

Mit dieser Frage stosse ich trotz aller Genugtuung iiber die
dargestellten Modelle an eine Grenze. Da hilft meines
Erachtens nur ein Menschenbild weiter, welches imstande
ist, dieses Ganz-Andere miteinzubezichen. Auf der Suche
nach einem solchen Menschenbild stosse ich auf Jesus. Ich
mache fuir die nun folgenden Ausfiihrungen eine wichtige
Voraussetzung: Ich nehme die Botschaft Jesu fiir die
folgenden hinweise als Ausdruck eines Menschenbildes -
ich frage nicht theologisch, sondern anthropologisch.

Zu diesem Zweck ziehe ich jene bekannte Episode heran,
in der erzahlt wird, Jesus sei mit seinen Jingern einem
Blinden begegnet. Sofort stieg in den Jiingern die Frage auf:
«Wer hat gesiindigt, dieser oder seine Eltern, dass er blind
geboren wurde?» Darauf gab Jesus die Antwort: «Seine
Blindheit steht in keinem Zusammenhang mit den Stinden
seiner Eltern oder seinen eigenen. Er ist blind, damit Gottes
Werke an ithm sichtbar werden.» (Joh. 9, 1-3).

Jesus stellt die Blindheit, die hier als eine Form des Leidens
stehen soll, ebenfalls in einen Bezug. Aufgrund der
bisherigen Uberlegungen kénnte man sagen: Das, was ich
oben als «Sinn-Mitte» bezeichnet habe, konnte als das
aufgefasst werden, was Jesus als «Gottes Werke» bezeich-
net. Doch scheint mir dies nicht zu geniigen. Der Zusam-
menhang, der durch Jesus zwischen Leid und Sinn
hergestellt wird, ist umfassender. Wir konnen uns ithm
nihern, wenn wir fragen: Was ist denn «Gottes Werk»?
Nach der Lehre Jesu gipfelt Gottes Werk in der Tatsache,
dass er sich in Liebe dem Menschen zuwendet, seinen Sohn
aus Liebe hingibt. Und da liegt doch nun ein geheimnisvol-
ler Bezug: Dass Jesus zwischen Leid und Sinn die Liebe
stellt. Bei dieser Feststellung muss die Anthropologie
aufhoren — und es setzt der Glaube ein, der fassen miisste,
wie dieser Zusammenhang aussieht, wenn die Liebe
eingeschoben wird. Dieser geforderte Glaube wird nicht
auskommen, ohne Kreuz und Auferstehung anzunehmen
und Jesus selbst als die Liebe zu erfahren.

Ich erwihnte eingangs, dass alle jene Denker, die sich der
Leid- und Sinnerfahrung zu nahern versuchten, auf mich
den Eindruck machten, sie 16sten beide Erfahrungen vom
Menschen ab — bis auf eine Ausnahme. Diese Ausnahme
ist Jesus, der in seiner Lehre ein das Leid einschliessendes
Menschenbild nicht nur entwarf und vorlegte, sondern es
auch vorlebte und durchlebte.

2911



Auch wenn die anthropologische Betrachtungsweise hier
an eine Grenze stosst, vermag sie eine wichtige Konsequenz
abzuleiten, die fiir die weitern Ausfiihrungen von Bedeu-
tung sein werden. Der Begriff «Liebe» ist ja immer
Ausdruck einer Bewegung zwischen zwei Wesen, die sich
als Personen verstehen. Daraus folgt, dass Jesus hier ein
Menschenbild entworfen hat, in welchem Leid- und
Sinnerfahrung nicht als isolierte Einzelerfahrung Platz
findet, sondern in welchem beide zugleich auf die Bezie-
hung hinweisen. Nur so wird flir mich einleuchtend,
weshalb mein Leid vom andern getragen werden kann —
weshalb ich das Leid des andern als mein Leid tragen kann.
Nur so wird es sinnvoll, dass wir, die wir mit «leidenden»,
von Leid gezeichneten Menschen zu tun haben, gerade tiber
unsere Leiderfahrung nachdenken, weil wir ein Stiick an
threm Leid tragen.

Das Menschenverstindnis

Hinter den bisherigen Ausfiihrungen stand die Absicht, die
Leid- und Sinnerfahrung von den verschiedensten Seiten
her zu betrachten und sich denkerisch dem Geheimnis,
welches letztlich hinter beiden liegt, etwas zu ndhern. Der
Weg dieses Denkens fiihrte uns bis an die Grenze des
rational Fassbaren und liess die Perspektiven 6ffnen, von
denen der Mensch sich nur noch ergreifen lassen kann —
um als Ergriffener alle Leid- und Sinnerfahrungen in einem
neuen Licht zu sehen. Alle Aussagen, die ich im Zusam-
menhang mit den Modellen machte, basieren ihrerseits auf
einem Verstindnis dessen, was der Mensch seinem Wesen
nach sei, das heisst, sie griinden auf einem Menschenbild.
Es ist nur ab und zu formuliert worden, weshalb ich in
diesem Abschnitt den Versuch unternehme, das, was
unausgesprochen hinter den obigen Aussagen steckt, auf-
zugreifen und darzulegen. Ich will dies durch drei verschie-
dene Hinweise andeuten:

1. Hinweis

Leid und Sinn habe ich von der Erfahrung her als zwei
verschiedene Qualitdten des Erlebens dargestellt, die den
Menschen in einen je andern Zeitbezug stellen. Insofern
handelt es sich um gegensitzliche Erfahrungen. Trotzdem
bilden sie letztlich eine Einheit und geh6ren zur Ganzheit
des Menschen. Dies kommt ja schon dadurch zum
Ausdruck, dass ich als Person es bin, der beide Erfahrungen
macht.

Diese Aussagen sind getragen von der Voraussetzung, dass
der Mensch der Mdoglichkeit nach Ganzheit ist. Dies ist
zwar durch die widerspriichlichen Einwirkungen von
aussen und von innen dauernd bedroht, so dass der Mensch
in Sorge iiber deren Verlust nach den verschiedensten
Praktiken und Methoden Ausschau hilt und leicht geneigt
ist, sich ihnen zu verschreiben — um die eigene Ganzheit
bewusst zu beeinflussen. Wir miissten erkennen, dass diese
Ganzheit in sich selbst eine Wesensmitte ist, welche
Energien freisetzt, um zur Verwirklichung zu drédngen.

Aus der Spannung, die sich aus den gegensitzlichen
Erfahrungen wie Leid und Sinn ergibt, kann sich uns der

228

Blick fiir diese Einheit und Ganzheit 6ffnen. die Funktion
dieser Erfahrungen liegt also darin, uns auf Perspektiven
aufmerksam zu machen, die wir im gewohnlichen Alltag
so leicht vergessen. Hinter diesen Gedankengidngen steckt
die Auffassung, dass das Wesen des Menschen eine
gewaltige Dynamik zeigt, die sich immer in gegensétzlichen
Erfahrungen auftut, die letztlich aber immer Ausdruck der
Ganzheit ist.

2. Hinweis

Die bisherigen Ausfiihrungen stehen auf der Vorausset-
zung, dass jede Erscheinung des Menschen, wie wider-
spriichlich sie dem Erleben und der Bewertung nach auch
sein kann, letztlich doch sinnvoll ist. Diese Aussage ist
nur dann moglich, wenn man zum Wesen des Menschen
ein unerschiitterliches Vertrauen hat.

Doch ergeben sich massive Zweifel: Ist unsere heutige
Wirklichkeit nicht genau das Gegenteil von dem, was in
uns das Vertrauen zum Menschen wecken konnte? Ist nicht
jede Meldung eines Tages Hinweis dafiir, dass es dem
Menschen noch gelingt, seine Welt sinnvoll zu gestalten?

Diesen Fragen kann man nur standhalten, wenn ich
endlich erkldre, was denn mit «Sinn» liberhaupt gemeint
sein soll. Bisher tat ich so, als wiissten wir alle, was dieser
Begriff meine. Jeder Versuch einer Kldarung, die rational
einleuchtend sein soll, stosst wiederum an Grenzen, denn
gerade das, was ich rational nicht durchdringen kann,
scheint das Wesen des Sinnes zu sein. Das soll uns aber
nicht zur Resignation verleiten — denn die Tatsache, dass
unser rationales Denken nicht mehr weiterkommt, heisst
bei weitem noch nicht, dass wir uns mit dieser Situation
zufriedengeben miissten. Es gibt Erfahrungen, die jenseits
dessen liegen, was wir zu fassen vermdgen. Die Frage ist:
Wie halten wir diese Erfahrungen aus?

Ich halte mich an ein Bild von der Grenze, welches Jaspers
vorgestellt hat: Wir konnten doch wenigstens unser Ohr
an diese Grenze halten und uns offen halten fiir Botschaf-
ten, die moglicherweise vom Bereich jenseits der Grenze
auf uns zukommen.

Was soll das heissen? Wir stehen vor der Frage, ob wir das
Geheimnis iiberhaupt aushalten konnen. Verunsichert es
uns bloss, weil wir nicht wissen, was es alles verborgen
hilt? Oder finden wir jenes Vertrauen darauf, dass es uns
immer soviel zukommen ldsst, als wir auszuhalten bereit
sind? Hier beginnen die personlichen Grundentscheidun-
gen, die jeder fiir sich treffen und zu denen er sich bekennen
muss.

Nur die Tatsache, dass der Mensch die Moglichkeit hat,
zu diesem Geheimnis in Beziehung zu treten, kann von der
Anthropologie aufgedeckt werden. Und wir werden auf
Erfahrungen verwiesen, die davon schildern, dass es ab und
zu aufgrund solcher Beziehung zu jenen eigenartigen
Durchblicken kommt, wo uns plétzlich Sinn aufgeht. Das
kann uns beim Horen von Musik, im Lesen eines Gedichtes
begegnen — es kann aber auch mitten in die Leiderfahrung
prallen und uns zu jenen punktuellen, augenblickhaften
Zufillen fiihren, die uns neue Zusammenhinge eroffnen.
Dies sind meines Erachtens Sinnerfahrungen.

Schweizer Heimwesen V/83



Einsiedler Forum

Ehrfurcht vor allem Leben

VSA-Tagung fiir Leiter(innen) und Mitarbeiter(innen) von IV-, Alters- und
Pflegeheimen sowie weitere Interessenten aus dem Bereich helfender Berufe.

Mittwoch, 22. Juni 1983, 10.30 Uhr,

bis Donnerstag, 23. Juni 1983, 16.00 Uhr,
im Schweizer Jugend- und Bildungszentrum
Einsiedeln

Leitung: Dr. Imelda Abbt, Prof. Dr. Hermann Siegenthaler

Das vierte Einsiedler Forum steht unter dem Thema «Ehrfurcht vor allem Leben». Als Vorbereitung wurde in
verschiedenen Heimen konkret versucht, Ehrfurcht im Alltag zu verwirklichen. Die erlebten Erfahrungen werden im
Forum vorgebracht und sollen zu einem lebendigen, vom Berufsalltag her gepragten Gespréach flhren.

Programm:

Mittwoch, 22. Juni 1983 10.30 Einstieg ins Thema durch besinnliches Lesen ausgewéahlter Texte.

15.00 «Schweigende Ehrfurcht bei Franziskus von Assisi».
Referat: Imelda Abbt.

16.30 Verwirklichte Ehrfurcht im Heim.
Erfahrungen aus dem Alltag, die in verschiedenen Heimen in den
letzten Monaten gemacht wurden.

20.00 Konzert: Musik fir Fléte und Cembalo.
Ausfiihrende: Beat Mathys, Fléte; Hermann Siegenthaler, Cembalo.

21.00 Gemitliches Beisammensein

Donnerstag, 23. Juni 1983 9.00 Morgensingen.

10.00 «Ehrfurcht vor allem Leben»
Referat: Hermann Siegenthaler.

14.00 Kreativer Abschluss
unter der Leitung von Heiner Bosshard und Pierre Widmer.

16.00 Tagungsschluss.

Kurskosten Fr. 150.— fur VSA-Mitglieder und Mitarbeiter aus VSA-Heimen.
Fr. 200.— fir Nichtmitglieder.

Unterkunft und Verpflegung im Jugend- und Bildungszentrum,
Vollpension zirka Fr. 60.— separat.

Anmeldung Einsiedler Forum 1983

Name,Vorname

Adresse
PLZ/Ort

Name des Heims

Datum, Unterschrift

VSA-Mitgliedschaft des Heims (] Persénliche Mitgliedschaft (] Unterkunft im Bildungszentrum erwiinscht []
Talon einsenden an Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zrich, bis spatestens 17. Juni

Angemeldeten Teilnehmern, die eine Unterkunft bestellt haben, muss bei Riickzug der Anmeldung vor Tagungsbeginn eine
Annullationsgebtiihr von Fr. 50.— berechnet werden.

Schweizer Heimwesen V/83




Was uns die Wirklichkeit mit ihren Widerspriichen bereit-
hilt, ist letztlich erst die Oberfldche dessen, was Sinn ist.
Der Mensch ist dazu aufgerufen, zum Geheimnis in
Beziehung zu treten, sie aktiv zu gestalten und dadurch
Sinn zu stiften — und er ist gleichzeitig dazu aufgerufen,
sich fiir das Empfangen des Sinnes offenzuhalten.

3. Hinweis

In einen andern Zusammenhang fiihrt uns das Menschen-
bild Jesu, wenn er zwischen Leid und Sinn die Liebe setzt.
Die Aufgabe, vor die wir jetzt gestellt sind, besteht darin,
angesichts von Glaubensinhalten an der anthropologischen
Betrachtungsweise festzuhalten —und nicht plotzlich in das
theologische Denken hiniiberzuwechseln. Der Glaube
wiirde sagen: An einem Punkt im Verlaufe der Mensch-
heitsgeschichte sind Leid und Sinn zusammengetroffen und
sind in der Liebe eins geworden — ndmlich am Kreuz von
Golgatha. Dies ist wohl das letzte Geheimnis eines
Zusammenhanges, der nur vom Glauben angenommen
werden kann.

Uns muss die Frage leiten: Welches Menschenbild steckt
hinter der Tatsache, dass Jesus die Liebe einfiigt? Ich
meine, es sei hier der Mensch ins Auge gefasst, zu welchem
Leid und Sinn grundsétzlich gehdren — dass sie aber nicht
das letzte seien, sondern in einem grosseren Zusammen-
hang stehen. Dieser Zusammenhang kann in die mit-
menschliche Ebene verlegt werden — und aufgrund solcher
Bezogenheit von ICH und DU weisen beide Erfahrungen
auf das Gemeinsame, auf das wesensmadssig Verbindende.
Wenn dieser Zusammenhang aufspringt, ereignet sich so
etwas wie Stellvertretung: Wo der eine etwas von der
Erfahrung des andern mittrégt, sie vom andern tibernimmt
und an seiner Stelle die Erfahrung durchsteht. Es gibt auf
dieser Grundlage «stellvertretendes» Leiden — und stellver-
tretende Sinnerfahrung.

Und wieder hort die Anthropologie auf — weil nur noch
der Glaube in der Lage sein wiirde, zur Kliarung dieser
Zusammenhinge die Tat Jesu heranzuziehen, die letztlich
nur als Stellvertretung gedeutet werden muss.

Konsequenzen fiir die praktische Tdtigkeit mit leidenden Menschen

In den Vorbemerkungen zu meinem Referat sagte ich, die
Angelegenheit, die wir zu {iberdenken versuchten, seien zu
ernsthaft, als dass wir uns denkerischen Spielereien hinge-
ben diirften. Damit wollte ich fordern, dass die Aussagen,
auch wenn sie voriibergehend von unserer Wirlichkeit
abgehoben erscheinen, jetzt konkret in unsern Alltag
zuriickiibersetzt werden missten. Erst so schliesst sich
mein Referat zu einer Ganzheit: Von der praktischen
Erfahrung bin ich ausgegangen, habe einen Weg bis an die
Grenze des Denkbaren eingeschlagen — und muss nun
wieder zurlick in den gelebten Augenblick. Mir sind durch
diesen Weg drei Perspektiven wichtig geworden:

Mein Inneres ist Schauplatz des Geschehens

Wir sind gewohnt, uns an die Aussage zu halten, wir hétten
es in unserer Arbeit mit leidenden oder vom Leid
gezeichneten Menschen zu tun. Damit meinen wir diejeni-
gen, die uns zur Pflege, zur erzieherischen oder therapeuti-
schen Betreuung gegeben sind: Die Behinderten, die
Kranken, die Pflegebediirftigen, die Hilfe- und Ratsuchen-
den usw. Aufgrund dieses gewohnten Denkmusters teilen
wir unsere Mitmenschen in Leidende und Nicht-Leidende
ein, genauso, wie wir unsere Erfahrungen in Leid- und
Sinnerfahrungen einteilen. Damit nehmen wir aber vom
Leidenden Abstand.

Ich will versuchen, die Zusammenhénge an einem Beispiel
zu kldren:

Wenn wir einem schwerkranken Menschen begegnen, der
uns die bange Frage stellt: « Warum muss gerade ich dies
alles leiden?», sind wir (meistens aus Verlegenheit) sehr
leicht geneigt, ihm zu antworten: «Es wird wohl einen
Sinn haben, du musst nur zuversichtlich daran festhalten
und darfst die Hoffnung nicht aufgeben.»

230

Was geschieht in dieser Situation? Wir verweisen die Frage,
die er an uns stellt, an einen Sinn und lenken sie dadurch
von uns ab. Gleichzeitig nehmen wir zum Kranken
Abstand —weil wir nicht nur seine wohl tiefste und intimste
Frage, sondern mit ihr auch ihn von uns weisen.

Dieses Denkmuster ist uns wohl sehr tief eingeprédgt. Denn
wir haben uns daran gewohnt, tdglich durch die Tagesschau
Meldungen von Toten und Verletzten, von Kriegsgesche-
hen und Katastrophen zu sehen. Wir finden dies alles fiir
die Betroffenen schlimm. Gleichzeitig wissen wir, dass
zwischen ihnen und uns riesige Distanzen herrschen, so
dass ihr Schicksal uns weiter nicht mehr beriihrt. Denn
mit der gleichen Haltung sehen wir die anschliessende
Krimi-Serie, wo es auch Tote und Verletzte gibt — und das
Wissen darum, dass alles bloss «gespielty ist, ldsst jene
befreiende Distanz eintreten.

Hier setzt die erste Konsequenz ein, die ich aus den
bisherigen Ausfiihrungen ableite. Sie fordert zunédchst eine
Umwandlung unserer Einstellung: Nicht mehr aus Distanz
und Abstand das Leid der andern zu betrachten, sondern
zu erkennen und zutiefst erfahren, dass in uns selbst ein
Stiick des Leides liegt. Ich gehe davon aus, dass das Leid
in der Welt genau so gross ist, als ich im Innersten davon
betroffen bin. Ich sage es etwas iiberspitzt, aber mit der
tiefsten Uberzeugung: Unser eigenes Inneres, mein
Menschsein hier ist der Schauplatz des Weltgeschehens —
aber nicht bloss Schauplatz des Leides in der Welt, sondern
auch Schauplatz ihrer Erlosung.

Das klingt {ibertrieben und hochmiitig und — gemessen an
der wirlichen Not und der die Kraft des Menschen
iibersteigenden Aufgabe — wieder nichts als Wortemache-
rei. Dennoch glaube ich, dass in dieser Einstellung
wesentliche Energien stecken, die uns zu Handlungen
fiihren konnten, welche die unmittelbare Umgebung zu



spiiren bekdme. Wenn ich mit dieser Einstellung an meine
Arbeit mit Schwerstbehinderten herantrete, ist die Frage,
ob sie leidende Menschen seien, miissig. Von einziger
Aktualitdat aber muss mir die Frage werden, ob ich bereit
sei, mich von ihrem Dasein ergreifen zu lassen, ob ihr
Dasein flir mich ein Hinweis dafiir wird, dass es in mir
Leid gibt. Thr Zustand wird dann zur realen Vergegenwér-
tigung des Leides, an dem ich auch teilhabe. Erst durch
diese Betroffenheit werden Energien freigesetzt, die uns zu
Handlungen treiben, um ihre Lebensqualitdt zu erhohen.

Aufgrund dieser Einstellung erfihrt der vielgebrauchte
Begriff «Integration des Behinderten» eine andere Vertie-
fung: Diese wird zum Gegenteil von Distanz und Abstand
und heisst Anerkennung und Hereinnahme in mein eigenes
Selbstverstindnis. Und dadurch wird auch das andere
Schlagwort bedeutungsvoll: Solidaritdt. Sie ist ihrem
Wesen nach die Bereitschaft, mich mit einem Bereich des
Behinderten gleichzusetzen, das heisst, das uns Gemeinsa-
me und Verbindende zu betonen und zu leben.

Wir werden durch diese Haltung das Leid, welches durch
Kriegsgeschehen und Katastrophen in der Welt besteht,
anders erfahren und anders dabeisein, auch wenn es
ausserlich so aussieht, als stiinden wir diesem Geschehen
machtlos gegeniiber.

Stellvertretende Sinn- und Leiderfahrung

Damit verbindet sich die zweite Folgerung, die fiir mich
wichtig ist. Aufgrund einer solchen Einstellung geschieht
Stellvertretung. Und wieder ist es mir ein Anliegen, zu
betonen, dass es diese nicht bloss in bezug auf die
Leiderfahrung, sondern ebenso in bezug auf die Sinnerfah-
rung gibt. Ich will eine Erfahrung aus meiner heilpiddagogi-
schen Beratertétigkeit heranziehen.

In der erzieherischen Arbeit mit Schwerstbehinderten
bricht die Frage, ob die Tatigkeit tiberhaupt sinnvoll sei,
eines Tages sehr vehement und intensiv auf., Meistens
geschieht dies ausgerechnet in Zeiten psychischer Ermat-
tung, wo es ohnehin sehr viel Kraft kostet, den Alltag
tiberhaupt durchzustehen. Wenn ich soeben sagte, die
Frage breche auf, dann ist dies sogleich zu korrigieren: bis
es zur eigentlichen Frage kommt, dauert eine Zeit des
dumpfen Zweifels an, der Energien raubt und im Grunde
unserer Tdatigkeit ein andauerndes Gefiihl der Sinnlosigkeit
wachruft. Der betreffende Erzieher schaut dann ange-
strengt nach Erfolgen seiner Arbeit, nach Wirkungen seines
Erziehens aus, und geht angesichts der massiven Schadi-
gung des Kindes leer aus: Nichts gibt es da vorzuweisen,
was die Anfechtung der Sinnlosigkeit zu widerlegen ver-
mochte.

In dieser Situation habe ich erfahren, wie wichtig eine
Beratung sein kann. Sie besteht nicht in erster Linie darin,
dem Erzieher durch direkte Anweisungen aus seiner
Anfechtung zu verhelfen, wohl aber darin, in ihm das
Vertrauen zu wecken: Da ist einer, der an der Sinnfrage
festhilt, zwar keine giiltigen Antworten weiss, aber die
Frage mit sich herumtrédgt; da ist einer, der davon
iiberzeugt ist, dass sogar meine Anfechtung in einen
grosseren Zusammenhang gestellt werden konnte; da ist
einer, der festhalt am unerschiitterlichen Vertrauen, dass

Achtung — zweite Siule!

Alters-, Invaliditiits- und Hinterlassenenvorsorge
fiir Arbeitnehmer

Nach dem Erlass des neuen Bundesgesetzes iiber die
berufliche Alters-, Invaliditéts- und Hinterlassenenvorsor-
ge (Zweite Sdule), das im Jahr 1985 in Kraft gesetzt wird
und das Obligatorium der Vorsorge fiir alle Arbeitnehmer
in der Schweiz vorsieht, stellen sich folgende Aufgaben:

® Fir Heime, die eine Einrichtung der beruflichen
Vorsorge (Pensionskasse) fiir die Arbeitnehmer haben:

Diese Einrichtungen miissen auf die Anforderungen des
neuen Gesetzes ausgerichtet werden. Angesichts der
Komplexitdt der Materie und der grossen praktischen
Bedeutung empfiehlt es sich sehr, einen Spezialisten
(Pensionskassenberater) fiir diese Aufgabe beizuziehen.
Die meisten Versicherungsgesellschaften, auch die Banken,
verfligen iiber solche spezialisierten Berater.

® Fiir Heime, die fiir ihre Arbeitnehmer keine Vorsorgeein-
richtung haben und sich auch nicht einer bestehenden
anschliessen wollen oder konnen:

Diese Heime miissen eine Vorsorgeeinrichtung fiir das
Alter und fiir die Risiken von Tod und Invaliditdt ihrer
Arbeitnehmer schaffen. Es wire moglich, dass diese Heime
gemeinsam eine Einrichtung fiir die sogenannte Zweite
Sdule schaffen. Diese Losung hitte flir die betreffenden
Heime im Verhiltnis zu den individuellen Losungen wohl
finanzielle und administrative Vorteile.

Die an einer gemeinsamen Losung eventuell interessierten
Heime werden deshalb gebeten, sich mdoglichst bald beim
Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Ziirich, zu
melden, damit gepriift werden kann, ob und inwieweit der
VSA seine guten Dienste bei der Schaffung oder Vermitt-
lung einer gemeinsamen Losung anbieten soll.

Niheres liber die Alters-, Invaliditits- und Hinterlassenen-
vorsorge geht aus der demnédchst im VSA-Verlag erschei-
nenden Broschiire «Versicherungen im Heim» hervor.

meine erzieherische oder pflegerische Tétigkeit nicht
wirkungslos ist; da ist einer, der zu mir und meiner Arbeit,
zum Behinderten und seinem Dasein Ja sagt. Eine derartige
Gewissheit kommt dann zustande, wenn der Erzieher
aufgrund des Vertrauens teilhaben kann an der Denkweise
des Beraters, und dies wiederum setzt eine echte Bezichung
voraus.

Ich glaube seither, dass es eine Stellvertretung im Fragen
nach dem Sinn gibt.

Dies braucht nicht immer ausgesprochen zu werden,
sondern darftragender Grund unserer Einstellung zu jenem
Menschen sein, der in der Leiderfahrung steht. Aufgrund
des Vertrauens, das er zu uns hat, wird er diese Grundhal-
tung wahrnehmen und sich daran festklammern, und so
werden wir flir ihn eine Stiitze sein. Ich lernte eine Mutter
kennen, die sich vornahm, ithrem Sohn, dessen Tod die
Arzte angekiindet hatten, tdglich eine Freude zu bereiten.
Auf diese Weise kann sich solche Haltung zum Ausdruck
bringen. Fiir den andern aber ist dieses Erlebnis (diese
Freude) eine mogliche Form der Sinnerfahrung.

Ich glaube an diese Zusammenhange. Trostlos wird uns
die Welt erst, wenn wir keinen Menschen mehr haben, der
sich uns in solcher Haltung zuwendet, trostlos wird die
Welt fiir den andern erst, wenn nicht wir uns in der Haltung

231



Kleines Handbiichlein:

«Versicherungen
1m Heim»

Im VSA-Verlag soeben erschienen ist als kleines
Handbuch die von Dr. iur. Heinrich Sattler verfasste
Schrift «Versicherungen im Heim / Anregungen und
praktische Hilfen fiir Kommissionen, Heimleiter
und Mitarbeiter». Die Broschiire, die in jedem Heim
zu Rate gezogen werden sollte, kann jetzt beim
Sekretariat VSA, Verlagsabteilung, bestellt werden.

In den Vorbemerkungen schreibt der Verfasser: Das
kleine Buch kann weder den Rechts- noch den
Versicherungsspezialisten ersetzen noch kann es die
Besonderheiten eines jeden Heimes beriicksichtigen
oder gar fertige Rezepte fiir die vom einzelnen Heim
zu treffenden Entscheide liefern. Es soll jedoch den
Verantwortlichen — vor allem Kommissionen und
heimleitern — helfen, die ihrem Heim angepassten
Losungen leichter zu finden. Es kann auch den
Arbeitnehmern der Heime helfen, ihre Pflichten und
Rechte besser kennenzulernen. Die Auswahl der
behandelten Themen ist nach praktischen Gesichts-
punkten erfolgt: Welche Fragen bereiten dem Heim
am ehesten Probleme oder werden iibersehen oder
sind im Moment von grosser Aktualitat?

Die Sicherheitsbediirfnisse des Schweizers ironisie-
rend hat Max Frisch einmal gesagt, die grosste Angst
des Schweizers sei es, ohne Lebensversicherung zu
sterben. Die Sicherheitsbediirfnisse von vielen
Heimverantwortlichen scheineh weniger gross als
die des Durchschnittseidgenossen zu sein, zumindest
sind sie oft undifferenziert, zeigt es sich doch, dass
erhebliche Risiken im Heim oft nicht erkannt und
nicht versichert werden, andere durchaus tragbare
Risiken hingegen durch Versicherungsschutz abge-
deckt sind. Mit andern Worten: Es kann nicht darum
gehen, fiir einen moglichst totalen Versicherungs-
schutz zu plddieren. Das Ziel wire hingegen, die
unter verniinftigem Aufwand versicherbaren Risi-
ken, die das Heim, seine Bewohner, Organe und
Mitarbeiter aus verschiedensten Griinden nicht
tragen konnen, abzudecken».

Bestellung

Wir bestellen hiermit

....... Exemplar(e) der Schrift «Versicherungen im Heim»
zum Preis von Fr. 15.— (exkl. Versandspesen).

Name, Vorname

Name des Heims

PLZ, Ort und Adresse

Bitte senden an Sekretariat VSA, Verlagsabteilung,
Seegartenstrasse 2, 8008 Ziirich. ¢

232

der stellvertretenden Sinnerfahrung ihm zuwenden. Viel-
leicht ist letztlich dieser Zusammenhang gemeint, wenn
zwischen Leid und Sinn die Liebe gestellt ist..

Kein Sinn auf Vorrat

Vielleicht klingt dies in den Ohren vieler, als liesse sich
diese Haltung und ihre Wirkung «machen» - so, als
geldnge es, in Zeiten des Wohlergehens sich gleichsam
einen Vorrat an Energien zu schaffen, die sich dann in die
Sinnerfahrung verwandeln konnten, wenn wir sie notig
haben.

Zwar kann sich eine Einstellung von Grund aufverwandeln
und durch unser Zutun verdndern: Wenn es gelingt, uns
selbst in einem andauernden Werdeprozess zu verstehen
und uns die entsprechende Offenheit wachzuhalten. Ich
bin davon tliberzeugt, dass dies dadurch geschieht, dass wir
immer wieder die Moglichkeit haben (oder sie uns neh-
men), aus dem Alltag in eine Stille auszusteigen. Aber
diese wachsende Einstellung wird niemals zum Besitz, iiber
die wir verfligen oder die wir handhaben konnten.

Ich halte mich an die Erfahrung, dass der Sinn augenblick-
haft zufillt, und zwar genauso viel und so intensiv, als ich
zu erleben bereit und fahig bin. Wir miissen uns mit diesen
Augenblicken zufrieden geben. Wenn sich aber darin
wirklich die ganze Fiille des Seins {iberhaupt kundzutun
vermag: Was sollten wir uns Besseres wiinschen als diese
Augenblicke, auch wenn sie oft lange auf sich warten
lassen?

Sie konnen verschiedene Ausdrucksmoglichkeiten bieten:
Wihrend der Besprechung eines Knaben im Heim standen
wir etwas ratlos vor der Tatsache, dass dieser seit bald zwei
Jahren weder im Verhalten noch im schulischen Bereich
Fortschritte gemacht hatte. Durch mein unermiidliches
Fragen und dem Hinlenken der Aufmerksamkeit der

"Erzieher auf verschiedene Zusammenhinge brach plétz-

lich bei einem Erzieher die Einsicht durch: Kénnte es denn
sein, dass wir mit unserer Einstellung der Entwicklung des
Knaben im Wege stehen? Alle waren zutiefst betroffen von
dieser Aussage. Eine intensive Stille trat ein, und wir
spiirten, dass hier eine Erkenntnis aufgebrochen war, die
uns in ganz andere Perspektiven zu fiihren vermochte.

Hier hat sich etwas ereignet, das nicht nur die Erzieher
miteinander verband, sondern das die ganze Sinnfrage der
eigenen Arbeit augenblickhaft zusammenfasste. Diese
Situation ist zustandegekommen, weil wir uns von einer
Tatsache des Alltages zu vertiefterem Fragen leiten liessen,
das heisst, weil wir uns offen und bereit werden liessen,
damit Grosseres und Tieferes eintrete, als wir durch unser
Tun bewirken konnten. Oft liegt die einzige Aktivitét
darin, diese Offenheit und Bereitschaft herzustellen, uns als
Gefass zu oOffnen, damit es sich fiillen lasse von ganz
andern, vollig unerwarteten Inhalten.

Vielleicht sind diese drei Hinweise auf Ableitungen fiir den
praktischen Alltag sparlich gemessen an dem, was wir uns
von den vorausgegangenen Ausfiihrungen erhofften. Es
scheint mir aber wesentlich, dieses Wenige zu Herzen zu
nehmen und mit in die Arbeit zurtickzutragen. Denn dann
konnte uns aufgehen, dass gerade in unserem Alltag beides
fiir uns bereitliegt: Die Leid- und die Sinnerfahrung.

Schweizer Heimwesen V/83



	Einsiedler Forum : zwischen Leid und Sinn steht die Liebe
	Leid und Sinn bei Ijob
	Leid und Sinn in anthropologischer Sicht


