Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 54 (1983)

Heft: 12

Artikel: Menschliches Leiden

Autor: Abbt, Imelda

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-811995

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-811995
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Menschliches Leiden

Von Dr. Imelda Abbt, Leiterin des Kurswesens und der Fortbildung VSA*

«Der Mensch besitzt in seinem armen Herzen Rdume, die nicht da sind, bis der Schmerz in sie eintritt, damit
sie vorhanden seien» (Léon Bloy).

«In meinem Herzen trug ich den Stachel eines Leidens. Eines Tages gelang es mir, ihn herauszureissen — und
jetzt splire ich mein Herz nicht mehr» (A. Achado).

«Wer ein Warum zu leben hat, ertrdgt fast jedes Wie» (Nietzsche).
«Fern ist der Grund der Dinge und tief, gar tief, wer will thn finden?» (Prediger).
«Er hat unsere Schmerzen auf sich genommen» (Mt 8,18).

«Angesichts der vor ihm liegenden Freude nahm er das Kreuz auf sich ohne der Schande zu achten» (Hebr
12,2).

«Da er selbst . . . gelitten hat, kann er helfen» (Hebr 2,18).

«Je stdrker eine Sache mit der Existenz des Menschen verbunden ist, desto schwerer ist es, ihr Wesensgesetz
zu bestimmen» (Dietrich Bonhoeffer).

«Leid enthdlt zugleich stets ein verborgenes Angebot, in eine neue Zukunft einzutreten, die anders nicht zu

erlangen ist» (A. M. Klaus Miiller).

Es ist niemand unter uns, der «Leiden» nicht kennt. In der
Natur finden wir den fortwdhrenden unbarmherzigen
Kampf alles Lebendigen; das Vernichten bei allem Wach-
sen; die rasenden korperlichen Schmerzen, die immer
wieder ertragen-werden miissen; Menschen, die man liebt,
leiden sehen, ohne dass man helfen kann; Enttduschungen
in zwischenmenschlichen Beziehungen; der Zusammen-
bruch eines Lebenswerkes; etwas sehnlichst wollen und
nicht kénnen, weil die Veranlagung fehlt oder Armut oder
Krankheit sich dazwischenstellen oder dazwischentreten;
Gewissensqualen, die nicht zu besdnftigen sind; keinen
Sinn mehr im Leben sehen; Angst vor einem lange
andauernden Sterben ... Wir Menschen kdnnen nicht
anders, als uns dem Leiden zu stellen. Wir miissen um eine
Haltung ithm gegentiiber ringen. Leiden im althochdeut-
schen Iidan heisst in die Fremde ziehen, Not durchstehen.
Es stossen uns da Ubel und Ungliick zu, entreissen uns
dem Vertrauten und lassen uns fremdes Brot bitter
erfahren. «Fremde» ist fiir uns schon eine gewisse Ohn-
macht, ein Nicht-mehr-tétig-sein-Konnen. Denn wir sind
auf Aktivitdt angelegt. Wir streben immer aufs Neue nach
Handeln, das uns erfiillt. Im Leiden dridngt sich mir etwas

*

Vortrag gehalten am 12. April 1983 im Bildungszentrum Einsiedeln
anldsslich eines von der Schweiz. Vereinigung Pro Infirmis, der Schweiz.
Stiftung Pro Senectute, der Schweiz. Multiple-Sklerose-Gesellschaft und
vom Schweiz. Zentralverein fiir das Blindenwesen gemeinsam veranstal-
teten Kurs fiir Sozialarbeiter, die schwerbehinderte und betagte Men-
schen zu beraten haben.

598

auf, das zunéchst wie eine fremde Wirklichkeit erscheinen
kann. Was also hat es mit dem Leiden aufsich? Diese Frage
beschiftigt die Menschen seit eh und je.

Geschichtliche Zugdnge zum Leiden

Literatur: Propylden Geschichte der Literatur. 1. Band.
Die Welt der Antike. Berlin, 1981, besonders S. 74-79.
Historisches Worterbuch der Philosophie. 5. Band, Darm-
stadt 1980, besonders S. 206-212.

Antike

Im Leiden dréngt sich uns — wie gesagt — eine Wirklichkeit
auf, die uns als fremd erscheinen kann. Es stosst uns etwas
zu, es kommt uns unerwartet etwas entgegen. Warum
betrifft sie gerade mich? Welchen Grund hat sie? Welche
Bedeutung hat sie eventuell fiir mein Leben?

Im homerischen Menschenbild (8. Jh. v. Chr.) beginnt die
Entdeckung des Menschen als verantwortliches Einzelwe-
sen. Seelisches wird allerdings noch hiufig gottlicher
Einwirkung zugeschrieben. So kommen zum Beispiel alle
Traume von Zeus oder anderen Gottern. Helena entschul-
digt sich fiir ihre treulose Haltung mit dem Hinweis, ein
Gott habe sie betort. Auf der anderen Seite verkiindet Zeus

Schweizer Heimwesen XII/83




zum Beginn der Odyssee™*: «Nein! wie die Sterblichen
doch die Gotter beschuldigen! Von uns her, sagen sie, sei
das Schlimme: Und schaffen doch auch selbst durch eigene
Freveltaten, liber ithr Teil hinaus, sich Schmerzen. Der
Kluge stellt sich auf das Walten der Gerechtigkeit recht-
zeitig ein, indem er Frevel vermeidet, wihrend der Dumme
die Konsequenz seines Handelns als Leiden zu ertragen
hat, das ihm jedoch die Moglichkeit offen ldsst, zur
Erkenntnis und zur Besonnenheit zu gelangen.» Bei Homer
zeichnet sich also die Meinung ab, das Leiden sei, zum
Teil wenigstens, zu vermeiden. Der Mensch kann etwas
dafiir. Gerechtigkeit walten lassen und den Frevel vermei-
den erspart Leiden. Was dann noch, unvermeidbar, an
Schmerzen bleibt, hat einen Sinn. Der Mensch gelangt
durch Leiden zur Einsicht. «Dike, die Gottin der Gerech-
tigkeit, bringt die Leidenden zur Einsicht.»

In spateren Jahrhunderten dnderte sich das Bild zum Teil.
Es wurde nun haufig die Auffassung vertreten, das Leiden
rithre vom blinden Treiben des Schicksals her; man konne
also nichts anderes machen, als sich damit abzufinden.
Doch zogen offensichtlich auch dann viele Trost aus dem
Gefiihl, ihre Leiden seien ihnen von einem Gott auferlegt.
Die Gottheit ist fiir den sterblichen Verstand undurch-
schaubar (wie das Schicksal), jedoch unendlich gut und
weise. Leiden muss damit auch etwas Gutes sein, einen
Sinn haben, auch wenn wir ihn (noch) nicht zu erkennen
zu vermogen. Anderseits begann sich das anhebende
wissenschaftliche Denken auch an dieser Frage auszuwir-
ken. Ein Verfasser medizinischer Schriften erklarte etwa
um 400, die Epilepsie, die gemeinhin als lbernatiirliche
Heimsuchung angesehen wurde, sei keinesfalls schwieriger
zu heilen als die anderen; Krankheiten den Gottern
zuzuschreiben sei eine Blasphemie, denn der menschliche
Korper konne nicht von einem Gott verunreinigt werden,
etwas hochst Verderbtes von etwas hochst Reinem.

Alttestamentliches Judentum

Bei den alttestamentlichen Deutungen hat das Leiden mit
der Verfehlung des Menschen, mit Siinde, zu tun. Das
Leiden wird mit dem BOsen in einen ursdchlichen Zusam-
menhang gebracht. Leiden, leibliche Krankheit und Siinde
gehoren aufs Engste zusammen. Sie sind ineinander
verzahnt. Die Siinde entsteht nach dem Alten Testament
dort, wo das Verhdltnis zwischen Schopfer und Geschopf,
zwischen Mensch und Gott gestort ist, vornehmlich durch
Verletzung des Gottesrechts. Israel hat dieses in Form von
Gebotsreihen, aber auch in Gestalt von allgemein um-
schriebenen Gesetzen gekannt. Siinde war dementspre-
chend vorerst ein Verstoss gegen eine heilige, von Gott
stammende Ordnung. Wo immer ein Verstoss begangen
wurde, wurde dieser als unmittelbare Verletzung des
gottlichen Hoheitsrechtes angesehen. Zugleich war Siinde
auch eine soziale Kategorie. Der einzelne war durch
Blutsbande und gemeinsames Volks- und Lebensschicksal
so tief in die Gemeinschaft eingeflochten, dass seine
Verfehlung keine Angelegenheit sein konnte, die nur ihn
und sein Verhéltnis zu Gott betraf. Im Gegenteil: war
irgendwo eine schwere Verletzung des Gottesrechtes ge-
schehen, so trat die Belastung, die der Gemeinschaft

** Die Odyssee steht zusammen mit der Ilias am Anfang der europiischen
Literatur. Fiir den Griechen hatten die homerischen Gesinge eine der
Bibel vergleichbare Bedeutung. Sie gehdrten zum Bildungsgut aller
Griechen.

dadurch vor Gott widerfuhr, in den Vordergrund, denn
nichts Geringeres als ihre ganze Kultfihigkeit war damit
bedroht. So hatten alle ein vitales Interesse daran, dass die
Ordnung wiederhergestellt wurde. Das geschah in gewis-
sen Fillen durch die Hinrichtung oder Ausstossung des
Missetdters. «Herausschneiden» aus der Mitte des Volkes
Israel nannte man das (Lev 17,4; 9 ff.; Nu 9,13). Noch
etwas kam im alten Israel hinzu. Mit jeder bésen Tat kam
ein Unheil in Lauf, das frither oder spater auf den Téter
zuriickkehrt. «Die Gottesfurcht fligt Tage hinzu, aber die
Jahre der Frevler sind kurz. Der Gerechte wird niemals
wanken, Frevler werden das Land nicht bewohnen» (Spr
10,27;30). Noch heute sagen wir: «Gottes Miihlen mahlen
langsam» und fiigen in Gedanken hinzu: «Dafiir um so
sicherer».

Die Auffassung, dass Leiden auf ein Verschulden des
Menschen zurilickgehe, geriet jedoch in eine Krise und
wurde zum Problem, als man wihrend der Eroberung
Jerusalems durch die Babylonier im Jahre 586 und im Exil
die Erfahrung machte, dass Gerechte wie Siinder gleicher-
weise in den Strudel der Katastrophen hineingerissen
wurden. In der traditionellen Vorstellung wurde das Unheil
von einer menschlichen, schicksalwirkenden Tat in Bewe-
gung gesetzt, es war ein Teil von ihr. Nun musste man
auch mit anderem zu rechnen beginnen.

Das Buch Ijob ringt mit den alten und neuen Vorstellungen.
[jobs individualistische Frommigkeit konnte mit Mecha-
nismen zwischen Gott und Mensch nicht viel anfangen
(vgl. job 6,24; 10,2; 10,7), auch wenn er die traditionellen
Vorstellungen nicht einfach abstreifen konnte. Aber, und
das musste ihn zermiirben, er hatte auch nichts an die Stelle
der herkommlichen Anschauungen zu setzen. Das ist der
Grund, warum er sich mit dem Zerbrechen der alten
Glaubensvorstellungen an einen Abgrund gestellt sah.
Ubrig bleibt nur~Gott, und zwar zugleich in grenzenloser
Macht und in grenzenloser Heiligkeit. So verteidigt Ijob —
nachdem er immer mehr an menschlichen Giitern verlor
- seinen Freunden gegeniiber die Freiheit Gottes, dessen
Taten vor keine menschliche Instanz gezogen werden
konnen. In Freiheit setzt Gott souverdn das Recht; und
kann deswegen nie im Unrecht sein. Dennoch, und das ist
die Anfechtung, kann Ijob nicht zugeben, dass er durch
Schuld das bisher gliickliche Gottesverhiltnis gestort habe.
Es weiss freilich, dass ihm das wenig niitzt. Denn Gott ist
ja frei; und allein sein Wille gilt. Damit aber ist — wenn
Unschuld nicht mehr zdhlt — [jobs ganze Existenz von
Grund auf bedroht. Dass Ijob nicht fliecht, sondern mit
diesem Gott zu ringen beginnt, sollte ihn schliesslich zu
einer der unvergesslichen Leidensgestalten der Geschichte
machen.

Verwunderlich am Buche [job ist, dass Gottes Antworten
ganz anders aussehen, als wonach [job jeweils fragte. Gottes
Antworten bestehen zunéchst in Gegenfragen. Diese wei-
sen immer auf die lacherlichen Grenzen menschlichen
Denkens hin. Es wird auch deutlich, dass nicht hinter jeder
Frage gleich eine Antwort liegt, eine Antwort, die dem
Menschen sofort einleuchtet.

Ahnlich wie in der Antike, so keimt auch bei Ijob ein
padagogischer Gedanke auf: Durch die bittersten Leiden
hindurch darfIjob Gott schauen. «Nun aber hat mein Auge
dich geschaut.» Nicht Gott wandelte sich, sondern Ijob
wandelte sich. Er hat begriffen, dass er ein Mensch, ein
Geschopf, und kein Gott ist.

399



Durch Leid zur Herrlichkeit: Christentum

Im Neuen Testament haben wir eine Gestalt, ein Bild des
leidenden Menschen par excellence: Jesus. Er «hat unsere
Gebrechen auf sich genommen und unsere Krankheiten
getragen» (Mt 8,18). Wie beim alttestamentlichen Ijob,
dessen Leiden nur aufdem Hintergrund der Tatsache, dass
er ein rechtschaffener, gerechter, gliicklicher Mann war,
die echte Tiefendimension erhélt, so auch — und zwar noch
viel eindriicklicher — bei Jesus. Jesu Gestalt als Schmer-
zensmann lasst sich nur in dialektischer Einheit mit seiner
Frohen Botschaft verstehen.

Diese «historische» Verzahnung wird jedoch in der spate-
ren Interpretation des Leidens Jesu immer mehr in den
Hintergrund gedringt. Bald schon beruft man sich nicht
mehr auf das Kreuz unter dem Druck der historischen
Ereignisse, sondern unter der maichtigen Wirkung des
Kreuzessymbols. Dieses ist durch Predigt, Katechese,
Kunst und Literatur gefestigt worden. Die Theologien des
Kreuzes gehen nicht so sehr vom historischen Ereignis aus,
sondern von einer bestimmten Vorstellung, die man sich
iiber das Verhiltnis Gott—Mensch machte. Das Kreuz
wurde immer mehr Symbol dafiir, dass jede Versohnung
mit Gott durch das Kreuz und Leiden hindurchgehen
muss. Das Leiden wird zum Weg der Erlosung. Im Laufe
der Zeit haben sich wohl die verschiedensten Deutungen
abgelost, immer aber haben sie die Notwendigkeit des
Leidens und Sterbens im Vorgang unserer Erlésung bein-
haltet. Der Sohn Gottes hat unsere Schuld beglichen, die
wir Gott (oder dem Teufel) gegeniiber hatten. Unser Leiden
und Sterben bliebe nutzlos, wenn nicht durch Jesus uns
ein Weg und eine Hoffnung gegeben wire. Dieser Weg —ein
Leidensweg — allein fiihrt zur wahren Freiheit der Kinder
Gottes. Dank den Erfahrungen der frithchristlichen Verfol-
gungen und Martyrien wurde das Leiden immer mehr als
eine Vorstufe des Heiles angesehen. Und damit haben wir
auch ein Merkmal eines echten Jiingers Jesu. Er muss
durch das Leiden hindurch. «Die Krone der Schmerzen
und Leiden kann ndmlich nicht empfangen werden, wenn
nicht die Geduld in Schmerz und Leid vorangeht» (Cyprian
+ 549). Ein Jiinger, der fiir einen Meister leiden darf, wird
ihm dhnlich. Wer viel leidet, liebt auch viel. Das Leiden
bekommt eine bevorzugte Stellung.

Bei Augustinus erhélt das Leiden zudem eine ethische
Dimension. Nicht Gott, sondern der Mensch ist der
Urheber des Leidens, insofern er namlich bdse ist. Der
Mensch ist ein entscheidungsfiahiges Subjekt und somit
versteht sich von selbst, dass er auch die Konsequenzen
aus seinem Handeln zu tragen hat. Und er hat aus seinem
Leiden zu lernen. Er wird dadurch immer mehr erfahren,
was es heisst, ein Mensch zu sein. Leiden sollte uns weiser
machen.

Das Mittelalter bleibt in der Deutung des Leidens weitge-
hend in den Bahnen des Alten Testamentes und des grossen
Kirchenlehrers Augustinus. Das Leiden ist ein piddagogi-
sches Instrument in den Hinden Gottes. Damit ist auch
gesagt, dass das Leiden nicht einfach etwas objektiv
Gegebenes ist, sondern dass es immer schon in das Subjekt
und sein Wertempfinden hineingenommen ist. Augustinus
sagt im «Gottesstaat»: «Nicht was, sondern wie jemand
leidet, darauf kommt es an». Damit wird auch kein
Schopfer, keine schlechte Welt, kein Ddmon angeklagt,
sondern das Leiden und seine Deutung ist an den Menschen

600

gebunden. Der Mensch ist dabei in einem universalen
Sinnzusammenhang geborgen. Nicht ein Zufall und auch
nicht ein Sternenschicksal trifft im Leid den Menschen,
sondern die Absicht Gottes. Gott bedient sich des Leidens
als eines Mittels, sei es zum Zwecke der Besserung
(correctio), sei es zu dem der Priifung (probatio). So wird
im Leiden immer ein Weg zum Heil gesehen. Es ist somit
auch niemals Grund zur Verzweiflung gegeben. Im Gegen-
teil, Leiden macht den Menschen frei von der Anhénglich-
keit an das Irdische. «Aller Schmerz kommt aus der Liebe:
Der Schmerz iliber den Verlust eines zeitlichen Gutes
stammt aus der Liebe zu diesem zeitlichen Gut.» Im Leiden
lernen wir, uns von ihm zu 18sen. Und da wir doch auf
dieser Erde nur Pilger sind, ist es gut, wenn wir uns immer
mehr von der Anhédnglichkeit an dieses Zeitliche 16sen
konnen.

Im spiten Mittelalter vertiefte die mystische Tradition
dieses Denken. Sie entwickelte eine intensive Verehrung
des Leidens Jesu. «Jene Dornenkrone Deines Hauptes ist
mir, guter Jesus, das slsseste Kissen; das Holz Deines
Kreuzes ist flir mich ein siisses Bett. In ihm werde ich
geboren und genidhrt, erschaffen und wiedergeboren, und
liber dem Altar zum Andenken Deines Leidens errichte
ich mir gerne meine Heimstatt.» Der Mystiker suchte die
Passion Jesu bis ins Korperliche hinein mitzuleiden. Ja,
der leidende Mensch ist privilegiert. Johannes vom Kreuz
meint: «Gott findet nur wenig Gefésse, die diese schwierige
und erhabene Bearbeitung ertragen. Nur wenige verdienen
es, durch Leiden zur Vollendung zu gelangen» (in: Leben-
dige Liebesflamme, Kosel Miinchen, 1963). Das Leiden
wird hier zum Ausdruck eines besonders engen Verhaltnis-
ses mit Gott.

Luther warnte dann allerdings vor Ubertreibungen. Er
protestierte gerade im Namen des Leidens und des Kreuzes
Christi gegen Missbrauche aller Art. Auch in seinem
Denken («Kreuzestheologie») stand das Kreuz in der Mitte.
Aber der Mensch soll sich nicht an ihm versuchen. Es steht
nicht in seiner Verfiigung. Es ist das Leiden Gottes fiir uns,
dem wir nichts zuzufligen haben, wenigstens nichts zu
unserem Heile. Es weist den selbstherrlichen, sich rithmen-
den Menschen in die Schranken. Und das, so ist er
iiberzeugt, entspreche auch eher den anthropologischen
Tatsachen als eine allzu eilfertige Verherrlichung des
Leidens. Etwas bissig kann er zum Beispiel fragen: «Wer
sind es, die es mehr hassen, Triibsal und Leiden zu
erdulden, als die Priester und Juristen?». Am Leiden und
Kreuz muss sich jede Selbsttduschung und Selbstvergot-
zung zerschlagen.

Der Grund, weshalb wir uns
uber die Welt tauschen,
liegt sehr oft darin, dass wir uns
liber uns selbst tduschen.

J. J. Mohr

Schweizer Heimwesen X11/83



Neuzeit

Solange das Leiden eingebettet war in ein Welt- und
Menschenbild, das sich von Gott, der dem Leiden Sinn
gibt, getragen wusste, wurde das Leiden oft nicht nur
positiv bewertet, sondern geradezu verherrlicht. Die Hoff-
nung wurde auf den «Mann der Schmerzen» gelenkt, der
der Befreier von allem Leiden ist und «Gerechtigkeit» vor
Gott schafft. Wenn der Glaube sich im Leben bewéhren
soll, so muss er sich auf die Hoffnung auf den, der das
Leiden tiberwunden hat, griinden. «In der Welt habt ihr
Drangsal zu bestehen, aber seid getrost, ich habe die Welt
iiberwunden», sagt Jesus im Johannes-Evangelium (16,33).

In der Neuzeit ist eine solche Glaubenshaltung nicht mehr
die selbstverstindlche Grundhaltung. Nicht dass es sie
nicht mehr gibe. Aber sie ist nicht selten mit Zweifel
durchsetzt oder hat ihre Kraft fiir die tidgliche Lebensgestal-
tung weitgehend verloren. Vor Publikum ist mit ihr —
abgesehen von religiosen Veranstaltungen — wenig Staat zu
machen. Aber nicht nur der Verlust einer religidsen
Grundhaltung ist zu beklagen. Dem Menschen der Moder-
ne ist hdufig auch der Sinn seines Lebens abhanden
gekommen und damit natiirlich auch der Sinn fiirs Leiden.
So sagt Nietzsche einmal: «Die Sinnlosigkeit des Leidens,
nicht das Leiden war der Fluch.» Statt nach Sinn zu fragen,
sollen wir nach dem Leben greifen. Und dazu miissen wir
«Willen zur Macht» entwickeln. Nachdem Gott ja tot ist,
wie Nietzsche in der «Frohlichen Wissenschaft» verkiin-
det, kann es auch keine gerechte Vergeltung fiir diejenigen
geben, die leiden. Viele zogen daraus die Folgerung: Also
lasst uns das Leben geniessen und das Leiden abschaffen!
Lasst uns Techniken, Instrumente entwickeln, die das

Leiden fernhalten. Psychoanalytiker trugen das Ihre dazu
bei, um dem Leiden beizukommen. In ihren Uberlegungen
spielt Gott dabei hochstens eine Nebenrolle. Psychische
Gesetze, Psychohygiene, Psychopharmaka usw. sind wich-
tiger. Selbst Theologen ziehen da zum Teil nach. Fiir
Dorothe Solle steht «jeder Versuch, das Leiden als
unmittelbar oder mittelbar von Gott verursacht anzusehen,
in der Gefahr, sadistisch liber Gott zu denken». Fiir Simone
Weil (1909-1943) dagegen beruht die letzte Grosse des
Christentums darin, dass es nicht nach einem tibernatiirli-
chen Heilmittel gegen das Leiden, sondern nach einem
{ibernatiirlichen Gebrauch des Leidens trachtet. Damit
meint sie: wahre Christen trachten nicht danach, weniger
zu leiden, sondern danach, durch Leiden nicht zum
Schlimmeren verdndert zu werden.

Was hilft uns dieser skizzenhafte Blick in die Geschichte
fiir unsern eigenen Umgang mit Leiden, eigenem und
fremdem? Ich habe diesen Abschnitt tbertitelt: «Ge-
schichtliche Zugéinge zum Leiden». Damit wollte ich gleich
zu Beginn andeuten, dass es verschiedene Weisen, mit Leid
umzugehen, gegeben hat, aber auch, dass diese fiir uns von
Bedeutung sind. Es waren ja immer Menschen, die damit
mit einer der existenziellsten Fragen gerungen haben und
in irgendeiner Weise das Leben bewdltigen konnten. Und
Menschen sind wir ja auch. Wie sollten wie sie nicht
verstehen und und uns von ihnen nicht ermutigen lassen?
Einige haben vielleicht ihre eigene Grundhaltung bereits
wiedererkannt und sich bestétigt gefiihlt. Andere zogern
vielleicht noch. Die folgenden anthropologischen Reflexio-
nen mochten zur personlichen Bewiltigung bzw. zur
Vertiefung der personlichen Bewiltigung des Leidens
anregen.

Anthropologische Reflexionen

Stereotype Reaktionen

Unsere tdgliche Reaktion auf das Leiden sind mehr oder
weniger stereotyp. Entweder nehmen wir den Kampf gegen
das Leiden auf, oder wir weichen ihm aus. Das erstere ist
wohl eine stammesgeschichtliche Erwerbung des Men-
schen. Jedenfalls ist der Kampf gegen das Leid ein
wesentlicher Bestandteil der menschlichen Kultur. Irgend-
wie setzt er voraus. dass das Leiden authebbar ist. Der
Erfolg ist zwar meistens begrenzt. Trotzdem wird das
Leiden nicht als notwendig zum Dasein gehorig betrachtet.
Wenn nur erst die Medizin sich vervollkommnet hat, wenn
nur erst die Gerechtigkeit in der Gesellschaft hergestellt ist
usw., dann lassen sich physische Schmerzen, Krankheiten
und alle erniedrigende Abhéngigkeit vermeiden!

Eine zweite Reaktion will dem Leiden nicht ins Angesicht
blicken. Ich tdusche mich und andere. Ich will vom Arzt
gar nicht die Wahrheit wissen, die Krankheit nicht
anerkennen, die korperlichen und geistigen Méngel nicht
sehen, die soziologische Situation in Wirklichkeit gar nicht
wahrhaben. Oder ich weiche dem Leid, das andere trifft
aus, indem ich mich fernhalte, indem ich mich von einem
Menschen rechtzeitig zuriickziehe, wenn sein Elend un-
heilbar wird.

Existenzielle Reaktion

Aber diese moglichen Arten, dem Leiden zu begegnen,
geniigen nicht. Denn sie erfassen weder den Sinn des
Leidens, noch handeln sie aus der Tiefe der menschlichen
Existenz. Nicht, dass man Massnahmen trifft, um Leiden
zu mildern bzw. priaventiv zu verhindern, nicht dass man
dem Leiden aus dem Weg zu gehen sucht, verdient von
menschlicher Existenz her Kritik, sondern dass am Leiden
nur die Oberfldche gesehen und die Reaktion nur auf sie
ausgerichtet wird.

Was aber ist an diesen Reaktionsweisen auf das Leiden so
falsch? Wurde nicht gesagt, dass sie stereotyp sind, und das
heisst doch: dass die meisten Menschen, auch wir selber,
uns dem Leiden gegeniiber so verhalten? Was soll denn
das, nach einem Sinn des Leidens suchen, wenn doch viele
oder gar die meisten Menschen im Leiden keinen Sinn zu
sehen vermogen und damit alles tun, um ihm zu entgehen?
Wenn Letzteres moglich wére, wenn man als Mensch dem
Leiden génzlich ausweichen konnte, dann hétten diejeni-
gen, die so fragen, allerdings recht. Dann wire es ein
intellektueller Luxus, eine blosse Tandelei, nach Tieferem,
nach Sinn zu suchen, wo doch «Beseitigung» die einzig
richtige Antwort wire. Nun kann aber dem Leiden nicht

601



entronnen werden. Wir konnen die Ursachen fiir dieses
oder jenes Leiden mildern, das Leiden als solches abschaf-
fen aber konnen wir nicht. Hier steht menschliches Konnen
und Vermogen an einer Grenze. Alles tun «als ob» — als
ob es doch moglich wire, namlich ohne Leiden zu leben
— ist eine Vertuschung der Wirklichkeit.

Noch sind aber nicht alle moglichen Haltungen dem
Leiden gegeniiber zur Sprache gekommen. Warum zum
Beispiel nicht das Leiden akzeptieren? Da dem Leiden
nicht zu entkommen ist, machen wir wenigstens das Beste
daraus! Ist es denn nicht so, dass viele Menschen aus einer
religiosen Uberzeugung heraus ja zum Leiden sagen? Sie
werden mit ihm versohnt, weil sie erwarten, dass ihnen
daraus im andern Leben ein um so grosseres Gliick
erwidchst. Es gibt zudem Menschen, die am Leiden als
solchem Geschmack finden, sie haben zum Beispiel Freude
am Aushalten-Kdénnen von Leiden. Sie sehen darin eine
menschliche Grosse und eine Werterprobung ihrer Person.
Wo solche und dhnliche Ansitze sind, konnten sie doch
gepflegt und entwickelt werden. Eventuell liessen sie sich
auch zu Erziehungsidealen machen, so dass mit der Zeit
ein anderes, weniger verkrampftes, eventuell sogar gliickli-
ches Verhdltnis zum Leiden entstehen konnte.

So sehr sich diese, sagen wir: positiven Einstellungen zum
Leiden von den erstgenannten, negativen Einstellungen
unterscheiden, eines haben sie mit diesen doch gemeinsam:
das Leiden wird als etwas verstanden, das man trotz allem
irgendwie in die Finger bekommen kann, das sich bei
klugem Verhalten domestizieren oder wenigstens zu einem
brauchbaren Mittel machen ldsst. Mit anderen Worten ist
Leiden auch ein Phdnomen, das seine Schwierigkeiten hat,
so kann ihm menschliches Wissen, menschliche Klugheit
und menschlicher Einsatz doch den Stachel nehmen und
ihm zu einem schénen Teil sogar beikommen.

Unsere Leiderfahrung zeigt aber, dass dies letztlich nicht
moglich ist. Wie oft doch scheitern wir am Leiden! Das
darf und soll nicht verschleiert werden. Wir stossen da an
unaufhebbare Grenzen. Aber, so wollen wir jetzt fragen,
kann nicht jedes An-die-Grenze-Kommen dem Menschen
auch etwas offenbaren? Dass der Mensch am Leiden
scheitert, diese Erkenntnis mag einem Leidenden wenig
helfen, fiir andere aber — die ihn Betreuenden oder
Angehorigen — kann das eine immense Bedeutung erhalten.
Will der Mensch namlich verstehen lernen, was es heisst,
menschlich zu leben, worauf es ankommt, dann hat er sein
Nichtwissen, seine Unzuldnglichkeit, sein Scheitern vor
dem Leiden in Anschlag zu nehmen. Am stirksten wird
dies wohl im Tod offenbar. Was nidmlich angesichts des

Todes wesentlich bleibt, ist aus der Tiefe getan, das andere

wird hinfillig. Ahnliches ldsst sich vom Leid sagen.

Wenn das Scheitern vor dem Leiden und dem Tod letztlich
aufgehalten wird, kann sich uns, wie eben angedeutet, eine
neue Lebensdimension erdffnen. Was damit gemeint ist,
lasst sich im Grunde weder definieren noch beschreiben.
Es lasst sich nur leben. Man kann allenfalls versuchen,
darauf hinzufiihren, indem man Wege zeigt, die der
einzelne beschreiten kann, um das Gemeinte, die Tiefe der
menschlichen Existenz in den Blick zu bekommen. Dann
aber liegt es am einzelnen, aus der Tiefe zu leben, sagen
wir: «existenziell» zu leben. Ohne dieses je eigene Ergreifen
ist ein existenzielles Verstandnis des Leidens (wie auch des
Todes) unmoglich. Mit anderen Worten heisst das: unsere

602

Antwort auf das Leid und die Leiderfahrung sollte heissen:
aus der Tiefe leben, existenziell leben! Das mdochte ich
noch kurz erldutern. Wir haben gesehen, dass es verschie-
dene Reaktionen auf das Leiden geben kann. Man kann
das Leiden zu beseitigen oder sich an ihm vorbeizudriicken
suchen, oder aber es durch Akzeptieren entscharfen bzw.
als Mittel zu etwas Hoherem beniitzen wollen. Ob eine
dieser Reaktionen jemals zufriedenstellend gelingen kann,
wollen wir hier dahingestellt sein lassen. An einer Tatsache
mindestens, die Leid bedeutet, miissen alle diese Versuche
scheitern: am letzten Leiden, am Tod. Nur wenn wir an
der Oberfldiche verbleiben, konnen wir uns da etwas
vormachen. Wir konnen das zu etwas machen, das uns im
Moment nicht beschéftigt. Wir konnen dem Tod aus dem
Wege gehen, wo immer ihm in unserer Umgebung zu
begegnen wire, und wo das nicht moglich ist, ihn verniedli-
chen und verharmlosen, wie jener Barockkiinstler, der
unter eine Darstellung des Sensenmannes «Das Tddlein»
schrieb. Wir kénnen uns an religiose Auffassungen klam-
mern, die das Leid und den Tod zur Nahtstelle zwischen
zwei Welten und damit zu etwas Vorilibergehendem,
Nicht-Endgiiltigem machen usw. All das hebt aber nicht
auf, dass, wenn ich dem Tode ungeschiitzt ins Auge zu
sehen gewillt bin, er fiir mich eine Wand ist, hinter die ich
nicht sehen kann. Das Leid, und der Tod vor allem, ist ein
«Nichts» zu allem, was uns vertraut ist. An ihm scheitert
das Wissen.

Zudem ist das Leid, der Tod, immer mein Leid, mein Tod.
Sie kommen auf mich zu, sie sind schon da. Ich kann nicht
ausweichen. Niemand kann fiir mich das Leid und den
Tod aufsich nehmen. Es geht um mein ganz personliches
Leben. Meine ganz personliche Antwort kann deshalb nur
heissen: mich dem Leiden in seiner ganzen Unheimlichkeit
zu stellen, und zwar hier und jetzt, vielleicht durch
schwerste Anfechtungen hindurch; dennoch ihm nicht
auszuweichen, sondern das Leiden auf mich nehmen, um
mich selber als Menschen zu ergreifen. Dazu braucht es,
angesichts der Briichigkeit des menschlichen Daseins,
Entschlossenheit. Denn aus dieser Tiefe zu leben bedeutet:
Ja sagen zu sich, zu seiner eigenen Innerlichkeit, zur freien
Entscheidung, auch angesichts tiefster Leiden, zum Streben
nach Wahrheit in allem Scheitern!

Leid und Sinn

Nietzsche meinte einmal: «Wer ein Warum zu leben hat,
ertrigt fast jedes Wie.» Aber scheint nicht gerade dieses
Warum oft so driickend oder eben antwortlos und damit
auch sinnlos? Und doch, mitten in diese quilenden
Warumfragen hinein kann mir Sinn gleichsam aufgehen.
Der Sinn schiesst wie ein Pfeil (Hermann Siegenthaler) in
die Leiderfahrung hinein. Vielleicht nur fiir einen Augen-
blick. Aber damit ist Leid- und Sinnerfahrung ineinander
verzahnt. Sie gehdren wenigstens momentweise in die
Lebenserfahrung hinein. Und wenn sie auch wieder ausein-
andergerissen werden, so leuchten sie doch — wenig-
stens in der Erinnerung — wieder hie und da auf und

machen uns hoffend und erwartend auf neue sinn-volle
Augenblicke.

Woher kommt wohl die Kraft, die immer dann durch-
blickt, wenn der Bezug zwischen Leid und Sinn gleichsam

in der Tiefe erfahren wird? Ist diese Frage iiberhaupt zu

Schweizer Heimwesen X11/83



beantworten? Anderseits: kann von diesem Aufleuchten
zu reden sinnvoll sein, wenn nicht etwas dahintersteht?
Sinn-Erfahrung kommt mir zu, kann nicht von mir
gemacht werden, schickt sich mir gleichsam. Das heisst,
dass sie in einem Bezug drin steht, bezogen ist auf
Ausser-mir-Stehendes, auf Transzendentes, von mir nicht
in die Verfiigung zu Nehmendes. Fiir mich bedeutet das,
dass ich in einem Verhiltnis stehe. Ich bin von ihm
umgeben, in es hineingeboren. Gerade die Leid/Sinn-
Erfahrung offenbart mir dies. Dadurch, dass mir in dieser
Erfahrung aufgeht, dass ich aus einem Umfassenderen
heraus lebe (Geschopf bin, geschaffen bin), ist es mir
moglich, dieses auch beim anderen Menschen zu sehen
und dadurch fremdes und eigenes Leiden in einem gros-
seren Zusammenhang zu sehen.

Was meint dieses Bezogen-Sein? Was ist diese Wirklichkeit
hinter jeder Leid/Sinn-Erfahrung? Jede «Ist-Theorie» geht
hier an der Sache vorbei. In der Theorie stossen wir hier
an uniberwindliche Grenzen. Jedoch kénnen wir wenig-
stens, um ein Bild von Jaspers zu brauchen, uns 6ffnen flir
Botschaften, die moglicherweise vom Bereich jenseits der
Grenze uns zukommen. Welche Botschaft konnen wir da
erfahren? Die Botschaft der Liebe zum Beispiel. Geschicht-
lich gesehen kennen Christen den Ort und die Person, wo
Leid und Sinn zusammentrafen und in der Liebe eins
geworden sind: am Kreuz auf Golgotha. Der glaubende
Mensch sieht hier eine sinn-stiftende Einheit. Jesus wird
exemplarisch fiir Menschen, die durch das Leid hindurch-
gehen.

Wenn Liebe das Umfassende, das hinter Sinn/Leid-
Stehende ist, dann ist auch ein Mittragen von Leid
verstehbar. Liebe kann sich gleichsam an die Stelle des
andern versetzen und vom Innern des andern her sein
Leiden mittragen.

Konsequenzen fiir soziale Arbeit

Ich mochte von einer These ausgehen, namlich: Nur wenn
wir Anteil nehmen am Leiden des andern, kénnen wir
ganzheitlich betreuen.

Manche werden sich natiirlich fragen, ob das nicht eine
allzu hohe Forderung, wenn nicht gar Uberforderung sel.
Und tatsdchlich meine ich mit Anteilnehmen nicht, eine
mehr oder weniger gute Antwort auf die Frage nach dem
Leid zu geben, etwa zu sagen: das wird schon seinen Sinn
haben, du musst nur Geduld haben, andere leiden noch
viel mehr usw. Mit solchen Antworten distanziere ich mich
doch vom Leiden des andern. Die Antwort steht ja
zwischen uns und ich tiberlasse den andern seinem Leiden
bzw. der Theorie, die er sich iiber das Leiden machen moge.

Echte Anteilnahme meint jedoch einen Beziehungsvor-
gang. Es geht etwas vor in unserer Beziehung, ich nehme
Anteil, ich nehme einen Teil vom Leid des andern in mich
hinein. Damit meine ich nicht, dass das dussere, sichtbare
Leiden, wie zum Beispiel die Behinderung oder der starke
Abbau des Korpers, von mir iibernommen werden konnte,
wohl aber das innere Leid, das auch ein Stiick meine
Erfahrung ist. Das Leid des andern wird so zu einem Teil
Leid in mir selber.

Und das wirkt sich auf den Umgang mit Leidenden,
welcher Art auch immer, aus. Es ist vom Sozial-Tétigen
mehr verlangt, als nur den anderen zu befdhigen, seine
eigene Einstellung zum Leiden zu finden; er ist aufgefor-
dert, mit ihm das Leiden mitzutragen. Und das kann dann
auch heissen, dass er ihn auf tiefere Hintergriinde der
Leidensbewidltigung hinweist: zum Beispiel auf die Liebe,
die gldubige Menschen hinter dem Leiden sehen oder auch
auf die Nacht, die das Leiden umgeben kann, und die
durchgestanden sein will. So hat Jesus am Kreuz den
(scheinbaren) Abbruch aller Beziehungen erlebt: «Mein
Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen», schrie er
vor seinem Tode. Von Ijob wird dhnliches berichtet. Er
verliert die Kinder, seine Freunde verstehen ihn nicht
mehr, seine Frau verachtet ihn, Gott entzieht sich ithm.
Die Mystiker sprechen von der «Dunklen Nacht der Seele»
und meinen eine Erfahrung des Nichts, der Nicht-
Beziehung, das dem Betroffenen eine qualvolle Finsternis
verursacht.

Und bei all diesen und vielen andern stand am Ende nicht
Nacht und Finsternis. Sie entdeckten, nachdem diese
durchschritten waren, etwas viel Tieferes, das sie unendlich
trostete und begliickte. Das muss nicht immer in die
allerletzten Dimensionen reichen. Vielleicht steht nach der
dunklen Nacht «nur» der Sozial-Tétige da, aber eben ein
Mensch, der erfasst hat, was es heisst, ein Mitmensch zu
sein: zum Beispiel auch, das Leiden eines andern mitzutra-
gen. Daraus kann neue Hoffnung keimen, neue Liebe
wachsen und Leiden sogar einen Sinn erhalten.

SAGONscttenneber

Fahrbare Hohenverstellung unter praktischjedes]
Bett montierbar. Unterstltzt die Selbstsorge und

die Pflege auch im Privatbereich. Doppelschutz-
isolierter Motor, wartungsfrei und gerauscharm.

SACON-Programm: @ Matratzen

® Heimbetten ® Schwesternrufe
® Pflegebetten Verlangen Sie unverbind-
@ Stehbetten lich detaillierte Unter-

@ Transferhilfen lagen Uber...

———
| Coupon:
| CJ Stehbett

| O Pflegebetten + Matratzen
| g Bettenheﬁber, Heimbetten Strasse:
| Transferhilfen PLZ/Ort:

| SACON AG fiir Gesundheit und Komfort,

| industriestrasse 18, 8910 Affoltern aA, Tel. 01/76177 51, Telex 55684
| Verkaufsbliro Basel, Tel. 061/46 27 28

#

603



	Menschliches Leiden

