
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 54 (1983)

Heft: 12

Artikel: Menschliches Leiden

Autor: Abbt, Imelda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811995

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811995
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Menschliches Leiden

Von Dr. Imelda Abbt, Leiterin des Kurswesens und der Fortbildung VSA*

«Der Mensch besitzt in seinem armen Herzen Räume, die nicht da sind, bis der Schmerz in sie eintritt, damit
sie vorhanden seien» (Léon Bloy).

«In meinem Herzen trug ich den Stachel eines Leidens. Eines Tages gelang es mir, ihn herauszureissen - und
jetzt spüre ich mein Herz nicht mehr» (A. Achado).

«Wer ein Warum zu leben hat, erträgt fast jedes Wie» (Nietzsche).

«Fern ist der Grund der Dinge und tief, gar tief, wer will ihn finden?» (Prediger).

«Er hat unsere Schmerzen auf sich genommen» (Mt 8,18).

«Angesichts der vor ihm liegenden Freude nahm er das Kreuz auf sich ohne der Schande zu achten» (Hebr
12,2).

«Da er selbst... gelitten hat, kann er helfen» (Hebr 2,18).

«Je stärker eine Sache mit der Existenz des Menschen verbunden ist, desto schwerer ist es, ihr Wesensgesetz
zu bestimmen» (Dietrich Bonhoeffer).

«Leid enthält zugleich stets ein verborgenes Angebot, in eine neue Zukunft einzutreten, die anders nicht zu
erlangen ist» (A. M. Klaus Müller).

Es ist niemand unter uns, der «Leiden» nicht kennt. In der
Natur finden wir den fortwährenden unbarmherzigen
Kampf alles Lebendigen; das Vernichten bei allem Wachsen;

die rasenden körperlichen Schmerzen, die immer
wieder ertragen'werden müssen; Menschen, die man liebt,
leiden sehen, ohne dass man helfen kann; Enttäuschungen
in zwischenmenschlichen Beziehungen; der Zusammenbruch

eines Lebenswerkes; etwas sehnlichst wollen und
nicht können, weil die Veranlagung fehlt oder Armut oder
Krankheit sich dazwischenstellen oder dazwischentreten;
Gewissensqualen, die nicht zu besänftigen sind; keinen
Sinn mehr im Leben sehen; Angst vor einem lange
andauernden Sterben Wir Menschen können nicht
anders, als uns dem Leiden zu stellen. Wir müssen um eine
Haltung ihm gegenüber ringen. Leiden im althochdeutschen

lîdan heisst in die Fremde ziehen, Not durchstehen.
Es stossen uns da Übel und Unglück zu, entreissen uns
dem Vertrauten und lassen uns fremdes Brot bitter
erfahren. «Fremde» ist für uns schon eine gewisse
Ohnmacht, ein Nicht-mehr-tätig-sein-Können. Denn wir sind
auf Aktivität angelegt. Wir streben immer aufs Neue nach
Handeln, das uns erfüllt. Im Leiden drängt sich mir etwas

* Vortrag gehalten am 12. April 19S3 im Bildungszentrum Einsiedeln
anlässlich eines von der Schweiz. Vereinigung Pro Infirmis, der Schweiz.
Stiftung Pro Senectute, der Schweiz. Multiple-Sklerose-Gesellschaft und
vom Schweiz. Zentralverein für das Blindenwesen gemeinsam veranstalteten

Kurs für Sozialarbeiter, die schwerbehinderte und betagte
Menschen zu beraten haben.

auf, das zunächst wie eine fremde Wirklichkeit erscheinen
kann. Was also hat es mit dem Leiden aufsich? Diese Frage
beschäftigt die Menschen seit eh und je.

Geschichtliche Zugänge zum Leiden

Literatur: Propyläen Geschichte der Literatur. 1. Band.
Die Welt der Antike. Berlin, 1981, besonders S. 74-79.
Historisches Wörterbuch der Philosophie. 5. Band, Darmstadt

1980, besonders S. 206-212.

Antike

Im Leiden drängt sich uns - wie gesagt - eine Wirklichkeit
auf, die uns als fremd erscheinen kann. Es stösst uns etwas
zu, es kommt uns unerwartet etwas entgegen. Warum
betrifft sie gerade mich? Welchen Grund hat sie? Welche
Bedeutung hat sie eventuell für mein Leben?

Im homerischen Menschenbild (8. Jh. v. Chr.) beginnt die
Entdeckung des Menschen als verantwortliches Einzelwesen.

Seelisches wird allerdings noch häufig göttlicher
Einwirkung zugeschrieben. So kommen zum Beispiel alle
Träume von Zeus oder anderen Göttern. Helena entschuldigt

sich für ihre treulose Haltung mit dem Hinweis, ein
Gott habe sie betört. Auf der anderen Seite verkündet Zeus

598 Schweizer Heimwesen XII/83



zum Beginn der Odyssee**: «Nein! wie die Sterblichen
doch die Götter beschuldigen! Von uns her, sagen sie, sei
das Schlimme: Und schaffen doch auch selbst durch eigene
Freveltaten, über ihr Teil hinaus, sich Schmerzen. Der
Kluge stellt sich auf das Walten der Gerechtigkeit rechtzeitig

ein, indem er Frevel vermeidet, während der Dumme
die Konsequenz seines Flandelns als Leiden zu ertragen
hat, das ihm jedoch die Möglichkeit offen lässt, zur
Erkenntnis und zur Besonnenheit zu gelangen.» Bei Homer
zeichnet sich also die Meinung ab, das Leiden sei, zum
Teil wenigstens, zu vermeiden. Der Mensch kann etwas
dafür. Gerechtigkeit walten lassen und den Frevel vermeiden

erspart Leiden. Was dann noch, unvermeidbar, an
Schmerzen bleibt, hat einen Sinn. Der Mensch gelangt
durch Leiden zur Einsicht. «Dike, die Göttin der Gerechtigkeit,

bringt die Leidenden zur Einsicht.»

In späteren Jahrhunderten änderte sich das Bild zum Teil.
Es wurde nun häufig die Auffassung vertreten, das Leiden
rühre vom blinden Treiben des Schicksals her; man könne
also nichts anderes machen, als sich damit abzufinden.
Doch zogen offensichtlich auch dann viele Trost aus dem
Gefühl, ihre Leiden seien ihnen von einem Gott auferlegt.
Die Gottheit ist für den sterblichen Verstand undurchschaubar

(wie das Schicksal), jedoch unendlich gut und
weise. Leiden muss damit auch etwas Gutes sein, einen
Sinn haben, auch wenn wir ihn (noch) nicht zu erkennen

zu vermögen. Anderseits begann sich das anhebende
wissenschaftliche Denken auch an dieser Frage auszuwirken.

Ein Verfasser medizinischer Schriften erklärte etwa
um 400, die Epilepsie, die gemeinhin als übernatürliche
Heimsuchung angesehen wurde, sei keinesfalls schwieriger
zu heilen als die anderen; Krankheiten den Göttern
zuzuschreiben sei eine Blasphemie, denn der menschliche
Körper könne nicht von einem Gott verunreinigt werden,
etwas höchst Verderbtes von etwas höchst Reinem.

Alttestamentliches Judentum

Bei den alttestamentlichen Deutungen hat das Leiden mit
der Verfehlung des Menschen, mit Sünde, zu tun. Das
Leiden wird mit dem Bösen in einen ursächlichen
Zusammenhang gebracht. Leiden, leibliche Krankheit und Sünde
gehören aufs Engste zusammen. Sie sind ineinander
verzahnt. Die Sünde entsteht nach dem Alten Testament
dort, wo das Verhältnis zwischen Schöpfer und Geschöpf,
zwischen Mensch und Gott gestört ist, vornehmlich durch
Verletzung des Gottesrechts. Israel hat dieses in Form von
Gebotsreihen, aber auch in Gestalt von allgemein
umschriebenen Gesetzen gekannt. Sünde war dementsprechend

vorerst ein Verstoss gegen eine heilige, von Gott
stammende Ordnung. Wo immer ein Verstoss begangen
wurde, wurde dieser als unmittelbare Verletzung des

göttlichen Hoheitsrechtes angesehen. Zugleich war Sünde
auch eine soziale Kategorie. Der einzelne war durch
Blutsbande und gemeinsames Volks- und Lebensschicksal
so tief in die Gemeinschaft eingeflochten, dass seine

Verfehlung keine Angelegenheit sein konnte, die nur ihn
und sein Verhältnis zu Gott betraf. Im Gegenteil: war
irgendwo eine schwere Verletzung des Gottesrechtes
geschehen, so trat die Belastung, die der Gemeinschaft

** Die Odyssee steht zusammen mit der Ilias am Anfang der europäischen
Literatur. Für den Griechen hatten die homerischen Gesänge eine der
Bibel vergleichbare Bedeutung. Sie gehörten zum Bildungsgut aller
Griechen.

dadurch vor Gott widerfuhr, in den Vordergrund, denn
nichts Geringeres als ihre ganze Kultfahigkeit war damit
bedroht. So hatten alle ein vitales Interesse daran, dass die
Ordnung wiederhergestellt wurde. Das geschah in gewissen

Fällen durch die Hinrichtung oder Ausstossung des

Missetäters. «Herausschneiden» aus der Mitte des Volkes
Israel nannte man das (Lev 17,4; 9 ff.; Nu 9,13). Noch
etwas kam im alten Israel hinzu. Mit jeder bösen Tat kam
ein Unheil in Lauf, das früher oder später auf den Täter
zurückkehrt. «Die Gottesfurcht fügt Tage hinzu, aber die
Jahre der Frevler sind kurz. Der Gerechte wird niemals
wanken, Frevler werden das Land nicht bewohnen» (Spr
10,27 ; 30). Noch heute sagen wir: «Gottes Mühlen mahlen
langsam» und fügen in Gedanken hinzu: «Dafür um so
sicherem.

Die Auffassung, dass Leiden auf ein Verschulden des
Menschen zurückgehe, geriet jedoch in eine Krise und
wurde zum Problem, als man während der Eroberung
Jerusalems durch die Babylonier im Jahre 586 und im Exil
die Erfahrung machte, dass Gerechte wie Sünder gleicherweise

in den Strudel der Katastrophen hineingerissen
wurden. In der traditionellen Vorstellung wurde das Unheil
von einer menschlichen, schicksalwirkenden Tat in Bewegung

gesetzt, es war ein Teil von ihr. Nun musste man
auch mit anderem zu rechnen beginnen.

Das Buch Ijob ringt mit den alten und neuen Vorstellungen.
Ijobs individualistische Frömmigkeit konnte mit Mechanismen

zwischen Gott und Mensch nicht viel anfangen
(vgl. Ijob 6,24; 10,2; 10,7), auch wenn er die traditionellen
Vorstellungen nicht einfach abstreifen konnte. Aber, und
das musste ihn zermürben, er hatte auch nichts an die Stelle
der herkömmlichen Anschauungen zu setzen. Das ist der
Grund, warum er sich mit dem Zerbrechen der alten
Glaubensvorstellungen an einen Abgrund gestellt sah.
Übrig bleibt nur Gott, und zwar zugleich in grenzenloser
Macht und in grenzenloser Heiligkeit. So verteidigt Ijob -
nachdem er immer mehr an menschlichen Gütern verlor
- seinen Freunden gegenüber die Freiheit Gottes, dessen

Taten vor keine menschliche Instanz gezogen werden
können. In Freiheit setzt Gott souverän das Recht; und
kann deswegen nie im Unrecht sein. Dennoch, und das ist
die Anfechtung, kann Ijob nicht zugeben, dass er durch
Schuld das bisher glückliche Gottesverhältnis gestört habe.
Es weiss freilich, dass ihm das wenig nützt. Denn Gott ist
ja frei; und allein sein Wille gilt. Damit aber ist - wenn
Unschuld nicht mehr zählt - Ijobs ganze Existenz von
Grund auf bedroht. Dass Ijob nicht flieht, sondern mit
diesem Gott zu ringen beginnt, sollte ihn schliesslich zu
einer der unvergesslichen Leidensgestalten der Geschichte
machen.

Verwunderlich am Buche Ijob ist, dass Gottes Antworten
ganz anders aussehen, als wonach Ijob jeweils fragte. Gottes
Antworten bestehen zunächst in Gegenfragen. Diese weisen

immer auf die lächerlichen Grenzen menschlichen
Denkens hin. Es wird auch deutlich, dass nicht hinter jeder
Frage gleich eine Antwort liegt, eine Antwort, die dem
Menschen sofort einleuchtet.

Ähnlich wie in der Antike, so keimt auch bei Ijob ein
pädagogischer Gedanke auf: Durch die bittersten Leiden
hindurch darf Ijob Gott schauen. «Nun aber hat mein Auge
dich geschaut.» Nicht Gott wandelte sich, sondern Ijob
wandelte sich. Er hat begriffen, dass er ein Mensch, ein
Geschöpf, und kein Gott ist.

599



Durch Leid zur Herrlichkeit: Christentum

Im Neuen Testament haben wir eine Gestalt, ein Bild des
leidenden Menschen par excellence: Jesus. Er «hat unsere
Gebrechen auf sich genommen und unsere Krankheiten
getragen» (Mt 8,18). Wie beim alttestamentlichen Ijob,
dessen Leiden nur aufdem Hintergrund der Tatsache, dass

er ein rechtschaffener, gerechter, glücklicher Mann war,
die echte Tiefendimension erhält, so auch - und zwar noch
viel eindrücklicher - bei Jesus. Jesu Gestalt als
Schmerzensmann lässt sich nur in dialektischer Einheit mit seiner
Frohen Botschaft verstehen.

Diese «historische» Verzahnung wird jedoch in der späteren

Interpretation des Leidens Jesu immer mehr in den
Hintergrund gedrängt. Bald schon beruft man sich nicht
mehr auf das Kreuz unter dem Druck der historischen
Ereignisse, sondern unter der mächtigen Wirkung des

Kreuzessymbols. Dieses ist durch Predigt, Katechese,
Kunst und Literatur gefestigt worden. Die Theologien des
Kreuzes gehen nicht so sehr vom historischen Ereignis aus,
sondern von einer bestimmten Vorstellung, die man sich
über das Verhältnis Gott-Mensch machte. Das Kreuz
wurde immer mehr Symbol dafür, dass jede Versöhnung
mit Gott durch das Kreuz und Leiden hindurchgehen
muss. Das Leiden wird zum Weg der Erlösung. Im Laufe
der Zeit haben sich wohl die verschiedensten Deutungen
abgelöst, immer aber haben sie die Notwendigkeit des
Leidens und Sterbens im Vorgang unserer Erlösung
beinhaltet. Der Sohn Gottes hat unsere Schuld beglichen, die
wir Gott (oder dem Teufel) gegenüber hatten. Unser Leiden
und Sterben bliebe nutzlos, wenn nicht durch Jesus uns
ein Weg und eine Hoffnung gegeben wäre. Dieser Weg - ein
Leidensweg - allein führt zur wahren Freiheit der Kinder
Gottes. Dank den Erfahrungen der frühchristlichen
Verfolgungen und Martyrien wurde das Leiden immer mehr als
eine Vorstufe des Heiles angesehen. Und damit haben wir
auch ein Merkmal eines echten Jüngers Jesu. Er muss
durch das Leiden hindurch. «Die Krone der Schmerzen
und Leiden kann nämlich nicht empfangen werden, wenn
nicht die Geduld in Schmerz und Leid vorangeht» (Cyprian
+ 549). Ein Jünger, der für einen Meister leiden darf, wird
ihm ähnlich. Wer viel leidet, liebt auch viel. Das Leiden
bekommt eine bevorzugte Stellung.

Bei Augustinus erhält das Leiden zudem eine ethische
Dimension. Nicht Gott, sondern der Mensch ist der
Urheber des Leidens, insofern er nämlich böse ist. Der
Mensch ist ein entscheidungsfähiges Subjekt und somit
versteht sich von selbst, dass er auch die Konsequenzen
aus seinem Handeln zu tragen hat. Und er hat aus seinem
Leiden zu lernen. Er wird dadurch immer mehr erfahren,
was es heisst, ein Mensch zu sein. Leiden sollte uns weiser
machen.

gebunden. Der Mensch ist dabei in einem universalen
Sinnzusammenhang geborgen. Nicht ein Zufall und auch
nicht ein Sternenschicksal trifft im Leid den Menschen,
sondern die Absicht Gottes. Gott bedient sich des Leidens
als eines Mittels, sei es zum Zwecke der Besserung
(correctio), sei es zu dem der Prüfung (probatio). So wird
im Leiden immer ein Weg zum Heil gesehen. Es ist somit
auch niemals Grund zur Verzweiflung gegeben. Im Gegenteil,

Leiden macht den Menschen frei von der Anhänglichkeit

an das Irdische. «Aller Schmerz kommt aus der Liebe:
Der Schmerz über den Verlust eines zeitlichen Gutes
stammt aus der Liebe zu diesem zeitlichen Gut.» Im Leiden
lernen wir, uns von ihm zu lösen. Und da wir doch auf
dieser Erde nur Pilger sind, ist es gut, wenn wir uns immer
mehr von der Anhänglichkeit an dieses Zeitliche lösen
können.

Im späten Mittelalter vertiefte die mystische Tradition
dieses Denken. Sie entwickelte eine intensive Verehrung
des Leidens Jesu. «Jene Dornenkrone Deines Hauptes ist
mir, guter Jesus, das süsseste Kissen; das Holz Deines
Kreuzes ist für mich ein süsses Bett. In ihm werde ich
geboren und genährt, erschaffen und wiedergeboren, und
über dem Altar zum Andenken Deines Leidens errichte
ich mir gerne meine Heimstatt.» Der Mystiker suchte die
Passion Jesu bis ins Körperliche hinein mitzuleiden. Ja,
der leidende Mensch ist privilegiert. Johannes vom Kreuz
meint: «Gott findet nur wenig Gefasse, die diese schwierige
und erhabene Bearbeitung ertragen. Nur wenige verdienen
es, durch Leiden zur Vollendung zu gelangen» (in: Lebendige

Liebesflamme, Kösel München, 1963). Das Leiden
wird hier zum Ausdruck eines besonders engen Verhältnisses

mit Gott.

Luther warnte dann allerdings vor Übertreibungen. Er
protestierte gerade im Namen des Leidens und des Kreuzes
Christi gegen Missbräuche aller Art. Auch in seinem
Denken («Kreuzestheologie») stand das Kreuz in der Mitte.
Aber der Mensch soll sich nicht an ihm versuchen. Es steht
nicht in seiner Verfügung. Es ist das Leiden Gottes für uns,
dem wir nichts zuzufügen haben, wenigstens nichts zu
unserem Heile. Es weist den selbstherrlichen, sich rühmenden

Menschen in die Schranken. Und das, so ist er
überzeugt, entspreche auch eher den anthropologischen
Tatsachen als eine allzu eilfertige Verherrlichung des

Leidens. Etwas bissig kann er zum Beispiel fragen: «Wer
sind es, die es mehr hassen, Trübsal und Leiden zu
erdulden, als die Priester und Juristen?». Am Leiden und
Kreuz muss sich jede Selbsttäuschung und Selbstvergöt-
zung zerschlagen.

Das Mittelalter bleibt in der Deutung des Leidens weitgehend

in den Bahnen des Alten Testamentes und des grossen
Kirchenlehrers Augustinus. Das Leiden ist ein pädagogisches

Instrument in den Händen Gottes. Damit ist auch
gesagt, dass das Leiden nicht einfach etwas objektiv
Gegebenes ist, sondern dass es immer schon in das Subjekt
und sein Wertempfinden hineingenommen ist. Augustinus
sagt im «Gottesstaat»: «Nicht was, sondern wie jemand
leidet, darauf kommt es an». Damit wird auch kein
Schöpfer, keine schlechte Welt, kein Dämon angeklagt,
sondern das Leiden und seine Deutung ist an den Menschen

Der Grund, weshalb wir uns
über die Welt täuschen,
liegt sehr oft darin, dass wir uns
über uns selbst täuschen.

J. J. Mohr

600 Schweizer Heimwesen XII/83



Neuzeit

Solange das Leiden eingebettet war in ein Welt- und
Menschenbild, das sich von Gott, der dem Leiden Sinn
gibt, getragen wusste, wurde das Leiden oft nicht nur
positiv bewertet, sondern geradezu verherrlicht. Die Hoffnung

wurde auf den «Mann der Schmerzen» gelenkt, der
der Befreier von allem Leiden ist und «Gerechtigkeit» vor
Gott schafft. Wenn der Glaube sich im Leben bewähren
soll, so muss er sich auf die Hoffnung auf den, der das

Leiden überwunden hat, gründen. «In der Welt habt ihr
Drangsal zu bestehen, aber seid getrost, ich habe die Welt
überwunden», sagt Jesus im Johannes-Evangelium (16,33).

In der Neuzeit ist eine solche Glaubenshaltung nicht mehr
die selbstverständlche Grundhaltung. Nicht dass es sie

nicht mehr gäbe. Aber sie ist nicht selten mit Zweifel
durchsetzt oder hat ihre Kraft für die tägliche Lebensgestaltung

weitgehend verloren. Vor Publikum ist mit ihr -
abgesehen von religiösen Veranstaltungen - wenig Staat zu
machen. Aber nicht nur der Verlust einer religiösen
Grundhaltung ist zu beklagen. Dem Menschen der Moderne

ist häufig auch der Sinn seines Lebens abhanden
gekommen und damit natürlich auch der Sinn fürs Leiden.
So sagt Nietzsche einmal: «Die Sinnlosigkeit des Leidens,
nicht das Leiden war der Fluch.» Statt nach Sinn zu fragen,
sollen wir nach dem Leben greifen. Und dazu müssen wir
«Willen zur Macht» entwickeln. Nachdem Gott ja tot ist,
wie Nietzsche in der «Fröhlichen Wissenschaft» verkündet,

kann es auch keine gerechte Vergeltung für diejenigen
geben, die leiden. Viele zogen daraus die Folgerung: Also
lasst uns das Leben geniessen und das Leiden abschaffen!
Lasst uns Techniken, Instrumente entwickeln, die das

Leiden fernhalten. Psychoanalytiker trugen das Ihre dazu
bei, um dem Leiden beizukommen. In ihren Überlegungen
spielt Gott dabei höchstens eine Nebenrolle. Psychische
Gesetze, Psychohygiene, Psychopharmaka usw. sind wichtiger.

Selbst Theologen ziehen da zum Teil nach. Für
Dorothe Solle steht «jeder Versuch, das Leiden als
unmittelbar oder mittelbar von Gott verursacht anzusehen,
in der Gefahr, sadistisch über Gott zu denken». Für Simone
Weil (1909-1943) dagegen beruht die letzte Grösse des

Christentums darin, dass es nicht nach einem übernatürlichen

Heilmittel gegen das Leiden, sondern nach einem
übernatürlichen Gebrauch des Leidens trachtet. Damit
meint sie: wahre Christen trachten nicht danach, weniger
zu leiden, sondern danach, durch Leiden nicht zum
Schlimmeren verändert zu werden.

Was hilft uns dieser skizzenhafte Blick in die Geschichte
für unsern eigenen Umgang mit Leiden, eigenem und
fremdem? Ich habe diesen Abschnitt übertitelt:
«Geschichtliche Zugänge zum Leiden». Damit wollte ich gleich
zu Beginn andeuten, dass es verschiedene Weisen, mit Leid
umzugehen, gegeben hat, aber auch, dass diese für uns von
Bedeutung sind. Es waren ja immer Menschen, die damit
mit einer der existenziellsten Fragen gerungen haben und
in irgendeiner Weise das Leben bewältigen konnten. Und
Menschen sind wir ja auch. Wie sollten wie sie nicht
verstehen und und uns von ihnen nicht ermutigen lassen?

Einige haben vielleicht ihre eigene Grundhaltung bereits
wiedererkannt und sich bestätigt gefühlt. Andere zögern
vielleicht noch. Die folgenden anthropologischen Reflexionen

möchten zur persönlichen Bewältigung bzw. zur
Vertiefung der persönlichen Bewältigung des Leidens

anregen.

Anthropologische Reflexionen

Stereotype Reaktionen

Unsere tägliche Reaktion auf das Leiden sind mehr oder
weniger stereotyp. Entweder nehmen wir den Kampfgegen
das Leiden auf, oder wir weichen ihm aus. Das erstere ist
wohl eine stammesgeschichtliche Erwerbung des
Menschen. Jedenfalls ist der Kampf gegen das Leid ein
wesentlicher Bestandteil der menschlichen Kultur. Irgendwie

setzt er voraus, dass das Leiden aufhebbar ist. Der
Erfolg ist zwar meistens begrenzt. Trotzdem wird das
Leiden nicht als notwendig zum Dasein gehörig betrachtet.
Wenn nur erst die Medizin sich vervollkommnet hat, wenn
nur erst die Gerechtigkeit in der Gesellschaft hergestellt ist

usw., dann lassen sich physische Schmerzen, Krankheiten
und alle erniedrigende Abhängigkeit vermeiden!

Eine zweite Reaktion will dem Leiden nicht ins Angesicht
blicken. Ich täusche mich und andere. Ich will vom Arzt
gar nicht die Wahrheit wissen, die Krankheit nicht
anerkennen, die körperlichen und geistigen Mängel nicht
sehen, die soziologische Situation in Wirklichkeit gar nicht
wahrhaben. Oder ich weiche dem Leid, das andere trifft
aus, indem ich mich fernhalte, indem ich mich von einem
Menschen rechtzeitig zurückziehe, wenn sein Elend
unheilbar wird.

Existenzielle Reaktion

Aber diese möglichen Arten, dem Leiden zu begegnen,
genügen nicht. Denn sie erfassen weder den Sinn des

Leidens, noch handeln sie aus der Tiefe der menschlichen
Existenz. Nicht, dass man Massnahmen trifft, um Leiden
zu mildern bzw. präventiv zu verhindern, nicht dass man
dem Leiden aus dem Weg zu gehen sucht, verdient von
menschlicher Existenz her Kritik, sondern dass am Leiden
nur die Oberfläche gesehen und die Reaktion nur auf sie

ausgerichtet wird.

Was aber ist an diesen Reaktionsweisen auf das Leiden so
falsch? Wurde nicht gesagt, dass sie stereotyp sind, und das
heisst doch: dass die meisten Menschen, auch wir selber,
uns dem Leiden gegenüber so verhalten? Was soll denn
das, nach einem Sinn des Leidens suchen, wenn doch viele
oder gar die meisten Menschen im Leiden keinen Sinn zu
sehen vermögen und damit alles tun, um ihm zu entgehen?
Wenn Letzteres möglich wäre, wenn man als Mensch dem
Leiden gänzlich ausweichen könnte, dann hätten diejenigen,

die so fragen, allerdings recht. Dann wäre es ein
intellektueller Luxus, eine blosse Tändelei, nach Tieferem,
nach Sinn zu suchen, wo doch «Beseitigung» die einzig
richtige Antwort wäre. Nun kann aber dem Leiden nicht

601



entronnen werden. Wir können die Ursachen für dieses
oder jenes Leiden mildern, das Leiden als solches abschaffen

aber können wir nicht. Hier steht menschliches Können
und Vermögen an einer Grenze. Alles tun «als ob» - als
ob es doch möglich wäre, nämlich ohne Leiden zu leben

- ist eine Vertuschung der Wirklichkeit.

Noch sind aber nicht alle möglichen Haltungen dem
Leiden gegenüber zur Sprache gekommen. Warum zum
Beispiel nicht das Leiden akzeptieren? Da dem Leiden
nicht zu entkommen ist, machen wir wenigstens das Beste
daraus! Ist es denn nicht so, dass viele Menschen aus einer
religiösen Überzeugung heraus ja zum Leiden sagen? Sie
werden mit ihm versöhnt, weil sie erwarten, dass ihnen
daraus im andern Leben ein um so grösseres Glück
erwächst. Es gibt zudem Menschen, die am Leiden als
solchem Geschmack finden, sie haben zum Beispiel Freude
am Aushalten-Können von Leiden. Sie sehen darin eine
menschliche Grösse und eine Werterprobung ihrer Person.
Wo solche und ähnliche Ansätze sind, könnten sie doch
gepflegt und entwickelt werden. Eventuell Hessen sie sich
auch zu Erziehungsidealen machen, so dass mit der Zeit
ein anderes, weniger verkrampftes, eventuell sogar glückliches

Verhältnis zum Leiden entstehen könnte.

So sehr sich diese, sagen wir: positiven Einstellungen zum
Leiden von den erstgenannten, negativen Einstellungen
unterscheiden, eines haben sie mit diesen doch gemeinsam:
das Leiden wird als etwas verstanden, das man trotz allem
irgendwie in die Finger bekommen kann, das sich bei
klugem Verhalten domestizieren oder wenigstens zu einem
brauchbaren Mittel machen lässt. Mit anderen Worten ist
Leiden auch ein Phänomen, das seine Schwierigkeiten hat,
so kann ihm menschliches Wissen, menschliche Klugheit
und menschlicher Einsatz doch den Stachel nehmen und
ihm zu einem schönen Teil sogar beikommen.

Unsere Leiderfahrung zeigt aber, dass dies letztlich nicht
möglich ist. Wie oft doch scheitern wir am Leiden! Das
darf und soll nicht verschleiert werden. Wir stossen da an
unaufhebbare Grenzen. Aber, so wollen wir jetzt fragen,
kann nicht jedes An-die-Grenze-Kommen dem Menschen
auch etwas offenbaren? Dass der Mensch am Leiden
scheitert, diese Erkenntnis mag einem Leidenden wenig
helfen, für andere aber - die ihn Betreuenden oder
Angehörigen - kann das eine immense Bedeutung erhalten.
Will der Mensch nämlich verstehen lernen, was es heisst,
menschlich zu leben, worauf es ankommt, dann hat er sein

Nichtwissen, seine Unzulänglichkeit, sein Scheitern vor
dem Leiden in Anschlag zu nehmen. Am stärksten wird
dies wohl im Tod offenbar. Was nämlich angesichts des

Todes wesentlich bleibt, ist aus der Tiefe getan, das andere
wird hinfallig. Ähnliches lässt sich vom Leid sagen.

Wenn das Scheitern vor dem Leiden und dem Tod letztlich
aufgehalten wird, kann sich uns, wie eben angedeutet, eine
neue Lebensdimension eröffnen. Was damit gemeint ist,
lässt sich im Grunde weder definieren noch beschreiben.
Es lässt sich nur leben. Man kann allenfalls versuchen,
darauf hinzuführen, indem man Wege zeigt, die der
einzelne beschreiten kann, um das Gemeinte, die Tiefe der
menschlichen Existenz in den Blick zu bekommen. Dann
aber liegt es am einzelnen, aus der Tiefe zu leben, sagen
wir: «existenziell» zu leben. Ohne dieses je eigene Ergreifen
ist ein existenzielles Verständnis des Leidens (wie auch des

Todes) unmöglich. Mit anderen Worten heisst das: unsere

Antwort auf das Leid und die Leiderfahrung sollte heissen:
aus der Tiefe leben, existenziell leben! Das möchte ich
noch kurz erläutern. Wir haben gesehen, dass es verschiedene

Reaktionen auf das Leiden geben kann. Man kann
das Leiden zu beseitigen oder sich an ihm vorbeizudrücken
suchen, oder aber es durch Akzeptieren entschärfen bzw.
als Mittel zu etwas Höherem benützen wollen. Ob eine
dieser Reaktionen jemals zufriedenstellend gelingen kann,
wollen wir hier dahingestellt sein lassen. An einer Tatsache
mindestens, die Leid bedeutet, müssen alle diese Versuche
scheitern: am letzten Leiden, am Tod. Nur wenn wir an
der Oberfläche verbleiben, können wir uns da etwas
vormachen. Wir können das zu etwas machen, das uns im
Moment nicht beschäftigt. Wir können dem Tod aus dem
Wege gehen, wo immer ihm in unserer Umgebung zu
begegnen wäre, und wo das nicht möglich ist, ihn verniedlichen

und verharmlosen, wie jener Barockkünstler, der
unter eine Darstellung des Sensenmannes «Das Tödlein»
schrieb. Wir können uns an religiöse Auffassungen klammern,

die das Leid und den Tod zur Nahtstelle zwischen
zwei Welten und damit zu etwas Vorübergehendem,
Nicht-Endgültigem machen usw. All das hebt aber nicht
auf, dass, wenn ich dem Tode ungeschützt ins Auge zu
sehen gewillt bin, er für mich eine Wand ist, hinter die ich
nicht sehen kann. Das Leid, und der Tod vor allem, ist ein
«Nichts» zu allem, was uns vertraut ist. An ihm scheitert
das Wissen.

Zudem ist das Leid, der Tod, immer mein Leid, mein Tod.
Sie kommen auf mich zu, sie sind schon da. Ich kann nicht
ausweichen. Niemand kann für mich das Leid und den
Tod auf sich nehmen. Es geht um mein ganz persönliches
Leben. Meine ganz persönliche Antwort kann deshalb nur
heissen : mich dem Leiden in seiner ganzen Unheimlichkeit
zu stellen, und zwar hier und jetzt, vielleicht durch
schwerste Anfechtungen hindurch; dennoch ihm nicht
auszuweichen, sondern das Leiden auf mich nehmen, um
mich selber als Menschen zu ergreifen. Dazu braucht es,
angesichts der Brüchigkeit des menschlichen Daseins,
Entschlossenheit. Denn aus dieser Tiefe zu leben bedeutet:
Ja sagen zu sich, zu seiner eigenen Innerlichkeit, zur freien
Entscheidung, auch angesichts tiefster Leiden, zum Streben
nach Wahrheit in allem Scheitern!

Leid und Sinn

Nietzsche meinte einmal: «Wer ein Warum zu leben hat,
erträgt fast jedes Wie.» Aber scheint nicht gerade dieses
Warum oft so drückend oder eben antwortlos und damit
auch sinnlos? Und doch, mitten in diese quälenden
Warumfragen hinein kann mir Sinn gleichsam aufgehen.
Der Sinn schiesst wie ein Pfeil (Hermann Siegenthaler) in
die Leiderfahrung hinein. Vielleicht nur für einen Augenblick.

Aber damit ist Leid- und Sinnerfahrung ineinander
verzahnt. Sie gehören wenigstens momentweise in die
Lebenserfahrung hinein. Und wenn sie auch wieder
auseinandergerissen werden, so leuchten sie doch - wenigstens

in der Erinnerung - wieder hie und da auf und
machen uns hoffend und erwartend auf neue sinn-volle
Augenblicke.

Woher kommt wohl die Kraft, die immer dann durchblickt,

wenn der Bezug zwischen Leid und Sinn gleichsam
in der Tiefe erfahren wird? Ist diese Frage überhaupt zu

602 Schweizer Heimwesen XII/83



beantworten? Anderseits: kann von diesem Aufleuchten
zu reden sinnvoll sein, wenn nicht etwas dahintersteht?
Sinn-Erfahrung kommt mir zu, kann nicht von mir
gemacht werden, schickt sich mir gleichsam. Das heisst,
dass sie in einem Bezug drin steht, bezogen ist auf
Ausser-mir-Stehendes, auf Transzendentes, von mir nicht
in die Verfügung zu Nehmendes. Für mich bedeutet das,
dass ich in einem Verhältnis stehe. Ich bin von ihm
umgeben, in es hineingeboren. Gerade die Leid/Sinn-
Erfahrung offenbart mir dies. Dadurch, dass mir in dieser
Erfahrung aufgeht, dass ich aus einem Umfassenderen
heraus lebe (Geschöpf bin, geschaffen bin), ist es mir
möglich, dieses auch beim anderen Menschen zu sehen
und dadurch fremdes und eigenes Leiden in einem
grösseren Zusammenhang zu sehen.

Was meint dieses Bezogen-Sein? Was ist diese Wirklichkeit
hinter jeder Leid/Sinn-Erfahrung? Jede «Ist-Theorie» geht
hier an der Sache vorbei. In der Theorie stossen wir hier
an unüberwindliche Grenzen. Jedoch können wir wenigstens,

um ein Bild von Jaspers zu brauchen, uns öffnen für
Botschaften, die möglicherweise vom Bereich jenseits der
Grenze uns zukommen. Welche Botschaft können wir da
erfahren? Die Botschaft der Liebe zum Beispiel. Geschichtlich

gesehen kennen Christen den Ort und die Person, wo
Leid und Sinn zusammentrafen und in der Liebe eins
geworden sind: am Kreuz auf Golgotha. Der glaubende
Mensch sieht hier eine sinn-stiftende Einheit. Jesus wird
exemplarisch für Menschen, die durch das Leid hindurchgehen.

Wenn Liebe das Umfassende, das hinter Sinn/Leid-
Stehende ist, dann ist auch ein Mittragen von Leid
verstehbar. Liebe kann sich gleichsam an die Stelle des
andern versetzen und vom Innern des andern her sein
Leiden mittragen.

Und das wirkt sich auf den Umgang mit Leidenden,
welcher Art auch immer, aus. Es. ist vom Sozial-Tätigen
mehr verlangt, als nur den anderen zu befähigen, seine

eigene Einstellung zum Leiden zu finden; er ist aufgefordert,

mit ihm das Leiden mitzutragen. Und das kann dann
auch heissen, dass er ihn auf tiefere Hintergründe der
Leidensbewältigung hinweist: zum Beispiel auf die Liebe,
die gläubige Menschen hinter dem Leiden sehen oder auch
auf die Nacht, die das Leiden umgeben kann, und die
durchgestanden sein will. So hat Jesus am Kreuz den
(scheinbaren) Abbruch aller Beziehungen erlebt: «Mein
Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen», schrie er
vor seinem Tode. Von Ijob wird ähnliches berichtet. Er
verliert die Kinder, seine Freunde verstehen ihn nicht
mehr, seine Frau verachtet ihn, Gott entzieht sich ihm.
Die Mystiker sprechen von der «Dunklen Nacht der Seele»

und meinen eine Erfahrung des Nichts, der
NichtBeziehung, das dem Betroffenen eine qualvolle Finsternis
verursacht.

Und bei all diesen und vielen andern stand am Ende nicht
Nacht und Finsternis. Sie entdeckten, nachdem diese
durchschritten waren, etwas viel Tieferes, das sie unendlich
tröstete und beglückte. Das muss nicht immer in die
allerletzten Dimensionen reichen. Vielleicht steht nach der
dunklen Nacht «nur» der Sozial-Tätige da, aber eben ein
Mensch, der erfasst hat, was es heisst, ein Mitmensch zu
sein: zum Beispiel auch, das Leiden eines andern mitzutragen.

Daraus kann neue Hoffnung keimen, neue Liebe
wachsen und Leiden sogar einen Sinn erhalten.

Konsequenzen für soziale Arbeit

Ich möchte von einer These ausgehen, nämlich: Nur wenn
wir Anteil nehmen am Leiden des andern, können wir
ganzheitlich betreuen.

Manche werden sich natürlich fragen, ob das nicht eine
allzu hohe Forderung, wenn nicht gar Überforderung sei.
Und tatsächlich meine ich mit Anteilnehmen nicht, eine
mehr oder weniger gute Antwort auf die Frage nach dem
Leid zu geben, etwa zu sagen:' das wird schon seinen Sinn
haben, du musst nur Geduld haben, andere leiden noch
viel mehr usw. Mit solchen Antworten distanziere ich mich
doch vom Leiden des andern. Die Antwort steht ja
zwischen uns und ich überlasse den andern seinem Leiden
bzw. der Theorie, die er sich über das Leiden machen möge.

Echte Anteilnahme meint jedoch einen Beziehungsvorgang.

Es geht etwas vor in unserer Beziehung, ich nehme
Anteil, ich nehme einen Teil vom Leid des andern in mich
hinein. Damit meine ich nicht, dass das äussere, sichtbare
Leiden, wie zum Beispiel die Behinderung oder der starke
Abbau des Körpers, von mir übernommen werden könnte,
wohl aber das innere Leid, das auch ein Stück meine
Erfahrung ist. Das Leid des andern wird so zu einem Teil
Leid in mir selber.

Bettenheber

Fahrbare Höhenverstellung unter praktisch jedes
Bett montierbar. Unterstützt die Selbstsorge und
die Pflege auch im Privatbereich. Doppelschutz-
isolierter Motor, wartungsfrei und geräuscharm.
SACON-Programm:
• Heimbetten
• Pflegebetten
• Stehbetten
•

• Matratzen
• Schwesternrufe
Verlangen Sie unverbindlich

detaillierte Unter-
über...

j Coupon:
| Stehbett
j Pflegebetten + Matratzen
j Bettenheber, Heimbetten

Name:

Transferhilfen
Strasse:

PLZ/Ort:
SACON AG für Gesundheit und Komfort,

I Industriestrasse 18,8910 Äffoltern a.A„ Tel. 01/76177 51, Telex 55684
| Verkaufsbüro Basel, Tel. 061/46 27 28

603


	Menschliches Leiden

