
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 54 (1983)

Heft: 12

Artikel: Altes Buch in einer jungen Welt : auf der Suche nach gültigen
Aussagen in der allgemeinen Pädagogik

Autor: Bollier, Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-812001

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-812001
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aus anthropologischer Sichtweise bedeutet dies für die in
der Erziehung so wichtigen Phänomene wie Angst,
Vertrauen, Ehrfurcht, Ermahnung, Krise, Übung usw., dass es

nicht in erster Linie darum geht, beispielsweise Krisen, in
die ein Mensch geraten kann, abzuwehren. Denn - so die

Analyse von Bollnow - Krisen gehören zum Wesen des

Menschen. Folglich muss zunächst die Funktion der Krise
aus dem Wesen des Menschen ergründet werden. Wenn
der Autor dann zum Schluss gelangt, «Nur in den Krisen
und durch die Krisen reifen wir» (S. 66), so heisst das,

bezogen auf das Verhalten des Erziehers, nicht, er müsse
«die Krise um ihrer heilsamen Wirkung bewusst herbeiführen»

(S. 66). Die Krise ist immer eine Gefahrdung, in der
ein Mensch abgleiten kann. Krise ist aber auch Schicksal,
die quasi von sich aus eintritt, denn sie gehört zum
menschlichen Dasein. Der Erzieher muss daher imstande
sein, Krisenmomente seines «Zöglings» zu erkennen, ihm
die Einsicht in das Wesen der Krise zu vermitteln und ihm
in dieser schwierigen Lebenslage zu helfen.

Die anthropologische Pädagogik will Phänomene des

menschlichen Lebens, wie das hier aufgeführte Beispiel der
Krise, das ein Kapitel des Buches einnimmt, nicht ignorieren,

sondern sich ihnen stellen, seine Funktionen im
menschlichen Leben ergründen, um so dem erzieherischen
Handeln eine bessere Wissensgrundlage zu verschaffen. In
weiteren Kapiteln wird die Bedeutung der «pädagogischen
Atmosphäre» sowie die Notwendigkeit «unstetiger Formen
der Erziehung» auf dieser Grundlage herausgearbeitet.
Aber auch die grundlegenden Verhältnisse des Menschen
zum Raum, zur Zeit und zur Sprache werden unter
pädagogischen Gesichtspunkten erörtert.

Im abschliessenden Kapitel fügt der Autor einige methodologische

und wissenschaftstheoretische Bemerkungen hinzu,

die sein Vorgehen und sein Verständnis von Pädagogik
in ein klares Licht rücken. Neben der Beschreibung der
Methode und der Klärung des Verhältnisses zur empiri¬

schen Forschung, stellt er sich auch der Perspektive des

praktischen Erziehers, der fragt, was der praktische Sinn
der anthropologischen Pädagogik für ihn sein könnte.
Dazu meint der Autor: «Eine solche anthropologische
Pädagogik liefert zwar keine fertigen Rezepte, die es nur
anzuwenden gilt, aber sie erhebt in einem allgemeinen Sinn
das erzieherische Tun um Bewusstsein seiner selbst, sie

befreit es von den Zufälligkeiten, weitet den Blick für die
Gesamtheit der dabei mitspielenden Zusammenhänge und
führt so zu einem tieferen Verständnis der gesamten
Erziehung, das sich dann indirekt im praktischen Handeln
auswirken muss» (S. 120). Hier gelangt der Autor zu einem

Punkt, der bei näherem Überlegen nicht unproblematisch
ist. Denn die Regeln für das, was sein soll, abzuleiten aus

dem, was ist, hat schon Dilthey als Aufgabe für seine

Hermeneutik formuliert. Bollnow übernimmt und erweitert

dieses Postulat, verkennt aber keineswegs die Gefahr,
dass sich bei unkritischer Betrachtung jegliches Handeln

aus der Wirklichkeit begründen Hesse. Erforderlich ist

daher ein besonders kritisches Betrachten und Interpretieren

der menschlichen Phänomene in bezug auf ihr Wesen.

Da es aber kein allgemeines Kriterium gibt, um die

Gültigkeit des Menschenbildes zu beweisen, bedarf es

einerseits eines immer wieder erneuten Fragens und

Analysierens der menschlichen Phänomene, andererseits

muss die anthropologische Pädagogik offen bleiben für
neue Erscheinungen, aber auch um als Legitimationsgrundlage

für fremde Zwecke widerstehen zu können.

Bollnow versucht in diesem Buch, das zugleich das Fazit
wie auch die Einführung in sein Schaffen darstellt, diesen

Gefahren zu entgegnen, indem er auf offene und nachvollziehbare

Weise seine Gedanken darlegt und bewusst auf
die Geschlossenheit eines Menschenbildes verzichtet, so

dass neue Erscheinungen jederzeit in den Umkreis der

Betrachtungen einbezogen werden können.

Hans Christen

Altes Buch in einer jungen Welt

Aufder Suche nach gültigen Aussagen in der allgemeinen Pädagogik

Vielleicht geht es Ihnen auch wie mir: Sie suchen nach
einem Buch, das für heute gültige Aussagen zu einer
allgemeinen Pädagogik, zu einer pädagogischen Haltung
macht. Sie fragen sich vielleicht auch, ob eine solche
«Allgemeine Pädagogik» heute denn überhaupt noch
möglich sei. Als ich vom neuen Buch O. F. Bollnows hörte,
war ich sehr gespannt: ein neues anthropologisch-päd¬

agogisches Werk? Ist die Zeit für grundsätzliche, pädagogische

Erörterungen wieder reif? Ich erinnere mich auch an
das letzte Unterfangen dieser Art, an die zweibändige
«Pädagogische Anthropologie» von H. Roth aus dem
Beginn der 70er Jahre, der selbst im Vorwort gestehen
musste, so etwas sei heute allein kaum mehr zu
schaffen...

629



Bollnows Werk ist kürzer, 130 Seiten lang, knapp gehalten
und als Einfuhrung in die Anthropologische Pädagogik
gedacht. Damit will es dem Anspruch, umfassend zu sein,
gar nicht erst genügen. In einfacher, gut lesbarer Sprache
gibt es einen Überblick über die Begriffe und Kategorien,
aber auch über Grundprobleme der Pädagogik aus
anthropologischer Sicht.

Bollnow situiert zu Beginn den Anknüpfungspunkt für
seine pädagogischen Überlegungen. Er nennt drei philosophische

Richtungen (die Lebensphilosophie mit Nietzsche
vor allem; die Philosophie der Geisteswissenschaften mit
W. Dilthey und die Phänomenologie) und schiebt dazwischen

zwei «pädagogische» Kapitel, die bei der
Reformpädagogischen und Kulturpädagogischen Strömung (vor
allem H. Nohl und E. Spranger) anknüpfen. Hier sieht er
das Fundament für den Beginn seiner Überlegungen. Für
Bollnow wird dann im Kapitel 2 klar, dass die pädagogischen

Erläuterungen in der Philosophie beginnen. Damit
wird der Weg klarer: empirische und statistische Verfahren
der Erarbeitung von Grundlagen werden nicht näher
berücksichtigt.

Bollnow knüpft dann weiter in der philosophischen
Anthropologie an und nennt Plessner und Scheler als
wichtige Vertreter. Hier schildert er kurz die Arbeitsmethoden

der philosophischen Anthropologie. Jetzt ist es ihm
erst möglich, auf die Pädagogik zu sprechen zu kommen:
er unterscheidet zwei Richtungen der Pädagogik dieser
Sicht:

- die Pädagogische Anthropologie (-> Flitner, Roth)
- die Anthropologische Pädagogik (-» Langeveld,

Bollnow)

«Pädagogische Anthropologie in diesem Sinn ist die
Integration der verschiedenen Einzelwissenschaften vom
Menschen unter dem Gesichtspunkt der Erziehung. Sie ist,
so verstanden, kein Teil der Pädagogik selbst, sondern eine
wichtige und notwendige Grundlage. Etwas anderes ist
dagegen die pädagogische Anthropologie in dem Sinn, wie
sie hier verstanden wird, nämlich der Versuch, die
philosophisch-anthropologische Fragestellung auch für die
Pädagogik fruchtbar zu machen. Hier handelt es sich nicht
mehr um eine bestimmte Hilfswissenschaft der Pädagogik
(oder die Integration verschiedener Hilfswissenschaften),
auch nicht um eine hinzukommende Teildisziplin der
Pädagogik, sondern um den Versuch, das Ganze der
Pädagogik von einem (jetzt philosophisch verstandenen
anthropologischen Gesichtspunkt aus neu zu durchleuchten»

(S. 38).

Nach dieser Standortbestimmung werden in einzelnen
Kapiteln folgende Fragen behandelt: die Erziehbarkeit des

Menschen, die pädagogische Atmosphäre, die unstetigen
Formen der Erziehung, Krise und neuer Anfang und die
Überwindung des Existentialismus. Es wird darin der für
Bollnow zentrale Moment in der Existenz jedes Menschen
beschrieben, die auf eine Krise in der Existenz folgende
«Begegnung». Bollnow versteht darunter mehr als nur ein
zeitlich befristetes Erlebnis des Alltags. Er versteht darunter

den aufklärenden Moment im Leben einer Person, der
überdauert und bedeutsam bleibt. «Eine Erziehung, die
ihre Aufgabe ernst nimmt, muss also den heranwachsenden
Menschen bis zu einer solchen entscheidenden Begegnung
mit den Gestalten der geistigen Welt hinführen. Daran
muss darum auch aller Unterricht orientiert bleiben. Aber

eben damit ergibt sich zugleich die Schwierigkeit: die
Begegnung ist, wie alles existentielle Geschehen, nicht
planbar» (S. 63).

Die Beschreibung dieses grundsätzlichen Angelpunkts in
Bollnows Theorie gerät denn auch formal. Das ist weiter
kein Vorwurf, denn pädagogische Theorie, die diesen
Namen verdient, muss dies wohl sein.

Aber die nachfolgenden Kapitel sind es schon weniger.
Bollnow beschreibt darin weitere anthropologische
Grundbegriffe: den Raum, die Zeit, die Sprache und die Erziehung
zum selbständigen Urteil. Die wesentlich fassbaren und
konkreteren Hinweise lassen aber trotzdem beim Leser den
Eindruck, hier handle es sich um Aufgewärmtes: Sobald
die Konkretisierungen weiter gehen, spürt man dahinter
die Ideale der Wandervogelbewegung, der Familie aus den
60er Jahren. Es fehlen dann aber auch aktuelle Beschreibungen

moderner, pädagogischer Probleme, zum Beispiel
der Pädagogik in Institutionen (Schule, Heim), der Erziehung

im Alltag, der Erziehung im Zusammenhang mit
zukünftigen Problemen von heute (Berufssituatiön,
Umweltgestaltung, soziale Fragen) usw. Hier bleibt man mit
den erzieherischen Problemen allein. Es wurde schon
angedeutet, woran das liegt: Einerseits lässt sich Pädagogik
nur formal beschreiben, Konkretisierungen sind dann auf
ganz verschiedene Weise möglich und auch nie ganz falsch;
anderseits lassen sich Konkretisierungen vom Autor auch
machen, aber sie sind nach einigen Jahren nicht mehr
aktuell und interessant. Das lässt einen natürlich auf den
Jahrgang des Buches einen Blick werfen und man entdeckt
eben, dass es sich um eine Übersetzung eines älteren
Werkes aus 1971 handelt.

Was bleibt nach der Lektüre? Ich werde den Eindruck nicht
los, dass hier ein Werk publiziert wurde, das recht alt in
eine recht junge Welt gesetzt wurde. Trotzdem möchte ich
sagen, dass man damit einen Anknüpfpunkt hat, der zu
eigenen Überlegungen anstachelt und einem die Ruhe
einfach nicht gibt. Wie können wir heute einigermassen
gültig oder zuverlässig zu beschreiben versuchen, was wir
im erzieherischen Alltag tun? Wie könnte man das denn
machen?

Zudem gibt das Buch eine klare und einfache Einführung
in einen pädagogischen Arbeitsbereich, der heute auch
historisch interessiert und aufweitere, eingehendere Arbeiten

verweisen kann.
Claude Bollier

Sich selbst hinzugeben, ist Anfang
und Ende aller Lebenslehre. Nicht
in der Verleugnung der Kultur,
sondern in der Verleugnung des

eigenen Ichs liegt die Befreiung.
Johan Huizinga

630 Schweizer Heimwesen XII/83


	Altes Buch in einer jungen Welt : auf der Suche nach gültigen Aussagen in der allgemeinen Pädagogik

