
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 54 (1983)

Heft: 12

Artikel: Die Welt am Ende des patriarchalischen Zeitalters

Autor: Bodamer, Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811999

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811999
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Joachim Bodamer:

Die Welt am Ende des patriarchalischen Zeitalters

Wir leben in einer Zeit, die als Zeitalter der Wissenschaft und der Technik in die Geschichte eingehen wird. Die
Menschen, die in dieser Zeit leben, sind vom technischen Bewusstsein geprägt, als dessen Träger der Mann ausgemacht

worden ist. Die Welt des technischen Zeitalters, die das technische Bewusstsein geformt hat, ist deshalb eine
wesentliche männliche, patriarchalische Welt. In dem Buch «Der Mann von heute», dem der hier abgedruckte Text
entnommen ist, beschreibt der deutsche Psychiater Joachim Bodamer die Tragweite und die Problematik dieses
epochalen Sachverhalts. Die Zeichen eines grossen Umbruchs deuten aber darauf hin, dass die patriarchalische Welt
des technischen Bewusstseins die Vollendung durchschritten hat und an ihrem Ende angelangt ist. Am Horizont der
Zukunft sieht Joachim Bodamer eine neue Bewusstseinsform heraufkommen.

Vor allem verhindert die Technik
selbst jede Erfahrung ihres Wesens.

Martin Heidegger

Die Geschichte des abendländischen Geistes, die Reihe der
Epochen, die er bis heute durchlaufen hat, lässt sich auch
verstehen als eine Abfolge verschiedener Bewusstseinsla-
gen, voneinander abgehobener Weisen, wie der Mensch die
Welt und sich selbst in ihr wahrnimmt und deutet. Sowohl
der einzelne wie der Gesamtgeist einer Epoche zeigen
bestimmte Bewusstseinsstrukturen, die sich von denen
einer vorausgegangenen Geschichts- oder
Weltanschauungszeit deutlich unterscheiden. Was uns das
Verständnis der Vorzeit, der Antike, des Mittelalters
erschwert, beruht darin, dass wir uns in die Bewusstseinslage
der Menschen dieser Geschichtsräume nicht mehr versetzen

können - oder höchstens durch einen sehr mühseligen
und entsagungsvollen Akt der Einführung. Kritische,
revolutionäre, «unklassische» Zeiten der Geistesgeschichte
resultieren dann, wenn eine neue, unter erschreckenden
Vorzeichen anbrechende Bewusstseinsänderung mit der
alten im Kampfe liegt und «die Götter sich scheiden». Das
Höchste an Kultur, Kunst und Philosophie, was jeweils
eine Epoche mit ihrem schöpferischen Bewusstsein
hervorgebracht hat, bleibt trotzdem als ewig gültiger Wert
bestehen, wenn es auch nicht zu allen Zeiten gleich
wirksam und weiterwirkend ist. Wenn aber eine spätere
Bewusstseinslage mit einer früheren Strukturähnlichkeit
aufweist, kommt es zu plötzlichen «Renaissancen», zu
einem Wiederaufnehmen und Wiedererkennen vergangener

Einsichten und Werte, die jahrhundertelang wie
vergessen im Völkergedächtnis geruht haben.

Bewusstseinsformen in der Geistesgeschichte

Die verschiedenen Bewusstseinsformen, die den «objektiven

Geist» (Nicolai Hartmann) einer Epoche jeweils
entstehen lassen, folgen nicht gradlinig aufeinander,
sondern verflechten und überschneiden sich, bleiben in
Restformen noch lange erhalten, bis sie schliesslich
verdrängt werden. Daher haftet jeder Einteilung der
Menschheitsgeschichte nach ihren Bewusstseinslagen etwas Will¬

kürliches und Schematisches an. Mit dieser Einschränkung
jedoch kann man der Vor- und Frühzeit ein magisches, der
Antike ein mythisches Bewusstsein zuordnen, das mit der
griechischen Aufklärung und Philosophie von einer Frühform

des rationalen Bewusstseins ohne Übergang in die
Technik abgelöst wird. Der Sieg des Christentums über die
Spätantike bedeutete das Entstehen eines gläubigen
Bewusstseins, das die Welt und den Menschen als Schöpfung
und Geschöpf des Einen Gottes verstand und den Geist
des frühen und hohen Mittelalters bestimmte.

Mit der italienischen Renaissance, mit der Entdeckung der
Raumperspektive, der Mechanik Galileis, der Emanzipation

des Menschen von der mittelalterlichen Kirche
beginnt die Bildung des modernen rationalen Bewusstseins,
das sich erweiterte und bestätigte in der Mathematik und
Philosophie der Barockzeit (Descartes), mit der Aufklärung

dann seine Selbstgewissheit erfahrt und im 19.
Jahrhundert durch die Verbindung der exakten
Naturwissenschaften mit der Technik das entstehen lässt, was wir
die technische Welt nennen. Das bisherige nur rationale
Bewusstsein geht mit der Anwendbarkeit seiner mathematischen

und physikalischen Ergebnisse in das technische
Bewusstsein über, in die Weltanschauungsform unserer
Zeit der Massen, der industriellen Gesellschaft, des
bürokratisch-totalen Staates und der Herrschaft des Konsums.

Die Welt als Objekt des technischen Zugriffs

Was für das rationale Bewusstsein noch gedankliche
Bewegung, gleichsam rationales Spiel ohne direkte Zweck-
haftigkeit, Experiment der reinen Erkenntnis gewesen ist,
wird jetzt technischer Zugriff. Die Objektivierung der Welt
durch die rationale Wissenschaft hat es bewerkstelligt, dass
die Natur nur noch unter dem Gesichtspunkt der technischen

Nutzbarkeit gesehen wird. Und selbst «das Wesen
des Lebendigen soll sich dem technischen Zugriff ausliefern»

(Heidegger/1). Es ist klar, dass dieser Wille, die Welt
sich technisch zu unterwerfen, von Anfang an im Wesen
der neuzeitlichen Naturwissenschaft mit eingeschlossen
war, was die Vergegenständlichung der Natur zur Voraussetzung

hat. Gehlen drückt es noch schärfer aus als etwa
V. v. Weizsäcker oder Heidegger, wenn er die Naturwissenschaft

«eine komplizierte Vorform der Verwandlung aller

618 Schweizer Heimwesen XII/83



VSA-Kurs mit Dr. iur. Heinrich Sattler

Einführung
ins Erbrecht
Donnerstag und Freitag, 22. und 23. März
1984, je von 09.30 bis 17.00 Uhr, in der
Paulus-Akademie Zürich, Carl-Spitteler-
Strasse 38

Der Kurs richtet sich an Leiter(innen) und Mitarbeiter(innen)
von Altersheimen, aber auch an alle weiteren Interessenten,
die aus persönlichen Gründen etwas vom Erbrecht wissen
möchten.

Einige Hinweise zum Inhalt:

Naturgemäss beschäftigt sich der alte Mensch häufig mit dem Erben. Seine sozialen Beziehungen sind
mitgefärbt von der Frage, wer ihn in welchem Umfang einmal beerben wird. Das Gewicht der
Lebensgeschichte, die persönliche innere und äussere Situation, momentane Stimmungen und Gefühle,
die persönlichen Beziehungen sowie auch ganz praktische, meist finanzielle Erwägungen spielen bei den
Gedanken um das Erben eine grosse und vielfach wechselnde Rolle. Der Pensionär im Alters- und
Pflegeheim braucht häufig zur Klärung von Nachlassfragen einen Gesprächspartner und wendet sich
dabei gern an die Heimleitung oder an Heimmitarbeiter. Können und sollen diese solche Gespräche
möglichst meiden, oder gehört es zu ihren Aufgaben, hier Zuhörer und Ratgeber zu sein? Däs ist wohl
die zentrale Frage für das Heim und für den Kurs.
Überdies wird der Kurs aufzeigen, in welchen weiteren Situationen das Altersheim mit Fragen des
Erbrechts konfrontiert werden kann, und welche Antworten möglich sind (z. B. Sicherungsmassregeln
nach dem Tod eines Pensionärs, rechtliche Implikationen beim Räumen eines Zimmers, zuständige
Behörden, Regulierung von Schulden gegenüber dem Heim usw.). Anhand von praktischen Fallbeispielen
wird der Kurs Antworten auf solche Fragen suchen und auch eine allgemeine Einführung ins Erbrecht
geben: Wer erbt von Gesetzes wegen? Der Pflichtteil. Das eheliche Güterrecht und das Erbrecht.
Letztwillige Verfügungen. Der Erbgang, Teilung der Erbschaft.

Fr. 250.-
Fr. 230 - für VSA-Mitglieder oder Teilnehmer aus VSA-
Heimen
Fr. 210.- für VSA-Mitglieder aus VSA-Heimen

Talon bitte bis spätestens 17. März 1984 senden an:
Kurssekretariat VSA, Tel. 01 252 47 07 (nur vormittags), Seegartenstr. 2, 8008 Zürich.

Anmeldetalon VSA-Kurs mit Dr. H. Sattler, «Einführung ins Erbrecht»

Name, Vorname

Name der Heims

PLZ, Ort, Adresse

Unterschrift, Datum

VSA-Mitgliedschaft des Heims Persönliche VSA-Mitgliedschaft

Kuskosten:

inkl. 2 Mittagessen
und Pausenkaffee

619



ihrer Objekte in Konsumdinge oder Zerstörungswaffen»
(2) nennt. Dass damit auch der Mensch zum Gegenstand,
zum nutzbaren Objekt mit Markt- und Leistungswert
werden musste, war nicht vorauszusehen, ist aber zum
Kennzeichen der technischen Epoche und zum Thema
aller ihrer Betrachter geworden.

Steht das technische Bewusstsein vor der Ablösung?

Ohne Rücksicht auf die Kompliziertheit dieser Entwicklung

begnügen wir uns mit diesem mehr als fragmentarischen

Geschichtsabriss zur Entstehung des technischen
Bewusstseins, da die Beschreibung seiner Struktur und die
Frage, ob der Mann von heute dieses Bewusstsein darstellt,
unsere eigentliche Frage ist. Auch dass längst Anzeichen
zu bemerken sind, wie das technische Bewusstsein von
einer neuen «Bewusstseinsmutation» (Gebser/3) durchbrochen

und langsam abgelöst wird, soll ausser Betracht
bleiben, denn die durchschnittliche, die gewöhnliche, die
allgemeine Bewusstseinslage, soweit der Mann ihr Träger
ist, nicht die einer schon das technische Bewusstsein
überwindenden Minderzahl, muss beschrieben werden,
wenn Gestalt, Selbstauffassung und Psychologie des
neuzeitlichen Mannes verständlich werden sollen.

Das rationale Bewusstsein in allen seinen Ausprägungen
war, aufklärend und forschend, vom Willen zur Erkenntnis
der Natur und ihrer mechanisch gedachten Gesetzlichkeit
erfüllt und insofern aktiv. Das technische Bewusstsein des

heutigen Menschen ist passiv, nur aufnehmend, was ihm
zuströmt, durch die Aussenwelt nur ansprechbar, soweit
diese entsprechende Reize hergibt. Was zuvor das rationale
Bewusstsein in der vortechnischen Zeit nur spekulativ
erdachte, in Formeln und Begriffen sich niederschlagen
Hess als ein System der Naturgesetze, ist jetzt die bestimmende

Wahrnehmungsstruktur des technischen Bewusstseins

geworden. Denn wir sehen die Welt so, wie wir sie
denken. Und das technische Bewusstsein nimmt die
Aussenwelt sachlich wahr, objektiv, als eine Landschaft
der Nutzbarkeit, der in ihr verborgenen Zwecke, die dem
Menschen zugänglich sind oder noch zugänglich werden.
Diesem Bewusstsein ist ein Wald etwa entweder eine
höchst willkommene Stätte, in der man sich von der Arbeit
erholen kann oder ein Reservoir für die Holzgewinnung,
auf jeden Fall ein Gebilde, das etwas hergeben muss und
nicht mehr an sich angeschaut werden kann, daher sein
wirkliches Wesen sich zurückzieht.

Dass der Mensch von heute sich der Natur als einem Teil
unserer Aussenwelt nur technisch und zweckdenkend
nähern kann, sieht man an der bei diesem Typus fast
regelmässig anzutreffenden Begeisterung für die
Farbphotographie. Die Natur wird nur noch Motiv und ist
allein unter diesem Gesichtspunkt erlebbar. Anstatt sie in
sich aufzunehmen, wird sie im Bild «festgehalten» und
dadurch ihrer Seelenstrahlung, des stummen Wortes, das
sie an den Menschen richtet, beraubt, wie überhaupt für
das technische Bewusstsein das Erlebnis der Aussenwelt
zur blossen Information wird, zur Information über die
beste Art der Orientierung in der industriellen Signalwelt,
der Nutzung im ökonomisch-technischen Bereich, der
Steuerung im Konsumverhalten und Kulturbetrieb. Man
könnte dies primitiv nennen, weil nicht Stellung genommen,

sondern nur ausgenommen wird, weil dieses Bewusst¬

sein die Eindrücke durch sich hindurchströmen lässt und
ihnen jedes Haften, alle psychische Keimbildung verwehrt.
Je inaktiver ein Bewusstsein - und das technische ist es im
höchsten Grade -, desto aktiver wird sein Träger. Denn das

stellungnehmende, verarbeitende, schauende Bewusstsein
verlangsamt jede Tätigkeit, zieht den Akt der Besonnenheit
dem Griff nach der Welt vor, lässt das Tun aus der
Kontemplation hervorgehen.

Der Mensch ohne Ich wird zum Automaten

Weil das technische Bewusstsein die Bildung eines personalen
Ichs nicht zulässt, weil es dauernd von Fremdinformation
besetzt ist, werden die menschlichen Physiognomien

in der technischen Welt, trotz ihrer zufälligen Verschiedenheit,

so eigentümlich gleichartig, werden die Reaktionen
und Urteile konform, entsteht der funktionierende Massenmensch,

dessen Bewusstsein ein Spiegelbild technischen
Funktionierens wird - und dies bis ins Automatenhafte
hinein, was jedem Betrachter auffällt, der die Menschen in
den Großstädten so beobachtet, als sähe er sie zum
erstenmal. Dieses Bewusstsein ist ausgespannt zwischen
dem Pol einer extremen Wachheit und dem einer gestaltlosen

Träumerei und Vorstellungsschwäche. Da es zu
einseitig auf die Aussenwelt und ihren gegenständlichen
Zug hingewendet ist, verfallt seine Innenseite der Anarchie,
der Formlosigkeit und dem vagen Strudel unklarer Wünsche,

wurzelloser Triebhaftigkeit.

Das Bewusstsein als Ganzes desintegriert sich, weil es

keine Ichmitte mehr hat. Es ist überwach, sagten wir, dafür
aber eng, es nimmt wie ein scharfer, zentrierter, aber
deshalb dünner Sehschlitz nur wahr, was für seine technischen

Wahrnehmungskategorien Gegenstand wird. Dies
ergibt eine Verarmung der Weltfülle, die sowieso schon im
durchgefilterten Zustand als abgeleitete Erfahrung und
mechanisch übermittelte Information, in Radio, TV und
Presse, zu Hand kommt. Was diesem Bewusstsein nicht
assimilierbar, aber als Wirklichkeit im technischen
Planquadrat unseres Daseins doch vorhanden ist, wird übersehen

oder, wenn es doch als Erlebnis sich aufdrängt,
«verdrängt».

Der Begriff der Verdrängung, eine Zentralvorstellung der
neuzeitlichen Psychologie, konnte nur gefunden werden,
weil es schon ein technisches Bewusstsein gab, das ohne
Verdrängung nicht technisch, das heisst die Welt
gegenständlich sehend, bleiben kann. Das Unbewusste wird
entdeckt, wird zum Gegenstand psychologischer
Forschung und Analyse, weil es sich von einem Bewusstsein,
das keinen Ichcharakter mehr hat, lösen musste und damit
selbständig wurde, nicht mehr Fundament, tragende
Schicht, für ein Ichbewusstsein bleiben konnte. Insofern
machte die neuzeitliche Psychologie keine Entdeckungen,
sondern beschrieb nur, was mit den Menschen vorgegangen
war.

Machbare Welt - Welt der Grausamkeit

Mit der Umwandlung der Aussenwelt in eine Versammlung

zu konsumierender Gegenstände wurde auch der die
Welt so vorstellende Mensch sich selbst und anderen zum
Gegenstand, was die moderne Grausamkeit zur Folge

620 Schweizer Heimwesen XII/83



hatte. Hier enthüllte sich der tiefe dealektische
Zusammenhang des Menschen mit seiner jeweiligen Welt, die
nicht bloss er betrachtet, sondern die auch ihn betrachtet,
die nicht allein er als Beherrscher formt und sich unterwirft,

sondern die auch ihn beherrscht. Beschützt der
Mensch die Dinge nicht mehr, so wird auch er schutzlos,
weil die Natur sich vor ihm zurückzieht und ihn mit seiner
Sekundärwelt allein lässt. Macht er die Natur, von der er
ein Teil ist, zur Sache, so wird auch sein Bewusstsein nur
noch sachbezogen, von Sachvorstellung erfüllt, und das

Ich, die Eigenschaftsmitte des Menschen, geht verloren,
weil es nicht mehr «welthaltig» ist, sondern nur noch
Reflex der technisch-künstlichen Welt. Für das technische
Bewusstsein, das einseitig und zwangshaft nach aussen

gezogene, gibt es keine Geheimnisse, weder in der Natur
noch beim Geist, noch im andern Menschen; so wird der
Mensch dieses Bewusstseins selbst geheimnislos und
verliert seine Individualität. Daher die Gleichartigkeit, die den
modernen Menschen zu einem Massenprodukt seines
Bewusstseins stempelt. Geheimnisse der Natur sind dazu
da, aufgedeckt und auf ihren Nutzeffekt hin untersucht zu
werden. Dass in der Natur eine Tiefe, ein Letztes verborgen
ist, das in seiner Verborgenheit verharren muss, damit auch
der Mensch Mensch bleiben könne, ist eine Vorstellung,
die das technische Bewusstsein von sich aus nicht zulässt.
Geheimnisse der menschlichen Seele sind Gegenstand der
Analyse, der psychologischen Theorie und Ideologie; und
diese Psychologie ist ein nicht weniger technischer Angriff,
nur dass er nach innen geht und den Menschen
entschleiern will, damit aus Tiefe Oberfläche wird, in einer
Welt eklatanter Oberflächlichkeit. Es gibt für das technische

Bewusstsein grundsätzlich nichts, was man nicht
«machen», herstellen, planen, organisieren kann, ob es sich
um die «Liquidierung» von Menschen oder die künstliche
Befruchtung, die Schaffung nicht vorhandener Bedürfnisse
für den Konsum oder die artefizielle Höherentwicklung
der Massenmenschen, die Züchtung von «Genies» durch
Hormoneinspritzungen in den menschlichen Embryo handelt

(Rostand).

Was technisch möglich ist, muss auch gut sein

Für dieses Bewusstsein ist das Machbare a priori auch das

Richtige, Gute, Zukünftige und Progressive, und damit
wird die Frage des Gewissens, ob man es «dürfe»,
gegenstandslos. So gab Oppenheimer seine ethischen Bedenken

gegen die Herstellung der Wasserstoffbombe auf, als ihm
Teller auseinandersetzte, dass die Bombe technisch
realisierbar sei. Was technisch möglich ist, muss auch wirklich
werden, selbst wenn diese Wirklichkeit furchtbar und
grauenhaft ist, der Mensch durch sie eine Marionette wird,
nur noch künstlich ernährt, künstlich beseelt und in
Künstlichkeit lebend. Wenn das Herz der Menschen die
Unnatur seiner Umwelt nicht mehr aushält, wenn es zu
früh versagen will, dann wird der technische Herzspezialist
es mit Kunststoffüberzug und operativ umgestaltendem
Eingriff schon so präparieren, dass es wie ein maschineller
Automat arbeitet.

Vielleicht gelingt es, aus diesem unvollkommenen Herzen
ein Perpetuum mobile zu machen. Wenn der Mensch die
zunehmende Geschwindigkeit seiner technischen Daseinsprozesse

mit seiner kümmerlichen, unangepassten Konstitution

nicht mehr aushält, dann werden wir schon die

Nerven finden, die man durchschneiden muss, damit sein

Körper nicht mehr dagegen rebelliert, wenn er der Technik
und ihrem selbständig gewordenen Willen unterworfen
werden soll. Wenn das menschliche Gehirn nicht mehr
imstande ist, die Kompliziertheit der rechnerischen
Verhältnisse und Bezüge unserer durchkonstruierten Welt zu
überschauen, dann eben Elektronengehirne, Menschenmaschinen,

die der Mensch zwar ersinnt und baut, die ihm
aber so überlegen sind, dass er ihnen dienen muss und dass
sie wie neue Götter seine Welt revolutionieren.

Die Aufklärung und ihre Vernunftanbetung hat es als den
Sieg der Menschheitsgeschichte gefeiert, dass sich die
Wissenschaft aus der Abhängigkeit von der Kirche, vom
Dogma befreien konnte. Heute ist die Wissenschaft in eine
noch viel totalere Abhängigkeit von der Technik und der
technischen Konsumökonomie geraten, die ihr die Probleme

und Aufgaben stellt und gar nicht mehr zulässt, dass

sie von dieser Bahn abweichen kann; denn sie verfügt über
mehr Macht, als die armselige Kirche sich je rühmen
konnte.

Blind für die Folgen seines Tuns: der Forscher

So ist auch der heutige Forscher, der exakte Wissenschaftler,

ein Mensch des technischen Bewusstseins, blind für die
Folgen seines Tuns, weil eine freie Wissenschaft nur frei
sein würde, wenn sie sich die Grenzen für ihren Erkenntniswillen

selbst setzte. Dazu müsste die neuzeitliche Wissenschaft

den Begriff der Ehrfurcht neu für sich finden. Aber
im technischen Bewusstsein schliessen sich Sachlichkeit
und Ehrfurcht gegenseitig so vollständig aus, dass die
verlegenen Bekenntnisse der führenden Forscher zu einem
Pseudohumanismus, zu einer Art vergessener Religiosität
höchst quälend anmuten: «Wir wollen nie vergessen, dass

im Mittelpunkt unseres Forschens der Mensch steht, dem
wir dienen wollen.» Aber was ist für diese Wissenschaft
der Mensch? Ein Objekt unter anderen. Das technische
Bewusstsein kennt forschend nur den Willen des
Aufdeckens und weiss nichts vom Bewahren und Schützen,
vom Begrenzen und Haltgeben; insofern ist es zerstörend,
weil es längst den Grund des Lebens sondiert und zerlegt
und den Menschen opfern wird, nur um zu wissen, was es

mit diesem Urgrund der Welt und dem Innersten der
Materie auf sich hat. Die reine Wissenschaft, der technischen

Ära und dieser Technik blindlings dienend, ist nicht
voraussetzungslos, sondern verantwortungslos. Sie kann
gar keine Verantwortung tragen, sonst ist sie nicht mehr
die technische Wissenschaft.

«Littérature noire» ist die Dichtung unserer Zeit

Wie das technische Bewusstsein vom Impuls beherrscht
ist, alles Machbare auch zu machen, oder es hinnimmt,
vom technisch Gemachten beherrscht zu sein: so gibt es
in Analogie dazu eine Literatur unserer Zeit, für die es
nichts Unsagbares gibt, die von Sade über Lautréamont,
Sartre bis zu Henry Miller und Beckett, um nur einige
besonders markante Figuren"zu nennen, mitr der gleichen
destruierenden Kraft an der Zerstörung des Menschen
arbeitet. Sie will dichterisch darstellen, wie der Mensch
eigentlich beschaffen ist, will aufdecken, wie niedrig,

621



triebhaft, böse und nichtswürdig dieses Geschöpf sich
gebärdet, das in einer längst versunkenen Zeit einmal das
Mass aller Dinge genannt wurde. Dass der Mensch das
radikal Böse in sich trägt und zu jeder Schandtat gegen sich
und andere fähig ist, dass er unaufhörlich in Gefahr ist,
sich selbst zu verraten und zu fallen, wenn er stehen müsste,
das war auch anderen Zeiten nicht unbekannt. Nur schien
diesen vortechnischen Epochen die Aufgabe der Dichtung
mehr darin zu liegen, den Menschen durch das dichterische
Wort vor seiner Niedrigkeit und seinem Elend zu bewahren.

Sie heilte die Wunden, die er in seinem Eigensinn sich
ständig selbst zufügte, sie liess ihn aufblicken zu Sternen,
deren Licht das dunkle Sein erhellt.

Die destruierende Dichtung spricht aus, was ist, nicht was
sein soll, sie will dem Menschen einen Spiegel vorhalten,
der ihm zeigt, wie doch alles Höhere, Göttliche, Adlige und
Einzigartige an ihm nichts ist als Schwindel, Selbsttäuschung

und billige Illusion. Sie zeigt ihn so nackt und
verloren und dies mit solcher Kälte und analytischer Lust
am Zerfasern und Zerstückeln, dass ihre Objektivität
fragwürdig wird.

Reden wir nicht vom Fehlen der Scham; das ist im Zeitalter
der Psychoanalyse und der Kinseyschen Orgasmusstatistik
so inopportun, dass man das Wort kaum mehr auszusprechen

wagt. Aber ist nicht dieser Anspruch des Avantgardisten
dieser «littérature noire» mehr als bloss der

soziologisch-schriftstellerische Wille, den Menschen in seiner
Niedrigkeit zu zeigen? Geist ist, sagt Hegel, wozu er sich
macht, und der Mensch formt sich nach dem Bild, das die
Literatur seiner Zeit von ihm entwirft. Denn jedes Wort
wirkt, und alles Ausgesprochene und Gesagte formt. Darin
liegt die eigentliche Würde der Sprache, die nicht
informiert, aufdeckt und beschreibt, sondern das Sein des
Menschen bildet und erhöht. Insofern ist diese Literatur,
die wir nur kurz berühren wollen, nicht weniger ein
Ausdruck des technischen Bewusstseins als andere
destruierende technische Gebilde, ist blosses Instrument
der Entmächtigung. Sie kennt als Thema nur die Nichtigkeit

des Menschen und stösst ihn damit noch tiefer hinein,
indem sie das Unsagbare über ihn sagt und ihn tiefer
erniedrigt, als er sich selbst erniedrigen könnte.

Man sieht, wie wenig das technische Bewusstsein eine
Sonderstruktur ist, die sich mit der Herstellung technischer
Apparaturen oder ihrer Unterhaltung und Bedienung
abgibt, sondern eine Bewusstseinsform, die der Forscher
wie der Literat, der Mann auf der Strasse wie der
Technokrat, der Generalstäbler wie der Manager rein
verkörpern kann. Es ist der über den Individuen sich
ausbreitende, von ihnen getragene, ihr Einzelbewusstsein
mehr oder minder beherrschende Geist unserer Zeit. Es ist
im einzelnen Menschen ein Bewusstsein, das sich nicht
verantwortet; wobei wir den Terminus Bewusstsein
beibehalten, weil ein technisches Bewusstsein das Ich oder das
Selbst im Menschen als beherrschendes Zentrum, als
koordinierende und ordnende Kraft seiner seelischen
Intentionen und Akte um so mehr auslöscht, je stärker es

ausgebildet ist.

Ob man den Menschen als «dissoziiert» beschreibt (Max
Picard) oder als technisches Bewusstsein ohne individuelles
Ich, läuft auf dasselbe hinaus; oder wie Hegel sagt, er, der
Mensch, sei sich entfremdet, weil er kein einheitliches
Bewusstsein mehr besitze. Die Umwandlung der Einheit

und Ichzentriertheit des menschlichen Bewusstseins in eine
offene Bühne, die das Heterogenste gleichzeitig aufnimmt,
passiv, ohne es zu gestalten, oder: der Zwang, sich vielseitig
nur aufTechnisch-Funktionales zu richten, hat die Hierarchie

des menschlichen Organismus erschüttert, die
Geschlossenheit der Person zerspalten, die Triebhaftigkeit
verselbständigt, die Gefühlskraft eingeebnet und die
Innerlichkeit zu Schaum gemacht. Wenn das Aussen und das
Innen gegenständlich wird, dann verflüchtigt sich das
Seelische oder wird ein Element blosser Reflexion, ist nicht
mehr ursprünglicher Grund des Menschen.

Die Entseelung und Sichselbstentfremdung des neuzeitlichen

Menschen ist eine Folge seines technisch gewordenen
Bewusstseins, seines automatischen, ichlosen Handelns,
seiner sehr gering gewordenen Autonomie. Es ist sicher
richtig, wenn einige Autoren den Eintritt des Menschen in
die technische Welt als ein menschheitsgeschichtliches
Ereignis ansehen, das an Bedeutung nur noch dem vorzeitlichen

Übergang vom schweifenden Nomadentum zur
Sesshaftigkeit verglichen werden kann. Die Frage, die an
den Menschen gerichtet wird, lautet nicht: Wie kann er
sich und seine leib-seelische Konstitution am besten und
gefahrlosesten an die Technik - die ja längst eine ihn
überlagernde Superstruktur geworden ist -, wie kann er
sich an diese Superstruktur anpassen? Sondern: Was und
wieviel seiner Menschlichkeit kann er trotz der Technik
noch festhalten, wie weit darf der Prozess einer Technisierung

des Menschen gehen, ohne dass dieser sich verliert
und nur noch als ein Schatten seiner selbst im Automatismus

seiner Technik herumgeistert?

Was hat das technische Bewusstsein mit dem Mann zu tun?

Was nun hat die Entstehung und Ausbildung des technischen

Bewusstseins mit dem Manne zu tun, vorzüglich mit
dem Manne von heute? Ist die Änderung einer Bewusst-
seinsstruktur, die wie ein geschichtliches Gesetz einzutreten

pflegt, überhaupt ein Vorgang, den man aufden Mann,
einen bestimmten, sich herausbildenden Typus von
Männlichkeit beziehen darf? Ist es nicht Hegels Geist an sich,
der in diesen Wandlungen seiner Bewusstseinsform den
Weg zu sich selbst sucht, nach einem Gesetz, für das
niemand verantwortlich gemacht werden kann? Das würde
heissen, dass die Entwicklung des neuzeitlichen Menschen
zu einem mehr und mehr technischen Wesen mit einem
technischen Bewusstsein ein geistesgeschichtlicher
Vorgang sei, der gleichsam über ihn hinwegging und ihn
mitnahm, ob er wollte oder nicht. Man kann aber hinter
dieser historischen Entwicklung auch einen bewussten
Aufstand des Mannes sehen, eine Revolte gegen die
Überlegenheit Gottes, einen Versuch, sich selbständig und
selbstherrlich zu machen, eine eigene, dem Manne allein
gehorchende Welt zu schaffen, die nach rationalen Gesetzen

funktioniert, die durchkonstruiert ist. Der Wille zur
Beherrschung der Natur hat das rationale Bewusstsein der
vortechnischen Ära herausgetrieben. Er ist heute im
Zeitalter des technischen Bewusstseins zum Willen geworden,

auch die Natur des Menschen zu beherrschen, ihn
auswechselbar und funktional zu machen. Naturbeherrschung

und Menschenbeherrschung sind Entsprechungen,
die nun in unserer Zeit langsam ineinander aufgehen und
zum System einer geschlossenen, einer vollendbaren Welt

622 Schweizer Heimwesen XII/83



werden wollen, in welcher der technische Vorgang und die
menschliche Funktion vollkommen abgestimmt sind, eine
Welt ohne Gott und ohne menschliches Schicksal, das aus
dem Urspung des Selbstseins kommt.

Am Ende steht nicht Pessimismus, sondern Resignation

Als Schöpfer der Rationalität und als Träger des technischen

Bewusstseins ist der Mann verantwortlich für eine
Entwicklung, deren düstere Seiten heute kaum geleugnet
werden können, und dies nur von denen, die den Optimismus

des 19. Jahrhunderts als einen fragwürdig gewordenen
Glauben noch immer festhalten. Selbst ein so rückhaltlos
zur Technik entschlossener Philosoph wie Max Bense ist
nicht blind gegen die Düsternis einer Welt, die ohne
Glauben an das Ewige und Unsterbliche im Menschen
bestehen muss. «Es gibt», sagt Bense (4), «keine Einsamkeit,

die es zuliesse, das die Technik nicht in sie mit ihren
Bedrückungen träte. Was wir geschaffen haben, hat uns
aufgenommen und hat nicht die Gnade, uns freizugeben.»
Wer aber wie Gottfried Benn, dieser schwermütige Sänger
über dem Abgrund des Nichts, das in der technischen Welt
Gestalt geworden ist, «die formfordernde Gewalt» dieses
Nichts tief erfahren hat, dem bleibt wohl keine andere
Haltung als die heroische Gebärde des blossen Stehens und
Überstehens.

Die Grundlage der modernen männlichen Existenz ist nach
Benn kein Pessimismus, aber Resignation. Eine Resignation,

die «ihre Perspektiven bis an den Rand des Dunkels
führt» (5), aber sie bewahrt Haltung auch vor diesem
Dunkel. Benns Gedicht «Mann - du alles aufErden» (6)
feiert die Vergeblichkeit des männlichen Tuns in der
Geschichte, die Nutzlosigkeit der ertragenen Leiden, den
schmerzlichen Bankrott einer Entwicklung, der erst jetzt
zutage tritt:

Mann -
Mann - du alles auf Erden,
fielen die Masken der Welt,
fielen die Helden, die Herden
weites trojanisches Feld -
immer Gewölke der Feuer,
immer die Flammen der Nacht
um dich, Tiefer und Treuer,
der das Letzte bewacht,
keine Götter mehr zum Bitten
keine Mütter mehr als Schoss -
schweige und habe gelitten,
sammle dich und sei gross!

Benn, der aus der Destruktion aller überkommenen Werte
seit Nietzsche für sich nur die Form gerettet hat (« Form
nur ist Glaube und Tat»/7) sah klar, dass die Zukunft den
Mann vor eine entscheidende Frage stellen würde, und er
beantwortet sie so: «Das kommende Jahrhundert wird die
Männerwelt in einen Zwang nehmen, vor eine Entscheidung

stellen, vor der es kein Ausweichen und keine
Emigration gibt, es wird nur noch zwei Typen, zwei
Konstitutionen, zwei Reaktionsformen zulassen: diejenigen,

die handeln und hochwollen, und diejenigen, die
schweigend die Verwandlung erwarten, die Geschichtlichen

und die Tiefen, Verbrecher und Mönche - und ich
plädiere für die Schwarzen Kutten.»

Die «Handelnden und Hochwollenden» sind die Träger
des technischen Bewusstseins. Diejenigen jedoch, welche
die Verwandlung erwarten, haben erkannt, was die
Herrschaft des technischen Bewusstseins bedeutet, ohne dass

sie die Kraft hätten, es zu verwandeln. Man kann die
Verwandlung nicht abwarten, man muss sie jetzt und hier
leisten, also eine dritte Möglichkeit finden. Freyer deutet
sie damit an, dass er sich, fragend, ob der Mensch im
technischen System überhaupt als Mensch existieren
könne, die Antwort gibt, dass auf eine Entfremdung, auf
einen Seinsverlust so hohen Grades, wie ihn das technische
Bewusstsein hervorgebracht hat, nur mit einem «Rückgriff»

geantwortet werden könne (9). Was mit diesem

Rückgriff gemeint sein könnte, soll versuchsweise entworfen

werden, wenn Gestalt und Psychologie des Mannes von
heute durch unsere Untersuchung, wie wir hoffen, deutlicher

geworden ist, als dies in allgemein gehaltenen Zeitanalysen

und Anthropologien der technischen Zivilisation
bisher der Fall war. Der Mann von heute ist technisches
Bewusstsein ohne Selbstbewusstsein. Da ihm sein Selbst
verlorenging, nimmt er zu sich selber keine Stellung mehr,
reflektiert er sich nicht, sondern ist selbst nur Reflex seiner
Welt. Er richtet sich in seinem Verhalten nicht nach einer
Norm, sondern wird normiert von der Funktionsweise
seiner technischen Welt, von der sein technisches Bewusstsein

ein Teil ist.

In der heutigen Frau, obzwar auch sie in hohem Mass dem
Einfluss der Technik unterliegt, ist noch viel zuviel an
magischen, mythischen und gläubigen Bewusstseinsele-
menten erhalten geblieben, als dass man generell von ihr
sagen könnte, sie sei technisiert. Ihr Seinsverlust deutet
sich erst an und wird um so grösser werden, je weniger sie
dem Mann von heute aus dem Instinkt ihrer Weiblichkeit
heraus Widerstand leistet. Noch nie war ihre Aufgabe, des

Mannes Korrektur zu sein, so dringlich, so unausweichlich
und so schwer wie heute. Sie passt sich an, aber sie müsste
sich aufgeben, wenn sie dem Mann, sofern er Mann von
heute ist und die Welt nur noch technisch sieht, ganz folgen
wollte auf seinem Weg der Reduktion des Menschlichen.
Der Mann, der als technisches Bewusstsein alle haltgebenden

Institutionen und Werte aufgelöst hat, kann ihr nur
noch in beschränktem Mass den Halt geben, den ihr Wesen

vom Mann erwartet. Er, der Mann von heute, ist der
«Haltlose» geworden, und was er an Sicherheiten vorweist,
sind keine, die aus freier Männlichkeit kommen, sondern
Scheinsicherungen, die den Verlust nicht aufheben. Hier
liegt die Problematik der Geschlechter in der technischen
Welt, dass der Mann von heute nur technisches Bewusstsein

ist und sich an nichts «hält» als an sich selbst und
seine technische Funktion im weitesten Sinn, während die
Frau darauf angelegt ist, vom Manne gehalten zu werden,
um, selbst geschützt, schützen zu können.

Literaturhinweise

1 Martin Heidegger, Holzwege (Frankfurt a. M. 1950) S. 267.
2 Arnold Gehlen, Urmensch und Spätkultur (Bonn 1956) S. 185.
3 Jean Gebser, Ursprung und Gegenwart (Stuttgart 1953) 2. Bd., S. VIII.
4 Max Bense, Technische Existenz (Stuttgart 1949) S. 192.
5 Gottfried Benn, Drei alte Männer (Wiesbaden 1949) S. 52.
6 Gottfried Benn, Gesammelte Gedichte, S. 140.
7 Gottfried Benn, Ausdruckswelt (1949) S. 110.
8 Benn, a.a.O.
9 Hans Freyer, Theorie des gegenwärtigen Zeitalters (Stuttgart 1955)

S. 229.

623


	Die Welt am Ende des patriarchalischen Zeitalters

