
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 54 (1983)

Heft: 11

Artikel: Dritte Folge : das Prinzip der Dreiheit in der Pädagogik Herman Nohls
[Fortsetzung]

Autor: M.F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811987

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811987
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dritte Folge*

Das Prinzip der Dreiheit in der Pädagogik Herman Nohls

Herman Nohl interpretiert die (Sozial)-Geschichte vor und
in der vierten Phase der «Deutschen Bewegung» und
kristallisiert seit dem Beginn der Industrialisierung fünf
grosse Strömungen («Bewegungen» vgl. Anmerkung 140)
heraus, die der durch diesen Prozess bewirkten Not
entgegenzutreten versuchen. Die Strömungen innerhalb
einer Bewegung bezeichnete er als «geistige Energien»
141 die unterschiedlichen Ursprüngen entstammen : «Ich

sehe in der neuen Bewegung, die seitdem eingesetzt hat und
die verschiedenen Richtungen vom Sozialismus bis zur
Jugendbewegung zusammenzunehmen beginnt, nichts
anderes als die Erneuerung jener Einheitsbewegung, die wir
in diesem Buch behandelt haben» (142).

Die Arbeiterbewegung von 1848 als erste Energie versuchte
das soziale Problem mit den Mitteln des Klassenkampfes
zu lösen. Als Gegenbewegung zur sozialistischen Richtung
entsteht 1849 die «Innere Mission» Johann Hinrich
Wicherns (1808-1881), der der sozialen Not mit dem
Einsatz der christlichen Caritas zu begegnen versucht und
die Ursache der Not als Loslösung des Menschen und der
Gesellschaft von allen christlich-sittlichen Grundlagen
deutet. Die dritte geistige Energie wurzelt nach Nohl in der
von Liberalismus geprägten Frauenbewegung, als Folge
einer nicht ausreichenden Berücksichtigung der eigentümlichen

Kräfte der Frau in Kultur und Gesellschaft (143).
Parallel zu dieser Bewegung entwickelt sich die sozialpolitische

Bewegung, die durch den «Verein für Sozialpolitik»
(1872) angestossen wird und mittels gesetzgeberischen
Massnahmen des Staates die soziale Not beheben will
144). Als fünfte und für die Entwicklung der sozialpädagogischen

Theorie wichtigste Strömung entsteht um die
Jahrhundertwende die vorwiegend die bürgerliche Jugend
erfassende «Jugendbewegung» (145), die mit dem
«Freideutschen Jugendfest» aufdem Hohen Meissner im Räume
Kassel-Göttingen 1913 einen Höhepunkt findet (146).

Alle diese Bewegungen gehen als Antwort aufdie allgemeine
Not Deutschlands nach dem Ersten Weltkrieg und der

Zeit der Weimarer Republik in die Bewegung der
«Jugendwohlfahrtsarbeit» ein (147). Sie bilden zusammen die
Grundvoraussetzung für eine zu enormer Bedeutung
aufsteigenden Wissenschaft und institutionellen Organisation:
die Sozialpädagogik der zwanziger Jahre. Von den gewaltigen

Anstrengungen, die unternommen wurden, um der
damaligen Not der Jugend zu begegnen, zeugen die vielen
Aufsätze im fünften, 1929 als erster erschienenen Band des
«Handbuches der Pädagogik» von Nohl/Pallat (1929) mit
dem entsprechenden Titel «Sozialpädagogik».

Abbildung 4: Die Erneuerung der «Deutschen Bewegung»
in ihrer «vierten Phase» von etwa 1860 bis ungefähr 1930
(vgl. 148).

ZEIT DES UMBRUCHS

INTERPRETATION
KULTURKRISE

(Nietzsche)

PÄDAGOGISCHE
BEWEGUNG

JUGENDBEWEGUNG
(Nohl 1970, 12-23)
(1896-1927)

REFORM- VOLKSSCHUL-
PADAGOGIK BEWEGUNG
(Nohl 1970, 30-66) (Nohl 1970, 23-29)
1900-1933)

Kunsterziehungs- Arbeitsschulbewegung

bewegung

- Kunst
- Gymnastische Bewegung
- Musikbewegung
- Heimatbewegung

Schulreform Landerziehungs-
(heim) bewegung

-
schulbewegung

- Lehrerbewegung

(Diese Abbildung hält sich an die Darstellung Nohls im
Aufsatz: «Die pädagogische Bewegung in Deutschland»
(Nohl 1970, 3-102). Daher kann sie von Beschreibungen
in der Fachliteratur in gewissem Masse abweichen, vgl.
Scheibe 1974, Flitner/Kudritzki 1961/1962; Reble 1981,
272-314).

Das «Drei-Schritte-Gesetz» (150)

Der Begriff «Gesetz», der bei Herman Nohl zu einem der
meistgebrauchten zählt (151), darf nicht kausal-analytisch
verstanden werden, sondern als «inneres Wesensmerkmal»

einer Gestalt, das sich oft nur durch Intuition
erblicken lässt (152) (vgl. Anmerkung 149).

Vergl. «Schweizer Heimwesen» Nr. 8/83 (S. 396 ff.), Nr. 3/83 (S. 113 ff.)
und Nr. 2/83 (S. 66 ff.)

Ein charakteristisches und interessantes Merkmal des
Nohlschen Denkens äussert sich in einem sog. «Drei-
Schritte-Gesetz», das sich aus seinen Interpretationen
verschiedener historischer Prozesse, besonders der sog.
«Bewegungen» ableiten lässt:

544 Schweizer Heimwesen XI/83



1. Das wohl bekannteste Beispiel dafür ist das «Gesetz der
pädagogischen Bewegung»: «Jede pädagogische Bewegung

verläuft in drei Phasen - das ist ihr Gesetz» (153).

2. Als zweites Beipiel für die Regelhaftigkeit soll die
Nohlsche Darstellung für die Entstehung neuer pädagogischer

Formen herangezogen werden:

1. Ein bisher latent wirkender Notstand wird bewusst
wahrgenommen, wobei man zuerst mit Hilfeleistungen

an die Notleidenden reagiert.
2. Der Notstand wird erkannt und als das Symptom

eines erfolgten oder erfolgenden sozialen Wandels
erkannt.

3. Der so festgestellte Notstand löst jetzt ein
allgemeingesellschaftliches Bedürfnis nach entsprechenden
prophylaktischen Massnahmen aus. Aus der
ursprünglich individuellen Nothilfe hat sich eine

Mehrleistung der Gesellschaft für alle entwickelt
(154).

3. Das «Drei-Schritte-Gesetz», das stark an das dialekti¬
sche Prinzip Hegels erinnert (155), das er an einem
Beispiel der Natur (Knospe-Blüte-Frucht) demonstriert
(156), bildet die Grundlage zur Entwicklung der «Deutschen

Bewegung»: Mit dieser Synthese von Aufklärung
und Sturm und Drang, von Rationalismus und
Irrationalismus beginnt nach Nohls erster Darstellung die
«Deutsche Bewegung» (157). (Weitere Beispiele und
Hinweise zum «Drei-Schritte-Gesetz» in Anmerkung
158.)

Das Prinzip der «Dreiheit»

Welches der beiden Prinzipien (das Prinzip des «Drei-
Schritte-Gesetzes» und das der «Dreiheit» als das ursprüngliche

anzusehen ist, spielt hier keine Rolle (159). Tatsache

ist, dass Nohl die Dreiheit selbst als dem pädagogischen
Wesen immanent erklärt: «Im Wesen des Pädagogischen
liegt eine Dreiheit von Tendenzen, die wir als die
realistisch-weltmännische, die soziale und die humanistische
unterscheiden. Sie haben seit der Antike immer wieder zu
drei pädagogischen Grundformen geführt und zu drei
entgegengesetzten Theorien. Dabei ist zu beobachten, dass

diese drei Formen nicht bloss nebeneinanderstehen,
sondern in einem gewissen inneren Verhältnis derart, dass bei
einer Reformbewegung, die immer entsteht, wenn der alte
Inhalt seine Lebenskraft verloren hat,...» (160). Diese
«Dreiheit» lässt sich an verschiedenen Stellen in den
Werken Nohls als Denkprinzip leicht nachweisen; wie:

- «So entwickelt sich die pädagogische Arbeit innerhalb
drei Lebensspannungen» (161)

- «Der Typus des vollkommenen Menschen besteht in der
Vollkommenheit dieser drei Arten von Vorgängen»
(Auffassen, Werten und Handeln) (162)

- «Trias von Liebe bzw. Vertrauen, Autorität, Gehorsam»
(163)

- «Dreiheit der Pädagogik Schleiermachers» (164)

- 3 Formen von Kraftäusserungen (Energien) (165)

- «3 Formen der Willensbildung» (166)

- die Aktivitäten enthalten immer ein Dreifaches..
(167)

- Drei ineinandergreifende Aufgaben (168) sind der
pädagogischen Arbeit gestellt...

Besonders deutlich erscheint diese Dreiheit in der Darstellung

Nohls des Schichtaufbaus der seelischen Struktur des

Menschen, der sich auf die Grundlage des Platonschen
Modells stützt: «Hier wird eine Einsicht wieder wirksam,
wenn er drei Schichten in der menschlichen Seele (169)
unterschied, die Triebschicht als Schicksal der Begierden,
die Schicht des Thymos, der spontanen Willensenergie, die
relativ unabhängig von den Inhalten wirksam ist, aber noch
in der Sphäre des Vitalen bleibt, und die Schicht des Nus,
der freien Geistigkeit» (170).

Abbildung 5: Der vertikale Schichtaufbau der Seele in der
Darstellung Nohls (171)

Nus («Freie Geistigkeit»)

Thymos («Spontane Willensenergie»)

Trieb («Schicht der Begierden»)

Anhand dieses Modells leitet Nohl erstens die dreifache
Aufgabe des Erziehers ab, die die Bildung und Erziehung
aller drei Schichten umfasst (172), und zweitens gelingt es

ihm damit, Erscheinungsformen von «Verwahrlosung» zu
erklären, die, abhängig von der jeweils betroffenen Schicht,
verschiedene Ausprägungen und Intensitäten erreichen.
Besondere Bedeutung misst dabei Nohl der Schicht des

«Thymos» zu (173).

Dem «Prinzip der Dreiheit», das seinen Überlegungen
häufig zugrunde liegt und sich in vielen seiner Arbeiten
nachweisen lässt, folgt zum Beispiel auch die «Bildung des

Willens» als konkrete Aufgabe für den Erzieher. Die drei
charakteristischen Formen der Willensbildung
(«Körpererziehung», «Aufmerksamkeit», «Arbeit») weisen zusätzlich

ein weiteres Merkmal des Nohlschen Denkens auf: sie
sind je auf zwei «Antinomien» aufgebaut, die dem
Denkprinzip der «Polarität» unterliegen (vgl. Abb. 6) (174).
Jedes einzelne Element dient der Bildung und Formung
eines Aspekts des menschlichen Wesens, wobei sich erst im
Zusammenwirken ihre volle Kraft entfaltet.

Abbildung 6 : Die dreifache Aufgabe der Willensbildung
und die Polarität («Antinomie») ihrer Elemente

Darstellung nach Nohl (vgl. Anmerkung 174)

Willensbildung

Körpererziehung Aufmerksamkeit Arbeit

Befreiung von
Hemmungen

Disziplinierung
des Willens

unwillkürliche
t

willkürliche

Steigerung
und Entfaltung
der Kräfte

t
Übung zur
Disziplin

«Prinzip der
Dreiheit»

«Prinzip der
Polarität»
(«Antinomien»)

Das Prinzip der Polarität (175)

Das Prinzip der Polarität kennzeichnet die wohl zentralste
Grundvoraussetzung des Nohlschen Denkens, was als

545



auffalliges Merkmal in den meisten seiner späteren Werke
nachgewiesen werden kann (siehe unten) (176). Der Begriff
«Polarität» selbst taucht nach Klafki (177) allerdings erst
1930 im Aufsatz «Die Polarität in der Didaktik» (178)
erstmals auf. Die zentrale Bedeutung erlangte er dann in
der «Theorie der Bildung» (179). Darin formuliert Nohl
seine «Grundanatomie des pädagogischen Lebens»: «Hier
ist das Ich, das sich aus sich und seinen Kräften entwickelt
und sein Ziel zunächst in sich selber hat, und dort sind die
grossen objektiven Inhalte, der Zusammenhang der Kultur
und die sozialen Gemeinschaften, die dieses Individuum
für sich in Anspruch nehmen und ihre eigenen Gesetze
haben, die nicht nach Wille und Gesetz des Individuums
fragen» (180). Die Polarität bildet nach Nohl also ein
zentrales Merkmal auch der Erziehungswirklichkeit. Der
antinomische Charakter kann (induktiv) in ihr selbst
aufgefunden werden (vgl. dazu den Einfluss Hegels, (Kapitel

4.2). Weitere Bestätigungen für die Polarität findet Nohl
beispielsweise in der von ihm als polar interpretierten
Beziehung der Geschlechter: «So findet sich die Grundantinomie

der Pädagogik von Sein und Norm, Subjekt und
Objekt, Gegenwart und Zukunft schon hier in der Urzelle
der pädagogischen Gemeinschaft verteilt auf Vater und
Mutter» (181). Wie stark das «Denkprinzip der Polarität»
in den Werken und Aufsätzen verwurzelt ist, lässt sich
anhand einiger weiterer Beispiele, die verschiedene
pädagogische Ebenen umfassen, in der «Theorie der Bildung»
zeigen:

- pädagogische Haltung- Gegeneinander und Ineinander
von zwei Richtungen der Arbeit (182)

- pädagogischer Takt: Distanz und Nähe zum Kind (183)
- pädagogische Gemeinschaft: Liebe und Gehorsam, Liebe

und Autorität (184)

- «Leben und Bewusstheit» (185)

- «Erlebnis und Besinnung» (186)

- «Lösen und Straffen» (187)

- «Vita activa und vita contemplativa» (188)
(weitere Hinweise: Anmerkung 189)

Deutlich zeigt sich aus der obigen Darstellung, wie er die
Tatsache der Polarität einerseits aus der Analyse der
«Erziehungswirklichkeit», andererseits aus der Interpretation

der Aussagen pädagogischer Theoretiker und Praktiker

seit Pestalozzi und Schleiermacher gewinnt. Die
polaren Spannungen, die das pädagogische Denken und
Handeln bestimmen, sind in der Struktur des «geistigen
Lebens» (190) und menschlichen Denkens angelegt (sie
sind nicht bloss Folgen «falscher» Theorien) und lassen
sich in der sogenannten «Wirklichkeit» bzw.
«Erziehungswirklichkeit» auffinden. Darin zeigt sich der Einfluss der
Philosophie Hegels auf den Denkansatz Nohls, aber auch
die Verwandtschaft mit Herder, Schleiermacher und Frö-
bel, die das Erziehungsfeld von polargelagerten Begriffen
her strukturieren und erhellen (191). Die Übernahme der
polaristisch-dialektischen Grundlage ergibt für die
«geisteswissenschaftliche Pädagogik» die Konsequenz, dass sie
die Polarität des pädagogischen Handelns sowie die
Vielseitigkeit von pädagogischen Zielsetzungen bewusst
machen und Kriterien zur Entscheidungshilfe liefern muss:
zum Beispiel «Führen oder Wachsenlassen», «Aktion und
Kontemplation» u.a. Durch die Berücksichtigung beider
Seiten eines Problems kann sie die einseitige Entwicklung
einer Theorie womöglich verhindern (192).

Der Theorieansatz Herman Nohls

Während wir im vorangegangenen Kapitel mit den
strukturellen Denkprinzipien Herman Nohls beschäftigt haben,
rückt jetzt die methodische Fundierung und inhaltliche
Darstellung seines pädagogischen Theorieansatzes in den
Vordergrund des Interesses.

Nohls wissenschaftliche Tätigkeit umfasst eine Fülle von
Werken in Buchform, Aufsätzen und Briefen (193). Seine
Pädagogik ist trotz ihrer Bedeutung bisher wenig in
grösseren Untersuchungen zum Gegenstand des
wissenschaftlichen Interesses geworden, auch fehlt bis heute eine
Rekonstruktion seines Ansatzes im Sinne einer kritischen
Aufarbeitung, obwohl er gelegentlich als ihr Begründer
(194) oder als der wichtigste (195), zweifellos aber als einer
der führenden Vertreter der «geisteswissenschaftlichen
Pädagogik» eingeschätzt wird. Bis heute sind folgende
längere Arbeiten von unterschiedlicher wissenschaftlicher
Qualität, die die Nohlsche Theoriekonzeption meistens
nur aus einem bestimmten Blickwinkel betrachten,
erschienen (in chronologischer Reihenfolge) (196):

- Mohr, Konrad (1954): «Die Pädagogik Herman Nohls»
(Dissertation); auch als «Zusammenfassung» unter dem
gleichen Titel 1960 erschienen (197)

- Hackewitz, Waltraud von: «Das Gesellschaftskonzept
in der Theorie der ,pädagogischen Bewegung' - Ein
ideologie-kritischer Versuch am Werk Herman Nohls»
(Dissertation (198)

- Bartels, Klaus: «Die Pädagogik Herman Nohls in ihrem
Verhältnis zum Werk Wilhelm Diltheys und zur heutigen

Erziehungswissenschaft (Dissertation) (199)
- Steen, Rainer: «Mensch und Gesellschaft bei Herman

Nohl - Kritik der Grundlagen geisteswissenschaftlicher
Erziehungstheorie» (Diplomarbeit) (200)

- Finckh, Hans-Jürgen: «Der Begriff der ,Deutschen
Bewegung' und seine Bedeutung für die Pädagogik
Herman Nohls» (201)

- Huschke-Rhein, Bernhard: «Das Wissenschaftsverständnis

in der geisteswissenschaftlichen Pädagogik -
Dilthey - Litt - Nohl - Spranger» (Habilitationsschrift)
(202)

- Luttringer, K.: «Dialektik und Pädagogik. Das still¬
schweigende Vorausgesetzte des dialektischen Denkens
in der Pädagogik Herman Nohls» (203)
und die Biographie von Herman Nohl

- Blochmann, Elisabeth: «Herman Nohl» (204)

Wenn wir uns jetzt auf den theoretischen Aspekt der
Nohlschen Pädagogik beschränken, geschieht dies aus den
folgenden Überlegungen:

1. Die Heterogenität der «geisteswissenschaftlichen
Pädagogik» erfordert die thematische Konzentration auf
das Gesamtwerk eines Autors bzw. gewisser Elemente
davon.

2. Es fehlen bis heute umfassende Gesamtanalysen in
verschiedener Hinsicht, auch lassen sich erst einige
wenige Anzeichen rekonstruierender Versuche feststellen.

Dadurch können hier nur Möglichkeiten von
Richtungen angedeutet werden.

3. Der Nohlsche Ansatz erfahrt in den aufgeführten
Werken, wie auch in der umfangreichen Sekundärliteratur

widersprüchliche Darstellungen und somit auch
unterschiedliche Beurteilungen.

546 Schweizer Heimwesen XI/83



Das Leben lehret jeden was es sei

Lebensweisheit - Weisheit
des Lebens
VSA-Seminarwoche für Heimleitungen
und Kaderpersonal
9.-13. Januar 1984, Propstei Wislikofen
Leitung: Dr. Imelda Abbt

Diese Seminarwoche - es ist die fünfte - ist ein Versuch, dem geglückten Leben nachzuspüren.
Um nichts weniger nämlich ging es den «Weisen» des Altertums, aber auch vielen Künstlern und
Denkern der Neuzeit. Es ist ein Thema, das auch heute wieder von brennender Aktualität ist.

AUS dem Programm: Montag, 9. Januar 1984: Verschiedene Auffassungen von Weisheit. Eine
Hinführung

Dienstag, 10. Januar 1984: Die Weisheit in der Literatur des Alten
Testamentes

Mittwoch, 11. Januar 1984: Weisheit in der Malerei. Dieser Tag wird vom
Maler Rainer Kunz, Luzern, gestaltet

Donnerstag, 12. Januar 1984: «Ich bin Leben, das leben will, inmitten von
Leben, das leben will».
Die Weisheit Albert Schweitzers (1875-1965)

Freitag, 13. Januar 1984: Verschiedene Lebens-Standpunkte bei Johann
Gottlieb Fichte (1762-1814)

Kurskosten: Fr. 300.-
Fr. 250.-für Teilnehmer(innen) aus VSA-Heimen

5 % Ermässigung bei persönlicher Mitgliedschaft

Unterkunft und Verpflegung in der Probstei Wislikofen separat, Vollpension
zirka Fr. 55.-/Tag

Anmeldung: bis 31. Dezember 1983 an Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2,8008 Zürich
Tel. 01 252 49 48

Anmeldung Seminarwoche Wislikofen 84

Name, Vorname

Adresse, Tel.

PLZ/Ort

Name und Adresse des Heims

Unterschrift und Datum

Unterkunft in Wislikofen erwünscht
VSA-Mitgliedschaft des Heims bit*e zutreffendes

Persönliche VSA-Mitgliedschaft ankreuzen

Angemeldeten Teilnehmern, die eine Unterkunft bestellt haben, muss bei Rückzug der Anmeldung vor Tagungsbeginn eine
Annullationsgebühr von Fr. 75 - berechnet werden.

547



Im folgenden werden zwei verschiedene Zielrichtungen
anvisiert:

a) Bezogen auf Teile seines Werkes, wird versucht, das
Verständnis bestimmter charakteristischer Merkmale der
sog. «geisteswissenschaftlichen Pädagogik» (vgl. Tabelle 2)
aus der Darstellung von Herman Nohl selbst, abzuleiten.

b) In einem zweiten Schritt soll neben der Erörterung
einiger Kritikpunkte der Frage nach der Bedeutung dieser
Merkmale für die heutige Pädagogik bzw. Erziehungswissenschaft

in groben Zügen nachgegangen werden. Damit
sollen aber nur mögliche Ausgangspunkte für eine intensivere

und detaillierte Beschäftigung mit der gesamten
Problematik der «geisteswissenschaftlichen pädagogischen»

Denktradition im Hinblick einer Rekonstruktion
aufgezeigt werden.

Die charakteristischen Merkmale
«geisteswissenschaftlicher Pädagogik»

im Ansatz Herman Nohls

Die charakteristischen Merkmale der «geisteswissenschaftlichen

Pädagogik» in der Darstellung einiger zufällig
ausgewählter Autoren von Aufsätzen, die das Problem
ihrer Charakterisierung thematisieren, ergeben eine recht
deutliche Übereinstimmung in den sechs Elementen:

1. Hermeneutik
2. Geschichtlichkeit
3. Erziehungswirklichkeit
4. Relative Autonomie
5. Pädagogischer Bezug
6. Theorie- und Praxis-Verhältnis

Neben der ersten beiden Merkmalen, die eher in methodologische

Richtung weisen, hat sich gerade Herman Nohl
in einigen seiner Werke eingehend mit der
«Erziehungswirklichkeit», der «Relativen Autonomie», dem «Pädagogischen

Bezug» und dem «Theorie-Praxis-Verhältnis»
auseinandergesetzt. In einer seiner zentralsten und wichtigsten

theoretischen Arbeit, der «Theorie der Bildung» (205),
erläutert Nohl mehr oder weniger ausführlich sein
Verständnis dieser Merkmale mit Betonung der Punkte 3 bis
5, die in der Folge zu konstituierenden Faktoren der
«geisteswissenschaftlichen Pädagogik» gezählt werden. Ein
Vergleich des Inhaltsverzeichnisses dieses Aufsatzes zeigt
die Übereinstimmung deutlich:

- «Erziehungswirklichkeit» -*• «Die Erziehungswirklichkeit als Ausgangspunkt
der Theorie» (206)

- «Relative Autonomie» -* «Die Autonomie der Pädagogik» (207)
- «Pädagogischer Bezug» -*• «Der pädagogische Bezug und die Bildungs¬

gemeinschaft» (208)
- «Theorie- und Praxis-Verhältnis -*• «Das Verhältnis von Theorie und Praxis» (209)

Der weitere Verlauf dieser Arbeit folgt nun in der
Reihenfolge dem obigen Aufbau der Merkmale, nach den
unter a) und b) beschriebenen Gesichtspunkten (siehe
oben).

Auf einen möglichen Irrtum, der sich durch die gewählte
Darstellung der sechs Merkmale ergeben könnte, muss an
dieser Stelle noch aufmerksam gemacht werden: Die
Merkmale bilden gemeinsam ein «sinnvolles Ganzes»,
stehen in gegenseitiger Beziehung und bedingen einander.

Sie wurden nur zu ihrer Charakterisierung analytisch
getrennt (vgl. Tabelle 2), wobei sich einige Wiederholungen
durch Querverweise nicht vermeiden lassen (210).

Das Verständnis der «Hermeneutik» bei Herman Nohl

Auf methodologischer Ebene gilt die «Hermeneutik» zur
Erkenntnisgewinnung seit Dilthey als Grundlage der
«Geisteswissenschaft» (vgl. Kapitel 2.3). Seine intensive
Beschäftigung mit dem «Hermeneutik»-Verständnis von
Schleiermacher als sogenannte «Kunstlehre», führt ihn zu
einer fundamentalen «Hermeneutik des Lebens»
(Lebensphilosophie), in Erweiterung der ursprünglich philologischen

Auffassung der Interpretation von Texten und
anderen historischen Quellen. Damit versuchte er, die Welt
des menschlichen Handelns wissenschaftlich (im Sinne
der sog. «Geisteswissenschaft») zu erfassen und die sich
darin ausdrückenden «Objektivationen» auf ihren Sinn zu
befragen und damit zu erschliessen (211).

Die enge Beziehung zu Dilthey (212), die Nohls Entscheidung

zur hermeneutischen Fundierung der Pädagogik
massgeblich beeinflusste, lässt sich aus dem folgenden Zitat
herauslesen: «Wenn wir an den Beginn des Handbuches
eine Theorie der Bildung stellen, so kann es sich nur um
eine hermeneutische Grundlegung der Pädagogikhandelri,
aber nicht um den Aufbau eines Systems (214), das dann
in den folgenden Artikeln seine Ausgestaltung fände (215
und 216).

Da Nohl selbst keine hermeneutische Methodologie
ausgearbeitet hat, bleibt man auf Interpretationen in der
Sekundärliteratur angewiesen (siehe unten). Eindeutig aber
unterscheidet er sich von Dilthey darin, dass er nicht mehr
die «Teleologie des Seelenlebens» (vgl. Kapitel 2.4) zum
hermeneutischen Ausgangspunkt nimmt, sondern das

gesamte Anwendungsgebiet pädagogischer Hermeneutik
auf die Erziehungswirklichkeit ausdehnt.

Vergleicht man in der Fachliteratur die Hinweise zur
Methodologie Nohls, so lassen sich verschiedene Beurteilungen

feststellen;

1. Benner (217), der die «geisteswissenschaftliche Pädagogik»

an den Konzeptionen von Nohl, Weniger und
Flitner darstellt, charakterisiert den Nohlschen Ansatz
mit «Historischer Hermeneutik» und versucht, ihre
Weiterentwicklung zu einer «Engagierten Hermeneutik»

bei Flitner zu belegen (218).
2. Aufgrund des in Kapitel 4.2.2.3 skizzierten «polari-

stisch-antinomischen» Denkprinzips bezeichnet Klafki
(219) die methodologische Fundierung Nohls, durch die
innere Struktur als «dialektisch»: «Es scheint uns den
wesentlichen Wert der Nohlschen Bildungstheorie
auszumachen, dass sie unter dem Begriff der Polarität eine
Reihe fundamentaler dialektischer Verhältnisse und
Strukturzusammenhänge der Erziehung aufgewiesen
hat. Und das gilt, obigeich Nohl sein Denken nirgends
als dialektisch bezeichnet... ». Nohl spricht m.W. nur
an einer Stelle in der «Pädagogischen Menschenkunde»
von Dialektik: «Inhaltlich kam damit nichts Neues in
den Menschen, wohl aber eine höhere Form: die
widerspruchslose Einheit befestigter Begriffe, die nicht
mehr wegfliegen wie die Vögel, sondern gebunden sind
durch die Klammer der Dialektik» (220). Diese Form

548 Schweizer Heimwesen XI/83



von Dialektik, deren Elemente bzw. die einzelnen Pole
bestehen bleiben (vgl. Kapitel 4.2.2.3), nennt Klafki
(221) «mehrperspektivische Dialektik», und sein Schüler

Finck (222) bezeichnet die Erkenntnismethode als
«syndetische Dialektik» (syndetisch zusammengebunden,

gefesselt).
3. In seinen detaillierten und präzisen Untersuchungen

zum Wissenschaftsverständnis der geisteswissenschaftlichen

Pädagogik kommt Huschke-Rhein zum Schluss,
die Nohlsche methodologische Grundlage könne am
ehesten mit «deskriptive Phänomenologie» umschrieben

werden. Die Bezeichnung bildet den Überbegriff
verschiedener Submethoden, die sich zum Teil
überschneiden: «Beschreibung, ganzheitliche Anschauung,
genetische Betrachtung, vergleichende Betrachtung,
historische Methode, phänomenologische Methode, polare

Strukturerfassung, Hermeneutik. Sie alle sollen das
Sein des Phänomens erhalten und bewahren, nicht
zergliedern und verändern» (224).

Dieses Ergebnis wird den Kenner der «geisteswissenschaftlichen

Pädagogik» nicht erstaunen, denn alle drei Methoden

werden in der Fachliteratur einstimmig als Grundlagen
anerkannt (225). Allerdings differieren die jeweiligen
Beurteilungen des Ansatzes eines Wissenschaftlers
aufgrund erstens der unterschiedlichen Interpretation des

Textes, zweitens des eigenen Verständnisses und der
Kenntnisse eines Autors von Hermeneutik, Phänomenologie

und Dialektik. So spricht Danner (226) von den drei
sich bedingenden Forschungsmethoden und betont, die
Methodenfrage würde zu einseitig gesehen, «wenn man
meinte, man müsse sich für eine einzige entscheiden.
Wissenschaftliche Forschung geschieht immer durch das
Zusammenwirken mehrerer Methoden» (227). Auch im
zweiten Band des «Handbuches der Pädagogik» erwähnt
Erismann im Aufsatz «Die gegenwärtigen Richtungen in
der Psychologie und ihre Bedeutung für die Pädagogik» die
Phänomenologie (Husserl, Meinong, Scheler) und betont
die Wichtigkeit ihrer Ergebnisse für die Pädagogik (228).

Eine treffende Charakterisierung ist m.E. Blass (229) mit
der folgenden Umschreibung gelungen: «Was aber seiner
pädagogischen Hermeneutik - nach Diktion, Beschreibung
und Stil - eine besondere Note verleiht, ist die offensichtliche

Orientierung am Gestalt- und Ganzheitscharakter des

Kunstwerks. Es scheint, dass, wo immer Nohl sich der
Erziehungswirklichkeit hermeneutisch zuwendet, seine

Betrachtung und Darstellung der pädagogischen Beziehungen,

Strukturen und Gestalten in hohem Grade von einem
Kunstverstehen mitbestimmt und geleitet sind.»

Das Verständnis der «Geschichtlichkeit» bei Nohl

Dieses weitere Merkmal im Nohlschen Ansatz der
«geisteswissenschaftlichen Pädagogik» wurzelt auch in der Dil-
theyschen Denktradition, der die Bedeutung der Geschichte

für die menschliche Bildung und Erkenntnis hervorhebt:
«Der Mensch erkennt sich nur in der Geschichte, nie durch
Introspektion» (230). Für die Pädagogik führt Dilthey im
1888 erschienenen Aufsatz «Über die Möglichkeit einer
allgemeingültigen pädagogischen Wissenschaft» selbst die
Bedeutung der Geschichtlichkeit aus: «Nur aus dem Ziel
des Lebens kann das der Erziehung abgeleitet werden, aber
dies Ziel des Lebens vermag die Ethik nicht allgemeingültig

zu bestimmen. Dies kann schon aus der Geschichte der
Moral erkannt werden. Was der Mensch sei und was er
wolle, erfahrt er erst in der Entwicklung seines Wesens
durch die Jahrtausende und nie bis zum letzten Worte, nie
in allgemeingültigen Begriffen, sondern immer nur in der
lebendigen Erfahrung, welche aus der Tiefe seines ganzen
Wesens entspringt...» (231). Daraus folgt der Schluss,
dass Sinn und Ziel der Erziehung immer nur geschichtlich,
also bezogen auf eine bestimmte historische gesellschaftliche

Situation abgeleitet werden kann (vgl. das
«geisteswissenschaftliche Verständnis» von Allgemeingültigkeit: 6.1

Glossar). Durch Interpretation der (Sozial-)Geschichte
gelingt es dem Menschen aber, Erkenntnisse über sich
selbst zu gewinnen. Für das Selbstverständnis der
«geisteswissenschaftlichen Pädagogik» wird dieser Grundsatz zu
einer zentralen Voraussetzung, was sich zum Beispiel in
der Entwicklung einer verstärkten historisch-systematischen

Forschungsrichtung unter Einbezug sozialgeschichtlicher

Aspekte äussert. «Was Erziehung eigentlich ist,
verstehen wir, wenn wir nicht bei dem immerhin
beschränkten persönlichen Erlebnis stehen bleiben wollen,
nur aus solcher systematischen Analyse ihrer Geschichte.
In diesem geschichtlichen Zusammenhang arbeitet sich der
Sinn der erzieherischen Leistung immer deutlicher
heraus ...» (232).

Nohl beschäftigte sich auf philosophischer und pädagogischer

Ebene mit der Geschichtlichkeit (233). Pädagogisch
bedeutet sie für ihn nicht nur die Erforschung der
Erziehungswirklichkeit, sondern sie umfasst die Einsicht
der Historizität von Erziehungsprozessen, auch von
Erziehungsinstitutionen, erziehungswissenschaftlichen
Konzepten, Methoden und Instrumenten. Durch Interpretation
der Geschichte und besonders natürlich der historischen
Analyse der Erziehungswirklichkeit, kann die Entfaltung
der «pädagogischen Idee» (Idee nicht im Sinne von Kant
und Hegel!) (234) hermeneutisch verstanden werden.
Daraus sollen sich nach Nohlscher Auffassung Strukturelemente

der Erziehung ableiten lassen, die für die Gegenwart
und Zukunft relevant sind, das heisst auch heute noch
nützlich sein können. Die Kritiken, die an dieser Auffassung

laut geworden sind, knüpfen einerseits an die generelle
Historismus- und Relativismuskritik der «Geisteswissenschaften»

an - auch die Irrationalismus-Kritik bezieht sich
auf die historische Analyse und lokalisiert hier den
«konservativ-irrationalen Kern» (235) - andererseits stellt
eine Richtung die konsequente Erfüllung dieser Einsicht
in den Werken Herman Nohls in Frage (236).

Nohls Verständnis der Erziehungswirklichkeit

Wie in Kapitel 4.3.3.3 (Hermeneutik) schon kurz angetönt,
bildet die Erziehungswirklichkeit als Ausgangspunkt der
pädagogischen Theorie das zentrale Merkmal des Nohlschen

Verständnisses von «geisteswissenschaftlicher
Pädagogik». Im Gegensatz zu Dilthey, der in seinen pädagogischen

Schriften von der «Theologie des Seelenlebens»
ausgeht (237), entfaltet Nohl seinen theoretischen Ansatz
von der Erziehungswirklichkeit her:

«Der wahre Ausgangspunkt für eine allgemeingültige
Theorie der Bildung ist die Tatsache der Erziehungswirk-
lichkeit als eines sinnvollen Ganzen. Aus dem Leben
erwachsend, aus seinen Bedürfnissen und Idealen, ist sie
da als ein Zusammenhang von Leistungen, durch die

549



Geschichte hindurchgehend, sich aufbauend in Einrichtungen,

Organen und Gesetzen - zugleich sich besinnend
auf ihr Verfahren, ihre Ziele und Mittel, Ideale und
Methoden in den Theorien - eine grosse objektive
Wirklichkeit, wie Kunst und Wirtschaft, Recht und Wissenschaft

ein relativ selbständiges Kultursystem, unabhängig
von den einzelnen Subjekten, die in ihm tätig sind, und
von einer eigenen Idee regiert, die in jedem echt erzieherischen

Akt wirksam ist und doch wieder nur festlich wird
in ihrer geschichtlichen Entfaltung» (238 und 239).

Ohne den Begriff der «Erziehungswirklichkeit» näher zu
definieren, beschreibt sie Nohl als «Phänomen» und
erläutert ihre Struktur. Aus der Analyse des obigen Zitats
lassen sich folgende charakteristische Merkmale ableiten:
Die Erziehungswirklichkeit ist als Tatsache gegeben und
bildet ein sinnvolles Ganzes, das ihren Ursprung im Leben
selbst hat. Nohl schreibt ihr die Funktion eines relativ
autonomen Systems innerhalb anderer gesellschaftlicher
Mächte zu, wie Kunst, Wissenschaft, Recht u. a. (vgl. dazu
Kapitel 4.3.1.4: «Relative Autonomie»). Dieses eigene
kulturelle System gründet auf einer Idee, die sich - im
Gegensatz zu idealistischer Auffassung - in der Kontinuität
der Geschichte zeigt; sie bildet deshalb auch nicht den
Ausgangspunkt für eine normative Theorie (wie zum
Beispiel im Neukantianismus): einzig aus der hermeneuti-
schen Interpretation der gegenwärtigen Erziehungswirklichkeit

lassen sich die (allgemeingültigen) Erziehungsziele
und Normen einer historischen Epoche bestimmen (240).
Darin liegt die spezifische Aufgabe der Pädagogik als

(Geistes-)Wissenschaft (241), wobei Nohl immer die
Gesamtheit des erzieherischen Geschehens ins Auge fasst: «Es
soll hier die pädagogische Wirklichkeit dargestellt werden,
in der wir mitten innestehen, ihr Aufbau, ihre Tendenzen
und die Form, auf die wir sie sich entwickeln sehen, und
es soll versucht werden, das so objektiv zu leisten wie
möglich.» (242).

Den Aufbau der ErziehungsWirklichkeit, die als objektive
Wirklichkeit aufgefasst wird (243), drückt Nohl mit dem
«Denkprinzip der Polarität» aus: «Diese Erziehungswirklichkeit

in ihrer Doppelseitigkeit von pädagogischem
Erlebnis und pädagogischen Objektivationen ist das phae-
nomenon bene fundatum, von dem die wissenschaftliche
Theorie auszugehen hat» (244). Nohl stellt hier zwei
Prämissen seiner Theorie dar: Einerseits bildet die im
Leben selbst wurzelnde Erziehungswirklichkeit eine nicht
mehr weiter zu begründende Erscheinung (oder Tatsache),
und andererseits weist sie eine polare Struktur mit
entgegengesetzten Ansprüchen von Individuum und Kultur
bzw. Gesellschaft auf. Die Polarität kann also in einer
objektiven Wirklichkeit selbst aufgefunden werden (vgl.
Kapitel 4.2.2.1 und 4.2.2.3: Beziehung zu Hegel). Durch
den folgenschweren Satz läuft nun Nohl Gefahr, «entweder
im Sinne einer der normativen Kraft der geschichtlichen
Faktizität (der Erziehungswirklichkeit) erliegenden Theorie

oder im Sinne einer jede Faktizität abweisenden
(theorieunfähigen) impressionistischen Erlebnispädagogik
missverstanden zu werden, zumindest sich selbst missdeutbar

zu machen» (245). Das einige Autoren diesen
Interpretations-Irrtümern erlegen sind, lässt sich oft aus Kritiken
an der Nohlschen Position in der Sekundärliteratur
feststellen (246). Nohl geht es bei der obigen Aussage nicht
um eine Grundlegung der Pädagogik, «sondern um die
Beschreibung und Analyse des Erfahrungs- und Phäno¬

menbefundes der Erziehung als eines aufseine anthropologische

Herkunft nicht mehr weiter befragbaren Urphäno-
mens» (247).

Das Verständnis der «relativen Autonomie»

Das Problem der «relativen Autonomie» stellt sich für
Nohl von zwei Seiten her: Erstens liegt schon in der
Konzeption von Dilthey einerseits die Abhebung der
«Geisteswissenschaften» von den Naturwissenschaften
und andererseits den idealistischen Systemen (vgl. Kapitel
2.1 und 2.2); zweitens ging es ihm darum, die Entfaltung
der «pädagogischen Idee» dem hemmenden Einfluss der
damaligen Kulturmächte zu entziehen.

Den Anspruch der Autonomie leiteten die Vertreter der
«geisteswissenschaftlichen» Position nach Dilthey oft aus
dem unzutreffend (in heutiger Beurteilung) interpretierten
Gegensatz von «Erklären» und «Verstehen», um damit auf
die zwei verschiedenen, scheinbar inkommensurablen
Methoden von Geistes- und Naturwissenschaft hinzuweisen.

Die wissenschaftstheoretische Auseinandersetzung
zwischen den Vertretern sogenannter «naturwissenschaftlicher»

und «geisteswissenschaftlicher» Methoden
entwickelte sich auch in diesem Jahrhundert intensiv weiter
und fand ihren einstweiligen Höhepunkt im sogenannten
«Positivismusstreit» auf dem Tübinger Soziologentag im
Jahre 1961 (248). Die Kontroverse verlagerte sich nun vom
Konfliktpunkt über die Trennung in Geistes- und
Naturwissenschaften auf den Gegensatz erstens der unterschiedlichen

Behandlung bzw. Untersuchung der «Gegenstände»
und zweitens der differierenden Ziele von den eher
generalisierenden «Naturwissenschaften» (Erkenntnis von
allgemeinen Gesetzen) bzw. den eher «individualisierenden»

«Geisteswissenschaften» (Erkenntnis von Ereignissen
des Lebens).

Diese Auseinandersetzungen auf philosophischer Ebene
flössen auch in die «geisteswissenschaftliche Pädagogik»
ein. Bezeichnungen in der Fachliteratur wie «relative
Autonomie», «Eigenständigkeit», «Eigengesetzlichkeit»,
«Selbstbestimmung», «Selbständigkeit» belegen die intensive

Beschäftigung mit dem wissenschaftstheoretischen
Problem (250). Nohl begründet seine Forderung nach
«relativer Autonomie» der Pädagogik von zwei Seiten her:

1. Er nimmt gegen die Vertreter anderer wissenschaftstheoretischer

Ansätze Stellung, zum Beispiel gegen den
späten Herbartianismus, dessen Vertreter (Stoy, Rein,
Waitz) versuchten, die Pädagogik durch Ethik und
Psychologie zu fundieren. Auch die philosophische
Begründung der Pädagogik des Neukantianismus
(Natorp, Hönigswald, Cohen, Cohn), die aufder Grundlage

eines idealistischen Systems allgemeingültige
Erziehungsziele abzuleiten versuchten, lehnt Nohl als
«Geisteswissenschaftler» ab (251).

2. Zu Beginn des 20. Jahrhunderts entwickelte sich neben
der «Jugendbewegung» eine pädagogische Strömung,
die den Philosophen Rousseau («Der Mensch ist von
Natur aus gut») wiederentdeckte und das Eigenrecht des
Kindes gegenüber den Erwachsenen und gesellschaftlichen

Gruppen, die auf die Erziehung der Kinder
Einfluss ausübten, forderte: «Pädagogik vom Kinde»
aus: Maria Montessori, Ellen Key (252).

550 Schweizer Heimwesen XI/83



4. Nidelbad-Arbeitsseminar für Frauen

Das Herz im Mittelpunkt
12. bis 14. März 1984 im Diakonenhaus St. Stephanus, Nidelbad,
Rüschlikon

Leitung: Dr. Imelda Abbt

Dieses vierte Arbeitsseminar für Frauen beschäftigt sich mit dem Thema «Das Herz im Mittelpunkt».
Es möchte sich durch Textlesungen, Informationen, Wissensvermittlung und gemeinsames
Nachdenken dem «Ganzsein der Frau heute» widmen.

Aus dem Programm:
Montag, 12. März 1984:

Dienstag, 13. März 1984:

Mittwoch, 14. März 1984:

10.30 Dr. Elfriede Huber-Abrahamowicz, Zürich, liest aus ihren
Werken

15.00 «Herzensgüte - Natur oder Kultur?»
Referat: Imelda Abbt

10.00 «Meine grosse Anlage ist Lieben» (Bettina von Arnim,
1785-1859)
Referat: Imelda Abbt

20.00 Stabpuppenspiel: Irmgard Staub, Aarburg

10.00 «Die Weisheit des Herzens»
Referat: Imelda Abbt

16.00 Tagungsschluss

Gemeinsame Diskussionen und Gruppenarbeiten sollen das Gehörte vertiefen und zur Umsetzung
im eigenen Leben beitragen. Das Detailprogramm erhalten Sie nach Anmeldung.

Kurskosten:

Anmeldung:

Fr. 160.-
Fr. 130-für Teilnehmer(innen) aus VSA-Heimen

5 % Ermässigung bei persönlicher Mitgliedschaft

Unterkunft und Verpflegung im Nidelbad, Vollpension zirka Fr.
50.-/Tag separat
bis 29. Februar 1984
an Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich
Tel. 01 252 49 48

Anmeldung Nidelbadseminar für Frauen 84

Name, Vorname

Adresse, Tel.

PLZ/Ort

Name und Adresse des Heims

Unterschrift und Datum

Unterkunft im Nidelbad erwünscht
VSA-Mitgliedschaft des Heims
Persönliche VSA-Mitgliedschaft

Angemeldeten Teilnehmern, die eine Unterkunft bestellt haben, muss bei Rückzug der Anmeldung vor Tagungsbeginn eine
Annullationsgebühr von Fr. 50- berechnet werden.

bitte Zutreffendes
ankreuzen

551



Das Gedankengut dieser Strömung findet in den Schriften
Nohls deutlich ihren Niederschlag, indem er den
Blickpunkt der bisher üblichen Pädagogik «radikal» (253)
umformt und das «Wesen des Kindes» zum Ausgangspunkt
theoretischer und praktischer Erziehung nimmt: «War bis
anhin das Kind das willenlose Geschöpf, das sich der
älteren Generation und ihren Zwecken anzupassen hatte
und dem die objektiven Formen eingeprägt wurden, so
wird es jetzt in seinem eigenen spontanen produktiven
Leben gesehen, hat seinen Zweck in ihm selber, und der
Pädagoge muss seine Aufgabe, ehe er sie im Namen der
objektiven Ziele nimmt, im Namen des Kindes verstehen»
(254).

Die Autonomie bedeutet für Nohl die Erwartung, «dass
die Pädagogik den Ort findet, der sie in gewissem Sinne

relativ autonom, der Verf.) unabhängig von ihnen die
Kulturmächte und Weltanschauungen, der Verf.) macht,
ihr eine Arbeit aus eigenem Recht erlaubt und damit
Selbstbewusstsein, Würde, aber auch Zusammenhang und
Fortschritt ermöglicht» (255). Die Forderung nach relativer

Autonomie, die Nohl auch als «Selbständigkeit des

Eigenwesentlichen» (256) versteht, leitet er aus zwei
Tatsachen ab: Erstens erwiesen sich für ihn die anderen
wissenschaftlichen Disziplinen damals unfähig, die
Erziehungswirklichkeit (vgl. Kapitel 4.3.1.3) adäquat zu erfassen;

zweitens zeigte sich, dass die erzieherische Praxis auf
eine fundierte Theorie angewiesen ist, die zu entwerfen die
Aufgabe einer eigenständigen Erziehungswissenschaft
bedeutete.

Nohl ist sich wohl bewusst, dass mit Unabhängigkeit keine
«absolute» angestrebt werden soll - er präzisiert «Auto¬

nomie» mit «relativ» -, auch strebt er keine Loslösung der
Pädagogik von der gesellschaftlichen Wirklichkeit an,
doch soll der zu seiner Zeit enorme Einfluss der mächtigen
Kultursysteme gegenüber dem Recht des Kindes auf freie
Entfaltung eingeschränkt werden: «Und wenn die
Weltanschauungen heute das Recht der Erziehung für sich fordern
- in Wahrheit sind es nicht die Weltanschauungen, wie
Aloys Fischer richtig gesagt hat, sondern die organisierten
Mächte der Kirchen und Parteien -, so wird die Pädagogik
den Spiess umdrehen dürfen und fragen, ob eine
Weltanschauung nicht erst die ewigen Wahrheiten des autonomen
pädagogischen Wesens in sich aufnehmen müsste, wenn
man sie als Erzieher bejahen können soll» (257). Aus der
Spannung der Ansprüche von Individuum und Gesellschaft

ergibt sich ferner das Problem für die Pädagogik, ein
richtiges Verhältnis zu der eigenen Autonomie (zugunsten
des Kindes) und ihrer Eingebundenheit in das Kulturganze
(kulturelle und gesellschaftliche Ansprüche) zu finden:
«Aber mit dieser Frage erscheint noch eine letzte Spannung,

die die ganze Pädagogik der Gegenwart erst wirklich
abschliesst, nämlich die zwischen ihrer Autonomie und
ihrer Eingebundenheit in das Kulturganze, von der sie
selbst wieder nur ein Teil ist, die Autonomie von Lehrer
und Schule, Jugendpfleger und Jugendamt, die doch
zugleich immer nur Glieder sind des Gesamtlebens ihres
Volkes» (258).

Aus der Begründung der relativen Autonomie ergeben sich
Konsequenzen, die sich in Hinsicht aufdie Erziehungspraxis,

die pädagogische Theorie und die pädagogischen
Institutionen auszuwirken beginnen (259).

(Fortsetzung folgt)

Wer «Tag und Nacht»

auf den Beinen ist.
m. weiss, was es heisst, müde und schwere Beine zu

haben. Übermässige einseitige Beanspruchung wie Stehen,
Sitzen oder Gehen führt oft zu Blutstauungen, das heisst zu
Krampfadern; diese können auch unsichtbar, innerhalb des
Muskelgewebes, entstehen. Ziehende Schmerzen, Krämpfe
oder geschwollene Beine sind die Folge.
Hier sind TOP-FIT-Stützstrumpfhosen und -Wadenstrümpfe
eine echte Hilfe, denn sie unterstützen die Tätigkeit der
Venen, indem sie eine Kompression auf die Beine ausüben,
die von unten nach oben stufenlos abnimmt. Dadurch
werden müde und schwere Beine entlastet.
Die modisch-eleganten TOP-FIT-Stützarfikel sind angenehm

zu tragen, geben
Sicherheit und Halt
und dienen auch zur
Vorbeugung gegen

Beinbeschwerden.

iL
Verlangen Sie die
Adressenliste der
TOP-FIT-Verkaufs-
stellen.

Wt?
Internationale Verbandstoff-Fabrik Schaffhausen
8212 Neuhausen am Rheinfall, Tel. 053/20251



Anmerkungen

140 In der «Deutschen Bewegung» beschreibt Nohl 1970a, 229) die vierte
Phase: «Die vierte Phase der Bewegung setzt erst wieder ein in den
sechziger Jahren, in denen die nationale Einheitsbewegung die
Grundlage der neuen Geisteswissenschaften abgibt,...». In der
Einleitung zur «Pädagogischen Bewegung in Deutschland» stellt Nohl
(Nohl/Pallat I, 302) das Verhältnis der verschiedenen Bewegungen
folgendermasssen dar: «Wenn man die pädagogische Bewegung in
Deutschland verstehen will, wird man sie in dem allgemeinen
Zusammenhang der kulturellen Bewegungen sehen müssen, in dem
sie mit allen ihren Einzelströmungen selbst doch wieder nur eine Welle
ist, eine Bewegung neben anderen grössten historischen Ausmasses,
dem Sozialismus, der inneren Mission, der Frauenbewegung, der
Sozialpolitischen Bewegung, der nationalen Bewegung, um nur die
wichtigsten zu nennen, die seit der französischen Revolution und der
Deutschen Bewegung Europa in Atem zu halten.»

141 Nohl 1949, 133.
142 Nohl 1970a, 230.
143 Nohl/Pallat I, 302 f. und Nohl 1949, 136-137.
144 vgl. auch Wolf 1977, 187.
145 Mit der Gründung des «Wandervogels» 1897 in Berlin-Steglitz durch

Karl Fischer (1881-1941) entsteht die Keimzelle der Jugendbewegung:

«Aus dem öffentlichen Leben der Nation ausgeschaltet», will
sie «ihr Leben aus eigener Bestimmung, vor eigener Verantwortung,
in innerer Wahrhaftigkeit gestalten» (Meissner Formel). Die
Errungenschaften dieser Bewegung sind teilweise heute noch lebendig:
Liedgut («Zupfgeigenhansl»), Lagerleben, Eigenverantwortung und
Selbsterziehung in einer Gruppe (Pfadfinder) usw. (ßondy in Nohl/Pallat

I, 308-315).
146 Reble 1981, 275.
147 Nohl 1949, 139 und Klafki 1979, 572 f.

148 Der Aufbau dieser Abbildung folgt formal der Graphik 5 im Buch
«Theorien der Sozialpädagogik» (Schmidt 1981, 88). Diese enthalt
aber zwei Fehler, die hier korrigiert werden:
Die Frauenbewegung wurzelt geistig nicht im Sozialismus, sondern
nach Nohls Auffassung im Liberalismus (Nohl 1949, 136).
Die Jugendbewegung bildet einen Zweig der «Pädagogischen
Bewegung» neben der Reformpädagogik und der Volkshochschulbewegung
(Nohl 1970, 10,30 + Inhaltsverzeichnis). Alle die oben aufgeführten
Bewegungen fliessen durch ihre pädagogischen oder «sozialpädagogischen

Richtungen» (Nohl 1970, 6) in die Jugendwohlfahrt ein (Nohl
1949, 139).
Etwas im Gegensatz zur Abb. 4 versteht auch der Nachfolger Nohls
auf dem Göttinger Lehrstuhl für Pädagogik, Erich Weniger
(1894-1961), die pädagogische Bewegung, im Sinne von Nohl als Teil
der sogenannten «Deutschen Bewegung», und als die Summe der
vielfältigen Teilbewegungen wie Jugendbewegung, Frauenbewegung,
Kunsterziehungsbewegung, Arbeitsschulbewegung u. a. (Weniger
1975, 11-27).

149 Diese Darstellung verfolgt einzig das Ziel, in die Nohlschen Denkprin¬
zipien einzuführen, seinem Selbstverständnis folgend und das
Verständnis für die sich in seinen Werken ausdrückende strukturelle
Gliederung zu wecken. In diesem Rahmen kann der Frage nicht
nachgegangen werden, ob tatsächlich drei verschiedene Elemente
vorhanden sind. Huschke-Rhein (1979, 302; Anmerkung 41) meint
dazu: «Man kann nachweisen, dass die ,drei Phasen', die Nohl für
seinen Ablauf behauptet in Wirklichkeit und logisch nur zwei
sind.»

150 Der Begriff«Gesetz» darfauch wie derjenige der «Allgemeingültigkeit»
(vgl. Anmerkung 72) nicht in einem naturwissenschaftlichen Sinne,
also kausal-analytisch, verstanden werden. «Allgemeine Gesetzlichkeit»

steht einer «individuellen Gesetzlichkeit» gegenüber, die sich im
«Gesetz der Gestalt» Ausdruck verleiht (vgl. Fischer 1930: «Der
Begriff des Gesetzes in den Geisteswissenschaften»), Huschke-Rhein
(1979, 298), der dem Nohlschen Gesetz-Verständnis nachgegangen
ist, hält fest, «dass der Gesetzesbegriffvon der formellen Allgemeinheit
zur,individuellen Gesetzlichkeit' also einer quasi-inhaltlichen Gesetzlichkeit

transformiert werden soll», und bezüglich der «Deutschen
Bewegung»: Sie... «wollen ,Gesetze' nicht mehr als allgemeingültige,

vernunftnotwendige, also rationale Form der Beschreibung
von Erscheinungen verstehen, sondern sie in jedem Daseienden des

vielgestaltigen Lebens .individuell' oder .immanent' aufsuchen»
(Huschke-Rhein 1979, 299).

151 Huschke-Rhein 1979, 299: Anmerkung 38.
152 Nohl 1970a, 138-146.
153 Nohl 1970, 218.
154 Nohl 1949, 133 f.
155 Huschke-Rhein (1979, 302: Anmerkung 41) verneint den dialekti¬

schen Charakter dieses «Gesetzes»: «Das .Gesetz der pädagogischen
Bewegung' ist also auch nicht dialektisch zu verstehen» (vgl. die

gegenteilige Auffassung von Klafki 1972, 171-175; Finckh 1977,
138-145; Uhle 1981, 15).

156 Willms 1975, 176-177.
157 Finckh 1977,21.
158 siehe auch Nohl (1949, 237-244): «Pädagogische Bewegung oder

Pädagogische Reaktion? (1932)».
3 ästhetische Grundgesetze (Nohl: «Vom Sinn der Kunst», zit. nach
Huschke-Rhein 1979, 301: Anmerkung 41).
Am Beispiel der Bildung: Schulze 1979, 557.
Der Hinweis von Blass (1978, 57) aufdie drei zirkulären Bewegungen
bei Nohl.
Vgl. die Kritik am «ewigen Dreischritt» von Weniger (1928, 144).

Vgl. Mohr (1954, 91-93 f.).
159 Auch einer anderen Stelle hebt Nohl diese Dreiheit von pädagogischen

Tendenzen hervor: «..., dann zeigen sich vor allem drei grundverschiedene

pädagogische Formen: ich nenne sie die weltmännische, die
humanistische und soziale Pädagogik» (Nohl/Pallat I, 5). Auch an
diesem Beispiel versucht Huschke-Rhein (1979, 302: Anmerkung41)
zu beweisen, dass hier wiederum nur zwei Positionen im Sinne einer
Polarität gegenüberstehen: «Es lässt sich beweisen, dass Nohl auch
,drei grundverschiedene pädagogische Formen' annimmt, die ,im
Prozess der pädagogischen Bewegung gesetzmässig aufeinanderfolgen',

die er aber in zwei Klassen aufteilt, die dort als .Antinomie'!
gegenüberstehen.»

160 Nohl/Pallat I, 345.
161 Nohl/Pallat I, 368.

Auf die Trichotomie von Denken, Gefühl und Wille (Tun) als

anthropologische Grundlage der Wissenschaftstheorie Diltheys, weist
Huschke-Rhein (1979, 168) hin.

162 Nohl/Pallat I, 8.
163 Nohl, zit. nach Blass 1978, 64.
164 Nohl/Pallat I, 38.
165 Nohl/Pallat 1,41.
166 Nohl/Pallat I, 65.
167 Nohl/Pallat 1,310.
168 Nohl/Pallat I, 37.
169 Unter «Seele» versteht Nohl (I, 47) in Anlehnung an Herbart «nicht

bloss ein System von formalen Kräften sondern dass auch der
Inhalt unserer Erfahrungen und Überzeugungen ein positiver Faktor
und eine Macht in uns ist» (vgl. den Unterschied mit Nohl 1970, 172 :

«zeugende Kraft» «produktiver Faktor»), Nach seiner Vorstellung
enthält die Seele den Dualismus von kausalbestimmten und
sinnbestimmten Schichten (Nohl/Pallat I, 12).

170 Nohl/Pallat I, 39.
171 Nohls Aufbau der seelischen Schichten, der nur als Verstehensmodell

des menschlichen «Strukturgefüges» (Nohl/Pallat I, 39) und der
Darstellung der Erziehungsaufgaben dient, folgt allerdings nicht an
allen Stellen seines Werks diesem Schema (vgl. Finckh 1977,111—127).
Er spricht in einem Vortrag auch noch von einer vierten Schicht: «die
zentrale Einheit des Ichs» (Bewusstsein) (Nohl 1949, 179, vgl. auch
Nohl/Pallat II, 72 f.).

172 Nohl/Pallat I, 36^10.
173 Nohl/Pallat I, 40-43; vgl. Mohr 1954, 91 ff.; Bollnow 1979, 567.

Die kalte
Wärme ist da.

Das neueste System für die
moderne, kostenbewusste

Spitalverpflegung der nächsten
Jahre heisst:

1GEHO 83

Halle 25

Stand Nr. 543

FRIGETHERMIC
FRIGETHERMIC, die allerneuste
Technik von REGETHERMIC.

Terion AG, Gastrotechnische Systeme,
Wiesenstrasse 9, CH-8032 Zürich,
Telefon Ol 25212 06.

553



174 Nohl/Pallat I, 65-68.
175 Anstelle des Begriffs «Polarität» treten auch die Bezeichnungen

«Antinomie», «Spannung», «Dualismus» (Nohl/Pallat 1,12) auf. Nohl
selbst unterscheidet die Begriffe defmitorisch nicht. Klafki (1972,172)
hält gerade als ausschlaggebendes Merkmal der Dialektik fest, dass
beide Pole in einem sich bedingenden Verhältnis stehen und sich nicht
gegenseitig ausschliessen können, wie dies bei der «Antinomik» der
Fall sein kann: «Sie die Pole; der Verf.) sind also keine Gegensätze,
schliessen einander nicht aus, sondern fordern einander» (vgl. die
Gegenthese dazu von Huschke-Rhein 1979, 290: Anmerkung 26).

176 Dem Prinzip der Polarität folgen auch andere Wissenschaftler, die der
«geisteswissenschaftlichen Pädagogik» zugerechnet werden (zum
Beispiel: Th. Litt: Führen oder Wachsenlassen; 1972). Beckmann (1978,
55-56) sieht es sogar als charakteristisches Merkmal dieser pädagogischen

Tradition an (vgl. Tabelle 2).
177 Klafki 1972, 172.

178 Nohl, 1949, 86-97.
179 Nohl/Pallat I, 3. 80.
180 Nohl/Pallat I, 18.
181 Nohl/Pallat 1, 19.

182 Nohl/Pallat 1, 24.
183 a.a.O., 24.
184 a.a.O., 26.
185 a.a.O., 51.
186 a.a.O., 51.
187 a.a. 0., 66.
188 a.a. O., 69.
189 Klafki 1972, 173; Huschke-Rhein 1979, 289: Anmerkung 26 und

301 : Anmerkung 41.
190 Die Entdeckung der Polarität des geistigen Lebens schreibt Nohl

Friedrich Schiller zu (Nohl/Pallat I, 45).
191 vgl. Reble 1981, 347.
192 zum Thema: «Antinomien in der Pädagogik», vgl. Zöpfli 1971.
193 vgl. die Bibliographie von Weniger 1954; Finckh 1977, 419-422.
194 Wulf 1978, 31.
195 Ballauff/Schaller (1973, 659) sehen im Gegensatz dazu in Eduard

Spranger den Hauptvertreter diese pädagogischen Tradition (vgl. auch
Huschke-Rhein, 1979, 401, der Theodor Litt als Nachfolger Diltheys
bezeichnet). Da aber ein Vergleich der Leistungsfähigkeit der einzelnen

Ansätze aufgrund fehlender Gesamtdarstellungen noch nicht
möglich ist, erübrigt sich wohl auch eine derartige Einschätzung.

196 vgl. das Vorwort Klafkis in Finckh 1977, 6.

197 Mohr 1954 und 1960.
198 Hackewitz 1966.
199 Bartels 1968.
200 Steen 1975.
201 Finckh 1977.
202 Huschke-Rhein 1979.
203 Luttringer 1980.
204 Blochmann 1969.
205 Nohl/Pallat I, 3-80. Die «Theorie der Bildung» und ein weiterer

zentraler Aufsatz - «Die pädagogische Bewegung in Deutschland»
(vgl. I, 302-374) aus dem ersten Band des «Handbuches der
Pädagogik» stammend - sind als Buch im Verlag Schulte-Bulmke
erschienen. Allerdings empfiehlt es sich, die beiden Originalartikel
aus dem «Handbuch» als Grundlage zu wählen, da einige Abweichungen

zur Buchausgabe bestehen (vgl. Anmerkung 216; sowie der
Hinweis Nohls, (1970, 228).

206 Nohl/Pallat I, 12-14.
207 Nohl/Pallat I, 15-30.
208 Nohl/Pallat I, 20-26.
209 Nohl/Pallat 1, 14-15.
210 Zur Darstellung einzelner charakteristischer Elemente bei Herman

Nohl: Bartels 1968; Blass 1978, 47-67; Schulze 1979, 549-562.
211 Zu den 3 Hermeneutik-Begriffen von Dilthey: Huschke-Rhein 1979,

123.
212 vgl. Bartels 1968; Blochmann 1969.
214 An dieser Stelle wendet sich die Nohlsche Kritik gegen den Positivis¬

mus und die systematischen Ansätze des Herbartianismus und
Neukantianismus.

215 Nohl/Pallat 1,3; Hervorhebung durch Verf.
216 Dieser wichtige Satz fehlt leider in der Buchausgabe mit dem Titel:

«Die pädagogische Bewegung in Deutschland und ihre Theorie» (Nohl
1970, 105). Deshalb wirkt die Nohlsche Kritik (vgl. Anmerkung 205)
zu Beginn des Kapitels auf den ersten Blick unverständlich.

217 1973,205-210.
218 vgl. dazu kritisch: Blass 1978, 70.
219 1972, 173.
220 Nohl/Pallat II, 59.
221 Klafki 1979, 570 f.

222 Finckh 1977, 182-188, bzw. Anmerkung 192.
223 Kritisch dazu: Weniger 1961, 28; Huschke-Rhein 1979, 290: Anmer¬

kung 26 und 300-302: Anmerkung 41.

224 Huschke-Rhein 1979, 317.
225 Beckmann 1978, 56-60; Blass 1978, 71-75; Lassahn 1978, 31-47.
226 Danner 1979, 14.

227 Darunter zählt er nicht nur die drei Methoden der sog. «Geisteswissen¬
schaft», sondern auch alle empirischen.

228 Nohl/Pallat II, 85.
229 1978,70.
230 Dilthey VII, 279.
231 Dilthey 1969, 37-38. Verschiedene Autoren (u.a. Benner 1973,

248-251; Lassahn 1978, 39^12) berufen sich auf diese Stelle und
erheben gegenüber der Diltheyschen Theorie den Vorwurf, dass in ihr
ein Historismus, Relativismus und als Konsequenz ein Irrationalismus,

der sich auch auf die «geisteswissenschaftliche Pädagogik»
ausgewirkt habe, angelegt sei (vgl. dazu Zöckler 1975).

232 Nohl/Pallat I, 13.

233 Nohl 1979.
234 Im Gegensatz, zum Beispiel zu den Vertretern des Neukantianismus,

die versuchen, Erziehungsziele von einer Idee abzuleiten, zeigt sich
für die «geisteswissenschaftlichen Pädagogen» die Idee der Erziehung
in der Kontinuität geschichtlicher Entwicklung.

235 vgl. dazu Lassahn 1978, 39-43.
236 Wulf 1978, 22.
237 Nach Brüggen (1980, 98) hat Dilthey die Revision seiner auf

psychologischer Grundlage beruhenden Pädagogik, die nach seiner
hermeneutischen Wende fallig gewesen wäre, nicht mehr in Angriff
genommen (vgl. auch Beckmann 1978, 45).

238 Wie in Anmerkung 149 schon angedeutet, steht dieser Anspruch der
Fundierung einer «allgemeingültigen» Theorie in einem (scheinbaren)
Widerspruch zu seiner Kritik an der Allgemeingültigkeit von Systemen
(«... dem von der sachlichen Seite her der Satz entspricht, dass es
kein allgemeingültiges System des Wissens gibt, allgemeingültig in dem
Sinne der direkten sachlichen Übertragbarkeit von Ergebnissen und
Methoden der Erkenntnis»: Nohl 1970, 105 und 120).

239 Nohl/Pallat I, 12.

240 vgl. Blass 1978, 54-55; Wulf 1978, 30-33.
241 Beckmann 1978, 91—93.

242 Nohl/Pallat I, 303.
243 Kiel 1967, 808-813.
244 Nohl/Pallat 1,13 «phänomenon bene fundatum nicht mehr weiter

befragbares Urphänomen» (Blass 1978, 57).
245 Blass 1978, 56.
246 Benner 1973, 221 f. König 1975, 112-127; Cube 1977, 135-139.
247 Blass 1978, 57; Zur Bedeutung der Erziehungswirklichkeit als relativ

selbständiges Kultursystem: Schiess 1973, 31 und Bartels 1968,
141-150.

248 vgl. Adorno 1979.
249 vgl. Simon-Schäfer: «Der Autonomieanspruch der Geisteswissen¬

schaften», 1975.
250 Schiess 1973, 9-1 1.

Integratives Arbeitszentrum m
Athropologische- |ZXl_
Humanistisches Seminar "
Am Mittwoch, 11. Januar 1984, 15.00 Uhr, beginnt ein
neuer, berufsbegieitender seminarmässiger
Ausbildungskurs in körperorientierter

Ausdruckstherapie
für die Arbeit mit Erwachsenen und Kindern.

A usbildungsdauer:
Grundkurs 1 Jahr, Weiterbildung 2 Jahre
Einführungen:
Mittwoch, 30. November und 7. Dezember 1983
Leitung:
Simon E. Siegrist und/oder Co-Leiter
Gastdozenten:
John Graham «Gentie Dance»; Prof. Ilse Middendorf
«Der erfahrbare Atem»; Prof. Dr. Jonas «Psychosomatik»

u. a.

Kosten:
monatlich Fr. 185 - plus Kurse mit Gastdozenten

Weitere Informationen: Tel. 01 42 77 61
Anthropologisch-Humanistisches Seminar, Zürich

554 Schweizer Heimwesen XI/83


	Dritte Folge : das Prinzip der Dreiheit in der Pädagogik Herman Nohls [Fortsetzung]

