
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 54 (1983)

Heft: 10

Artikel: Das Gespräch im Heim als "Ort" der Wahrheit

Autor: Abbt, Imelda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811977

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811977
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Gespräch im Heim als «Ort» der Wahrheit

Von Dr. Imelda Abbt, Leiterin der Fortbildung und des Kurswesens VSA *

«Wenn uns ein ausserhalb unseres Ichs liegendes gemeinsames Ziel mit
anderen Menschen verbindet, dann allein atmen wir frei. Die Erfahrung
lehrt uns, dass das Gefühl des Miteinanderseins nicht dann entsteht, wenn
man sich selber oder wenn man sich gegenseitig anschaut, sondern nur
dann, wenn man gemeinsam in gleicher Richtung blickt»

Antoine de Saint-Exupéry

Aus erdgeschichtlich frühen Zeiten - sowie aus geographisch

weit auseinanderliegenden Fund- bzw. Grabungsorten,

haben wir viele Zeichnungen und Statuetten, die
mundlos dargestellt sind (bis 30 000 vor Christus). Aber
auch viel spätere Epochen zeigen mundlose Masken. Zwei
chinesische Beispiele finden heutigentags noch Verwendung

in der Pekinger Oper. Es handelt sich um eine
Schmink-und um eine Bartmaske. Die Schminkmasken -
es gibt deren 1200 verschiedene - treten in der Zeit um
220-589 n. Chr. auf. Sie weisen alle starke Farben auf. Die
Bartmaske, die den Mund unsichtbar macht, wird nur von
den Flöchsten und Mächtigsten, den geheimen und weisen
Ratgebern des «Himmelssohnes», des chinesischen Kaisers,

getragen.

Was diese Mundlosigkeit immer auch bedeuten mag, sie
darf wohl als Ausdruck dafür genommen werden, dass
nicht der aussagende Mund das Entscheidende ist. Sie weist
darauf hin, dass eher das Gehörte, das heisst die Laute der
Natur bedeutend sind. AdolfPortmann hat diese ursprüngliche

Mundlosigkeit auch zum vorsprachlichen
Sozialkontakt des Säuglings mit der Mutter in Verbindung
gebracht. Aufalle Fälle dürfen wir annehmen, dass sich die
Verständigung bei diesen vergangenen Völkern nicht nur
durch den Mund vollzog (vgl. Jean Gebser: Ursprung und
Gegenwart, dva 66, S. 66-70).

Würde das für uns nun heissen, dass das Ohr, das

Hören-Können, das Entscheidende für das Gespräch ist?
Ist heute aber nicht eher das Gegenteil das Normale? Auf
jeden Fall hat in unserer Gegenwart das Gespräch einen
ganz hohen Stellenwert erhalten. Die Humanwissenschaf¬

ten setzen beim sprechenden Menschen an. Auf alle
möglichen Arten und Weisen versuchen Ärzte, Therapeuten,

Lehrer, Erzieher usw. Menschen zum Sprechen zu
bringen, das Gespräch zu pflegen und zu fordern. Und es

ist gewiss eine sehr wichtige und begrüssenswerte
Bemühung in einer Welt, in der die Gegensätze aufeinanderprallen.

Das Gespräch erscheint doch als das geeignetste
Mittel, Menschen zueinanderzuführen und Unheil
abzuwenden. Solange Staatsmänner noch miteinander reden,
kommt es - so hofft man wenigstens - nicht zum
Äussersten, zur Katastrophe, zum Krieg. Die Bereitschaft
zum Gespräch ist doch Ausdruck einer tiefen Menschlichkeit.

Und doch darf man ruhig sagen: Diese hohe Bewertung
des Gesprächs ist ein «Kind unseres Jahrhunderts». Noch
mein Vater zum Beispiel hat im Gespräch nicht das

Höchste gesehen. Für ihn gab es andere Formen und
Möglichkeiten, seinen Gedanken Ausdruck zu geben. In
einer Zeit, in der zum Beispiel das Dasein des Menschen,
des alten oder auch des jungen, einen viel höheren
Stellenwert hatte, war das Gespräch nicht das Höchste.
Das Dasein des Menschen redete aus sich selbst. Es
brauchte nicht grosser Deutungen und Interpretationen.

Dieses Dasein des Menschen, das in sich selber sinnvoll
ist, schlägt die Brücke zu den mundlosen Figuren der
frühesten Zeiten der Menschheitsgeschichte. Damit sind
wir wieder beim Aufnehmen-Können, beim Ohr. Wir
werden uns mit Vorteil zuerst auf das Hören besinnen,
wenn wir etwas zum Reden sagen wollen. Hören-Können
ist freilich eine Anstrengung, die geübt und gelernt werden
muss.

1. Das Hören-Können: Voraussetzung des Gesprächs

Martin Buber, der grosse Meister des Wortes, des

Gesprächs, der sein ganzes Leben dafür einsetzte,
Menschen zu Sprechenden zu machen, sagt in einem unveröf-
fentlichen Vorwort: «Wir sind die Laute, die der Urmund
spricht und doch sind wir nur Wörter, Worte nicht.» Damit
meint er, dass wir, bevor wir reden können, selber schon
«gesprochen» sind; dass wir angerufen sind; dass wir
Hörende sein müssen. Nur dank dem Hören-Können sind

* Vortrag gehalten am 25. August 1982 in Frauenfeld vor Heimleuten des

VSA-Regionalverbandes Schaffhausen/Thurgau.

wir auch fähig, zu antworten. Sprache ist vorgegeben. Sie
ist das Ursprüngliche, das Ureigenste. Wir müssen uns in
sie hineinbegeben, wenn wir - in ihr antwortend-
Sprechende werden wollen.

Darauf hat übrigens auch die moderne Sprachphilosophie
verwiesen, welche grossen Einfluss auf die Pädagogik, die
Sozialwissenschaften usw. genommen hat. Obwohl seit
Piaton und Aristoteles immer wieder über Sprache
nachgedacht wurde, so ist sie doch erst in diesem Jahrhundert
zu dem Thema geworden, das, eine Zeitlang mindestens,
die Hörsäle geradezu beherrschte. Wir können und wollen

499



aber nicht näher auf sprachphilosophische Überlegungen
eingehen, sondern direkt mit dem gelebten Ort - dem
Gespäch - beginnen.

Ich höre, ich halte mein Ohr hin, ich «lose zue», heisst
nichts anderes als: ich bin konzentriert. Ich muss ja nicht
nur die Worte des andern in ihrem Sinn verstehen, sondern
auch bereit sein, auf sie einzugehen. Das heisst wiederum,
sie auch dann, wenn sie meinen eigenen Anschauungen
widersprechen, nicht einfach abzulehnen, sondern sie
anzuhören mit der offenen Bereitschaft, mich überzeugen
zu lassen und umzulernen. Überall, wo ich mich auf dieses
Hören einlasse, muss ich auch bereit und offen für die
Möglichkeit sein, dass ich mich getäuscht habe, selbst da,
wo ich doch glaubte, ganz sicher zu sein. Das fallt oft
schwer. Es verlangt die Überwindung der egozentrierten
Selbstsicherheit. Es geht gegen den «Strich». Schon
Nietzsche hat in der zweiten «Unzeitgemässen Betrachtung»

daraufhingewiesen, dass das menschliche Leben nur
innerhalb eines schützenden Horizontes gesund bleiben
kann. Das gleichsam natürliche Vertrauen auf
hergebrachte Meinungen hat ihren bestimmten, lebensfördernden

Sinn. Die Relativierung derselben bedeutet immer eine
gewisse Gefährdung. Man muss sie jedoch in Kaufnehmen,
wenn man sich dem Gesprächspartner vorbehaltlos öffnet.
Es ist die unerlässliche Voraussetzung des echten
Gesprächs.

«Jeder der sich einsetzt, setzt sich aus», ist ein altes

Sprichwort. Worte, die gesprochen sind, stehen da, sie

können nicht mehr zurückgeholt werden und können
dementsprechend auch missbraucht werden. Mit meinen
Aussagen gebe ich ein Stück von mir preis. Und diese

Preisgabe kann Prestige-Verlust bedeuten, wenn ich damit
meine eigene Unsicherheit, meine eigenen, ungenauen
Informationen oder mein überstürztes Handeln usw. verrate.

Und doch ist dies nur ein vermeintlicher Verlust. Denn
jeder Gesprächsteilnehmer, dem es wirklich um das

Gespräch geht, weiss um die gleiche Not und Unbeholfenheit,

weiss darum, wie Worte begrenzt sind. Worte sind
Ausdruck unseres Menschseins. Dies, sich selber und dem
Gesprächspartner zugestehen, kann sehr befreiend wirken.
Es bewahrt davor, das Letzte und Tiefste an das jeweilige
Gespräch zu knüpfen und öffnet den Blick und Sinn dafür,
dass Sprache viele Dimensionen hat und dass Letztes in
Sprache gar nicht gefasst werden kann.

Zudem ist das Hören-Können eine Einstellung dem
anderen Menschen gegenüber. Sich-Einstellen heisst: Sich-
Ausrichten auf ihn, heisst in die gemeinsame Richtung
blicken. Einstellung heisst sich hinwenden, sich zuneigen,
sich konzentrieren auf den andern. Hörend bin ich
gegenwärtig. Nicht Vergangenheit noch Zukunft beschäftigt
mich, sondern Das Hier und Jetzt dieses Menschen. «Ganz
Ohr sein», sagt man etwa gelegentlich, womit man eben
die Sache des andern als wichtig erachtet. Es heisst:
Ausgehen aus sich selbst, hin zum andern, um hinter seinen
Worten, hinter seinem Dialekt, hinter der schlechten
Aussprache, der Grammatik, der Unbeholfenheit der
Wortwahl usw. den Menschen zu verstehen suchen, der
sich ausspricht, oder sich im Aussprechen auch verbirgt.
Denn hinter jeder Aussage liegt noch ein Mehr, liegt Sinn
verborgen, liegt etwas, das nie ganz in Worten gesagt
werden kann, handle es sich um Freude, Schmerz, Leid,
Enttäuschung, Bitterkeit, Hoffnung, Sehnsucht, Wünsche
usw. Das Hinhören eröffnet mir durch die Worte hindurch

eine Ahnung, ein Gespür davon. Mein Hin-Hören schafft
Atmosphäre, in welcher der Sprechende sich besser
aussprechen kann, weil er sich wohlfühlt. Der Sprechende
merkt vielleicht, dass jetzt der Zeitpunkt da ist, Eigentliches

zu sagen. Meine Konzentration auf ihn befähigt und
ermutigt ihn, auf mich einzugehen.

Wir haben gesehen, dass Hören-Können auch Verunsicherung

bedeuten kann, weil dadurch meine Meinungen ge-
und verändert werden können; dass Hören-Können meine
Konzentration verlangt, das Loslassen von mir selber und
vom Nur-in-meine-eigene-Welt-eingespannt-Sein. Noch
etwas kommt hinzu. Hören-Können verlangt Übung
und Anstrengung. Ich meine damit, dass wir das Hören
lernen müssen. Schon in der Erziehung muss damit
begonnen werden. Auch Kinder müssen zuhören lernen,
müssen vor allem bei den Erziehern sehen wie sie's

machen, wie sie den andern zuhören können.

Beim Erwachsenen ist es jedoch nötig, dass er auch bei sich
selber einmal hören kann. Die Lehre zu dieser Kunstfertigkeit

dauert das ganze Leben an. Es ist ein immer neues Hin
und Her, im Hören und Reden.

Wir alle wissen, dass Anstrengung ermüdet. Aber das

Zu-Hören verlangt nicht nur von mir, sondern auch vom
andern Anstrengung. Nur so kann jeder die beglückende
Erfahrung machen, dass ihm wirklich zugehört wird. Diese
Erfahrung, dass Menschen mir tatsächlich zuhören,
beflügelt mich und weckt schöpferische Kräfte. Vielleicht
fallt Ihnen dann auch plötzlich ein, dass zum Zuhören
günstige Voraussetzungen geschaffen werden müssen, sei

es räumlicher, sei es zeitlicher Art. Hörende Menschen
sind schöpferische Menschen, ihnen kommen Ideen, die
in keinem Rezeptbüchlein stehen. Kürzlich erzählte mir
eine Bekannte, wie sie's gemacht hat. Sie besitzt zusammen
mit ihrem Mann ein Haus mit einem grossen Garten, den

man vom Esszimmer aus sehen kann. Sie hat den Tisch
und die Stühle so arrangiert, dass beide den Blick ins Grüne
des Garten haben. Die Frau fühlte, dass ihr Mann immer
schweigsamer auf diesen Garten schaute und dass
allmählich die Gespräche zurückgingen. Dabei hat sie aber
bemerkt, dass sie auswärts viel mehr reden als daheim. So
stellte sie kurzerhand den Tisch und die Stühle um,
nämlich so, dass sie sich gegenübersassen. Und wiederum
begann das Gespräch. Sie mussten sich in die Augen
schauen, sie konnten sich nicht, abwenden, und so ist es

wieder möglich geworden, Gespräche zu fuhren.

Um auf den andern hören zu können, muss ich auch mir
gegenüber hören können. Das kann geübt werden, indem
ich mir täglich eine gewisse Zeit dafür nehme, wenn es nur
fünf oder zehn Minuten sind. Es ist dies aber wichtig, denn
das Auf-den-andern-Hören-Können führt mich selber
zur grössten Selbstkenntnis und zum besseren Selbst-Sein.
Dies aber ermöglicht es mir ja erst, wirklich beim andern
zu sein. Dadurch werde ich wiederum vom andern auch
besser verstanden. Es ist dies eine eigenartige
Wechselseitigkeit. Wir sehen das Gegenteil bei Menschen, die in
sich selber verkrampft sind. Sie werden immer einsamer,
je weniger sie auf den andern hören. Und weil sie nur noch
mit sich beschäftigt sind, hören andere ihre Klagen auch
nicht mehr gerne.

Damit kommen wir zu einem Punkt, der nicht übergangen
werden darf, wenn über das Gespräch nachgedacht wird:
zum Schweigen.

500 Schweizer Heimwesen X/83



Das Leben lehret jeden was es sei

Lebensweisheit - Weisheit
des Lebens
VSA-Seminarwoche für Heimleitungen
und Kaderpersonal
9.-13. Januar 1984, Propstei Wislikofen
Leitung: Dr. Imelda Abbt

Diese Seminarwoche - es ist die fünfte - ist ein Versuch, dem geglückten Leben nachzuspüren.
Um nichts weniger nämlich ging es den «Weisen» des Altertums, aber auch vielen Künstlern und
Denkern der Neuzeit. Es ist ein Thema, das auch heute wieder von brennender Aktualität ist.

AUS dem Programm: Montag, 9. Januar 1984: Verschiedene Auffassungen von Weisheit. Eine
Hinführung

Dienstag, 10. Januar 1984: Die Weisheit in der Literatur des Alten
Testamentes

Mittwoch, 11. Januar 1984: Weisheit in der Malerei. Dieser Tag wird vom
Maler Rainer Kunz, Luzern, gestaltet

Donnerstag, 12. Januar 1984: «Ich bin Leben, das leben will, inmitten von
Leben, das leben will».
Die Weisheit Albert Schweitzers (1875-1965)

Freitag, 13. Januar 1984: Verschiedene Lebens-Standpunkte bei Johann
Gottlieb Fichte (1762-1814)

Kurskosten: Fr. 300.-
Fr. 250.- für Teilnehmer(innen) aus VSA-Heimen

5 % Ermässigung bei persönlicher Mitgliedschaft

Unterkunft und Verpflegung in der Probstei Wislikofen separat, Vollpension
zirka Fr. 55.-/Tag

Anmeldung: bis 31. Dezember 1983 an Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2,8008 Zürich
Tel. 01 252 49 48

Anmeldung Seminarwoche Wislikofen 84

Name, Vorname

Adresse, Tel.

PLZ/Ort

Name und Adresse des Heims

Unterschrift und Datum

Unterkunft in Wislikofen erwünscht
VSA-MitgliedSChaft des Heims bitte Zutreffendes

Persönliche VSA-Mitgliedschaft ankreuzen

Angemeldeten Teilnehmern, die eine Unterkunft bestellt haben, muss bei Rückzug der Anmeldung vor Tagungsbeginn eine
Annullationsgebühr von Fr. 75- berechnet werden.

501



2. Schweigen - auch eine Form des Gesprächs

Das Haus der Sprache hat viele Wohnungen. Das heisst:
nicht nur das gesprochene Wort ist Sprache. Es gibt auch
andere Formen, so zum Beispiel die Körpersprache,
Zeichensprache, Kunst, Musik, Tanz, usw. Auch das

Schweigen ist eine Sprachform. Denn Schweigen kann nur
jemand, der auch des Redens fähig ist. Da wo einfach die
Geräusche fehlen, kann man noch nicht von Schweigen
reden. Wohl spricht man auch etwa von dem Schweigen
der Wälder oder dem Schweigen des Weltalls usw. Das ist
jedoch in übertragenem Sinne zu verstehen. Und doch wird
auch hier schon - sei es beglückend oder beängstigend -
angedeutet, dass etwas fehlt. Bei uns Menschen ist das auch
so. Schweigen ist nicht einfach die Tatsache, dass wir
momentan nicht sprechen. Nein, wir halten bewusst das

Sprechen zurück. Deshalb ist Schweigen wirklich ein Tun,
eine «Verweigerung», Aktivität. Der Volksmund sagt:
«Reden ist Silber, Schweigen ist Gold». Gold der Verweigerung?

Im gewissen Sinne, ja. Aber gerade deshalb ist
Schweigen auch nur verständlich auf dem Hintergrund des

Sprechens.

Das Schweigen kann wiederum auf verschiedene Weise
geschehen. Man schweigt da, wo man, aus welchen
Gründen immer, etwas verheimlichen will. Schweigen
kann Feigheit sein, wenn etwas Unangenehmes nicht ans
Licht kommen soll. Die Verschwiegenheit kann aber auch
eine hohe Tugend sein, da wo ich etwas mir Anvertrautes
bewahre. Das Verstummen vor dem Unsagbaren verrät
Pietät usw. Wie not täte dieses Schweigen oft gerade in
Heimen! Ich weiss gar nicht, warum und mit welchem
Recht nicht selten Dinge weitererzählt werden, vor allem
wenn sie negativ sind. Da ist die Lust - so scheint mir -
oft das Ausschlaggebende. Oder könnte vielleicht dahinter
stecken, dass alles Negative über Mitmenschen mein
Menschsein zu erhöhen scheint? Oft ist es doch trauriger
Klatsch! Bei solchem Gerede korrigierend zu wirken,
indem man die Einseitigkeit in Frage stellt, oder aber
indem man es überhört und gar nicht darauf eingeht, hat
noch gar nichts mit Tugend zu tun, sondern ganz einfach
mit menschlicher Würde, mit angemessenem Verhalten,
mit Ehrfurcht vor den andern, auch und gerade wenn sie
abwesend sind. Und wo gefehlt wird, soll darüber gesprochen

werden und soll man sich entschuldigen. Das gehört
zur Hygiene des Heim-Alltags.

Oft schweigen wir auch aus Verachtung, wenn man den
Redenden nicht für wichtig und für würdig genug erachtet,
auf seine Rede einzugehen. Mit einem Menschen nicht zu
reden, ihn zu schneiden, ist wohl eine der schärfsten und
wehtuendsten Formen der Verachtung. Da kann das

Schweigen sehr verletzen, oder man schweigt aus Verlegenheit,

wenn man sich durch irgendwelchen äusseren Druck
in der freien Äusserung behindert fühlt. Man schweigt aber
auch aus Staunen, wenn einen etwas verstummen lässt.
Es gibt ein ehrfürchtiges Schweigen, ein betretenes Schweigen

usw. Sie sehen, es sind ganz verschiedene Gründe, die
den Menschen zum Schweigen bringen, und darum gibt es

auch ganz verschiedene Formen des Schweigens. Wie das

Reden, so ist auch das Schweigen zwiefältig. Es kann etwas
sehr Hohes und Anspruchsvolles sein, oder aber etwas
Herabsetzendes, Verletzendes.

Noch haben wir nicht von der Verschwiegenheit gesprochen.

Sie ist unter bestimmten Umständen eine sittliche
Pflicht und muss in der Erziehung eingeübt werden. Es ist
zum Beispiel gegen diese Pflicht, wenn aus einer
Teamsitzung Dinge ausgeplaudert werden, wenn Informationen

- meistens einseitig vereinfacht - an Fremdpersonen
weitergegeben werden, denen der Überblick und damit
auch die tieferen Zusammenhänge fehlen. Es kann auch
sittliche Pflicht sein, über einen bestimmten anderen
Menschen etwas nicht weiterzusagen. Das Für und Wider
abzuwägen, mag oft schwierig sein. Aber dass so schon
manches Unheil angezettelt wurde, steht ausser Zweifel.

Das Schweigen des Staunens und der Ehrfurcht ist ein
positives Schweigen. Unerwartetes, Grosses, Unfassliches
steht vor uns. Ehrfürchtig staune ich aber auch immer
wieder vor Menschen, die treu in ihrem Alltag stehen und
ihn bewältigen. Die Rede verstummt vor ihrem Einsatz,
vor solcher Tiefe des anderen Menschen. Ich denke an eine

VSA-Tagung über das Gebet. Fünf Personen berichteten
aus jahrelangen Ehrfahrungen in einer grossen
Selbstverständlichkeit und Einfachheit, aber tiefstem Engagement.
Mir blieb die Sprache weg, jedes Wort wäre überflüssig
gewesen, hätte gestört.

Nun meine ich, dass auch das Schweigen eben eingeübt
werden muss. Im Heimalltag muss es bei jedem seinen
Platz haben. Jeder Mitarbeiter muss und soll und darf das
Recht haben zu schweigen, sei es im Team, sei es im
Zweiergespräch. Schweigen ist die andere Seite des

Gesprächs. Nur muss dieses Schweigen aus positivem
Urgrund kommen, der eben Ehrfurcht vor dem andern
bedeutet. Schweigen zu lernen, meine ich, würde auch
bedeuten, dass man eine Frage mit sich herumtragen kann,
dass eine Frage von einem Gespräch zum andern reifen
kann. Sich im Schweigen über ein Kind, über den

Vorgesetzten, über den Mitarbeiter Gedanken machen,
wird das gemeinsame Gespräch nur befruchten. Im
Schweigen sich mit dem andern zu beschäftigen, um ihn
und seine Anliegen besser zu verstehen, würde eine

Atmosphäre schaffen, in der ein offenes, echtes Gespräch
eher möglich wird.

Damit kommen wir zum Gespräch als «Ort» der Wahrheit.

Eine Fusspflege-Praxis
im Koffer! Ideal für
stationäre
Behandlungen in
Heimen, Spitälern usw.

Verlangen Sie unsere
komplette
GRATIS-Dokumentation,
«Alles für die Fusspraxis»

SIMON KELLER AG
Fusspflege-Bedarf
Lyssachstrasse 83
Tel. 034/22 74 74
3400 Burgdorf

502 Schweizer Heimwesen X/83



3. Mit Zweien beginnt die Wahrheit

«Einer hat immer unrecht: aber mit Zweien beginnt die
Wahrheit.»

Dieses Wort stammt von Nietzsche. Damit ist wohl
gemeint, dass der einzelne irren kann und kein Mittel hat,
sich gegen den Irrtum zu sichern. Auch Feuerbach sagte:
«Die Gemeinschaft des Menschen mit dem Menschen ist
das erste Prinzip und Kriterium der Wahrheit. Was ich
allein sehe, daran zweifle ich»! Damit ist wohl gemeint,
dass mir die Zustimmung des andern zur Bestätigung dient
und dass daraus der Anspruch aufWahrheit wachsen kann.
Wir kennen doch alle das beglückende Gefühl, unsere
Gedanken durch andere bestätigt zu sehen. Sie gewinnen
gewissermassen an Wirklichkeit. Die Bestätigung durch
den andern gibt nicht nur Gewissheit, sondern macht im
Vertreten der Wahrheit sicherer. Aber Nietzsches Satz
schliesst noch mehr ein. Der andere Mensch ist nicht erst
für das Bestätigen nötig, sondern schon für die Wahrheitssuche.

Das ist von grosser Bedeutung. Oft finden wir erst
im Gespräch mit andern zur Wahrheit. Die Wahrheitsfindung

ereignet sich im Gespräch. Das muss nicht
bedeuten, dass die Partner, die sich gegenseitig anhören
und verstehen wollen, notwendig mit denselben Worten
die gleichen Vorstellungen verbinden. Denn im Gespräch
wird ja nicht gleichsam eine Ware vom einen zum andern
übermittelt, sondern wird dem andern eine eigene geistige
Bewegung in Gang gebracht, ein eigentlich schöpferischer
Vorgang. Der Gesprächspartner kann unter Umständen
etwas fruchtbarer und tiefer verstehen und mir dieses

zugänglich machen. In solchem Hinüber und Herüber wird
etwas differenzierter, abgewogener, konkreter (Hegel).
Einseitigkeiten werden korrigiert. Das Eigentliche, das
Wesentliche kommt zum Leuchten. Es muss aber dem
Gesprächspartner um die Wahrheit gehen, nicht um die
Durchsetzung einer Lieblingsidee oder irgendeines Vor¬

teils. Die Wahrheit, die sich im Gespräch ergibt, liegt
darum nicht auf der einen oder auf der anderen Seite,
sondern gleichsam zwischen den Sprechenden. Oft ist sie
nicht einmal als Ergebnis, sondern liegt unablösbar im
Gespräch selber. Darum tun sich im Gespräch die Tiefen
menschlichen Lebens auf. Mir scheint das für das Gespräch
wichtig zu sein, sei es im Team, unter Lehrern, mit dem
Schüler, mit dem Kind, aber auch mit dem Ehepartner,
mit dem Freund usw. Es wird uns dann bewusst, dass wir
aufeinander angewiesen sind, jeder auf jeden.

Mit dieser hohen Bewertung des Gespräch ist jedoch das
einsame Denken nicht aufgegeben. Es muss nur eben
seinen eigentlichen Ursprung im Gespräch haben und
wieder zum Gespräch hinführen. Denn eine Grenze des

Gesprächs liegt doch auch darin, dass das Hin und Her im
Wechsel der Rede wenig Raum lässt für ein ruhiges
Abwägen der Argumente. Es wird durch Einfälle angeregt,
aber eben auch abgelenkt. Oft wird in der Eile etwas gesagt,
das nach Überlegung nicht oder anders gesagt worden wäre.
Durch das Gespräch allein kann man auch den Überblick
verlieren. Das Gespräch hilft zwar, Gedanken ans Licht
zu bringen (schöpferische Leistung), doch verwirren sich
Gedanken um so leichter, je grösser die Fülle ist. Deshalb
hat das stille Nachdenken eine wichtige Funktion: das

Verworrene zu klären und gedanklich zu ordnen. Dabei
kann Nachdenken ganz verschiedene Masse annehmen:
vor der kurzen Besinnungspause bis zur langjährigen
Arbeit des einsamen Forschers. Doch ist nachdenken
unvollendet, wenn es nicht ins Gespräch einmündet. Dazu
aber braucht es den Partner.

Und damit sind wir auch da angelangt, wo zusammenfassend

etwas zum echten Gespräch gesagt sein soll.

4. Das echte Gespräch

Ich möchte versuchen, die Merkmale des echten Gesprächs
klärend zusammenzufassen.

Im echten Gespräch geschieht die Hinwendung zum
Partner, und zwar als Hinwendung der ganzen Person, des

ganzen Wesens. Der Sprecher meint hier den Partner, oder
die Partner, an die er sich wendet, als personhafte Existenz.
Wenn ich die jeweilige Person meine, dann vollziehe ich
auch die grösstmögliche Vergegenwärtigung. Ich bin aufsie

eingestellt: ich bin, wie auch der Angesprochene, Gegenwart.

Der Sprecher nimmt den Angesprochenen nicht
einfach wahr, wie etwa einen Tisch oder einen Stuhl,
sondern er nimmt ihn an als Du. Das heisst, er akzeptiert
an ihm das Person-Sein. Die Hinwendung der ganzen
Person zum andern schliesst das Angenommen-Sein des
andern ein. Damit ist natürlich nicht gemeint, dass alles,
was der Partner spricht, zum voraus gebilligt sein oder
gebilligt werden müsste. Immer aber muss ich ihn als
Partner eines echten Gesprächs annehmen, zu ihm als
diesem Menschen Ja sagen.

Weiter: bei einem echten Gespräch muss jeder sich
einbringen. Und das verlangt, dass jeder Beteiligte bereit
ist, jeweils das zu sagen, was er zu dem besprochenen
Gegenstand zu sagen im Sinne hat. Es darf nicht etwas
vorgetäuscht werden. Dadurch gibt sich natürlich jeder ein
Stück weit preis. Diese Preisgabe ist aber gerade auch Treue
zu sich selber und damit zum andern, bei dem das Gleiche
erwartet wird. Damit sei aber nicht dem Drauflosreden das

Wort geredet, etwa in dem Sinne «jetzt soll es einmal gesägt
sein», ob es verletzt oder falsch oder nur für den Sprechenden

befreiend ist! Immer kommt es auch auf meine
Legitimität, etwas zu sagen, an. Das ist entscheidend. Und
was ich zu sagen habe, muss von dialogischem Denken her
kreativ entstehen. Damit ist die Verantwortung angesprochen.

Was der Mensch einmal ausgesprochen hat, und sei

es noch so beiläufig und ohne jeden besonderen
Nachdruck, legt den Menschen vor sich und vor andern in einem
bestimmten Sinne fest. Er kann nicht ohne weiteres bei
einer anderen Gelegenheit etwas anderes sagen und dazu
erklären: was kümmert mich das dumme Geschwätz von



damals! Schon die saloppe Formulierung weist daraufhin,
dass er sich in Wirklichkeit wohl darum kümmern müsste.
Was der Mensch einmal ausgesprochen hat, das legt ihn
zumindest in den Augen der Zuhörenden fest. Sie erwarten
von ihm auch in Zukunft diese Meinung oder aber die
Begründung für eine andere.

Die Erwartung der andern an mich ist ein wechselseitiger
Vorgang. Sie wirkt wohl auf mich und beeinflusst meine
Reaktion. Das zeigt meines Erachtens, wie enorm wichtig
die Erziehung zum verantwortlichen Umgang mit dem
gesprochenen Wort ist. Und zwar das ganze Leben
hindurch. Eine Frau erzählte mir nach einer Scheidung:
eigentlich sei alles gut gegangen und sie seien im Frieden
auseinandergegangen. Das Einzige, das sie wirklich
bedrücke, seien die schlechten Worte, die sie ihrem ehemaligen

Gatten gegeben hätte!

Wir Menschen gewinnen eine eigenartige Festigkeit, wenn
wir uns mit unserem Wort identifizieren. Im Wort kommt
Persönlichkeit (des/der andern) auf mich zu und werde ich
selber immer mehr zu einer Persönlichkeit. Martin Buber

sagt einmal treffend: «Diese konkrete Person steht mit ihrer
Treue in dem ihr zugewiesenen Lebensraum für das Wort
ein, das von ihr gesprochen wird.»

Der Mensch muss zu seinem Wort stehen, wenn er nicht
in den Augen seiner Umwelt an Persönlichkeit verlieren
will. Freilich bedeutet das nicht, dass er sich nicht auch
täuschen oder irren könnte. Dann trotzdem zum Wort
stehen, wäre nicht Ausdruck von Persönlichkeit, sondern
Borniertheit.

Thesen für die Diskussion

1. Voraussetzung für das Gespräch ist Hören-Können.
Hörendes Eingehen auf den andern erfordert Mut. Man
muss aufdas «natürliche» Sicherungssystem verzichten.
Dies kann aus Angst, Schüchternheit, Scham oder einer
andern Haltung schwerfallen. Es erfordert den vollen,
wagenden Einsatz des Sprechenden. Er muss seine

«Deckung» verlassen, aus sich herausgehen, sich selbst

einbringen.

2. Es ist wichtig, dass alle Formen des Schweigens in ihrer
Eigenart erkannt und dementsprechend behandelt werden;

sei es indem wir dem Mitarbeiter oder dem
Anvertrauten über die Verlegenheit des Schweigens
hinweghelfen, sei es indem wir sie in berechtigtem
Schweigen unterstützen.

3. Die Wahrheit, die sich im Gespräch ergibt, liegt nicht
auf der einen oder auf der anderen Seite, sondern
zwischen den Sprechenden. Sie ist darum nicht einfach
als Ergebnis festzuhalten, das wir besitzen, sondern liegt
unablöslich im Gespräch selber.

4. Für ein Gespräch ist die Anerkennung der grundsätzlichen

Gleichberechtigung des Gesprächspartners, auch
im Gespräch zwischen einem Erwachsenen und einem
Kind, unabdinglich. Nur wenn ich ihn als gleichberechtigt

betrachte, bin ich imstande, seine Anregungen und
Einwände ernsthaft aufzunehmen.

5. Das echte Gespräch verlangt von jedem, dass er zu
einem Wort, das er gesprochen hat, steht. Er hat das

gesprochene Wort vor sich selber, vor dem andern und
auch vor dem Ganz-Andern zu verantworten.

Es geht nämlich im echten Gespräch nicht um das Scheinen

vor dem andern. Es geht nicht darum, wie ich äusserlich
vor andern und auf andere wirke. Solange so gedacht wird,
ist man noch nicht beim echten Gespräch. Es geht eben
nicht darum, mein Ich zur Geltung zu bringen, sondern
aus mir heraus und ins Gespräch zu treten.

«Wo aber das Gespräch sich in seinem Wesen erfüllt,
zwischen Partnern, die sich einander in Wahrheit
zugewandt haben, sich rückhaltlos äussern und vom
Scheinenwollen frei sind, vollzieht sich eine denkwürdige,
nirgendwo sind sich einstellende gemeinschaftliche
Fruchtbarkeit. Das Wort entsteht Mal um Mal substantiell
zwischen den Menschen, die von der Dynamik eines
elementaren Mitsammenseins in ihrer Tiefe ergriffen und
erschlossen werden. Das Zwischenmenschliche erschliesst
das sonst Unerschlossene» (M. Buber. Das dialogische
Prinzip, Heidelberg 79, S. 295).

Selbstverständlich müssen nicht alle zum Gespräch
Versammelten selber sprechen. Schweigsam bleiben kann
unter Umständen auch und besonders wichtig sein. Denn -
wie wir gesehen haben - ist Schweigen eine Form des

Gesprächs. Jeder aber muss bei einem echten Gespräch
innerlich dabei sein und sich nicht entziehen, wenn es im
Gang des Gesprächs an ihn kommt, sich einzubringen. Ein
Gespräch ist dialogisches Werden, das unabdinglich vom
Hören-Können, vom Schweigen-Können und vom Akzeptieren

des andern lebt und genährt wird

Versorgungs- und Transportsystem
in Baukastenelementen

Scan Modul
système de rangement et de transport
en conception bloc-éléments

Qrauba AG
Postfach
4008 Basel

Telefon
061/35 2666

504 Schweizer Heimwesen X/83


	Das Gespräch im Heim als "Ort" der Wahrheit

