Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 54 (1983)

Heft: 10

Artikel: Essenszeit oder Mahlzeit?

Autor: Osterwalder, Josef

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-811975

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-811975
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Josef Osterwalder, St. Gallen:

Essenszeit oder Mahlzeit?

Das Thema meines Vortrages ist mit einem Fragezeichen
versehen. Damit ist auch bereits das wichtigste gesagt: Das,
was geschieht, wenn Menschen Nahrung zu sich fiihren,
ist nicht einfach etwas selbstverstdndliches.

Wenn der Mensch isst, oder wenn ich ihm ein Essen reiche,
dann geht es nicht allein um biologische, physiologische
Vorginge, dann haben nicht nur Mediziner, Nahrungs-
mittelexperten, Speisetechniker und Kiichenplaner etwas
zu sagen, dann sind nicht nur der Vitamingehalt und die
Kalorienanzahl auszurechnen.

So wichtig dies alles ist — ebenso wichtig ist das Frage-
zeichen, das hinter diesem Vorgang steht: Essenszeit oder
Mabhlzeit?

Um es gleich vorwegzunehmen — den Zugang zu dem, was
im Tiefsten das Essen der Menschen sein konnte, sein
sollte, finden wir nicht dadurch, dass wir den ganzen
Vorgang in seine Teile zerlegen:Wenn wir mit rationalisti-
schem Verstand an das Essen herangehen, analysieren, was
alles dazugehort, dann bleibt am Schluss nur noch Speise-
technik oder Erndhrungslehre {ibrig — wenn es uns aber
darum geht, das Mahl zu verstehen, dann ist ein anderer
Zugang, ein anderes Denken notig — dann brauchen wir
einen Sinn flir Zusammenhinge, fiir das Ganze, das eben
mehr ist als die Teile.

Ich bin hier als Theologe eingeladen worden. Wenn ich
das zu verstehen suche, was sich beim Mahl ereignet, dann
bin ich auf jene Quellen angewiesen, die mir als Theologe

zur Verfiigung stehen: die Bibel, das Leben der Kirche.

Wenn ich vom Mahl rede, dann bin ich davon gepragt,
dass mitten in unseren Kirchen ein Tisch — ein Altarstisch
— steht, dass das Christentum die Religion ist, bei der die
Begegnung mit Gottals Tischgemeinschaft gefeiert verstan-
den und auch symbolisch dargestellt wird.

Das unterscheidet uns ja von den andern Hochreligionen:
Beim Buddhismus steht die Versenkung, beim Islam die
Verneigung vor dem Gottlichen, bei den Juden die
Schriftrolle als auffélligstes Bild vor unsern Augen.

Beim Christentum ist es der Tisch, der an das Essen, das
Mahl, das Abendmahl erinnert. Ich gehe davon aus, dass
das Mahl in der Kirche und das Essen, das wir zu Hause
halten, einen Zusammenhang haben, dass vom Mahl in
der Kirche Impulse fiir unser Mahl zu Hause ausgehen,
dass das, was wir in der Kirche feiern, etwas von dem sagt,
was wir zu Hause, an unserm Tisch erleben.

Erleben — oder erleiden? Zunédchst haben wir ja einmal
festzustellen, dass es sowohl um das Mahl in der Kirche
als auch um das profane Essen zu Hause beziehungsweise
im Restaurant oder in der Werkkantine schlecht bestellt ist.

Schauen wir doch, was aus unserm Essen geworden ist: Ich
erinnere Sie, wie heute Restaurants nach kommerziellen
Gesichtspunkten eingerichtet werden, an die Restaurant-
ketten, in denen alles geplant, nach Rendite berechnet ist,
Selbstbedienung, Fiitterung, wie es Chaplin im Film
«Modern times» vorausgesehen hat: Die einzelnen sitzen
an Kunststofftischen, alles ist praktisch, zweckmassig.

Was so im Restaurant vordemonstriert wird, nimmt immer
mehr auch in den Familien iiberhand: Der Kiihlschrank
wird zum grossen Selbstbedienungsladen, aus dem sich
jeder schlecht und recht verpflegt. Das Essen ist praktisch
geworden — die Speisen brauchen nicht mehr lange und
miithsam geriistet zu werden, halb oder ganz Vorgekochtes
ist tiefgekiihlt im Geschift zu beziehen und steht auf Abruf
bereit.

Ahnliches nun ist auch in den Kirchen zu beobachten.
Auch hier schwindet bei vielen der Sinn fiir das Mahl. Die
evangelische Kirche ist zwar daran, das Abendmahl neu
zu entdecken, hdufigere Feiern einzufiihren, aber es sind
erst anfangliche Versuche.

Die katholische Kirche mit ihrer langen Messtradition, der
sonntédglichen Eucharistiefeier, beklagt immer mehr, dass
die junge Generation schwer fiir das sonntégliche Mahl in
der Kirche zu gewinnen sei.

489



Ist die Entwicklung, wie wir sie zu Hause beobachten und
die Entwicklung, wie sie von den Kirchen beklagt wird,
ein zufilliges Zusammentreffen? Oder steckt mehr da-
hinter? Hat beides miteinander zu tun?

Ich bin davon iiberzeugt, dass es einen Zusammenhang
zwischen beiden Phdnomenen gibt, dass die Krise des
Mahls, wie es in der Kirche gefeiert wird, auch etwas von
den Schwierigkeiten mit dem Essen zu Hause sagt.

Eine der bekannten Geschichten, die in diesem Zusam-
menhang aus der Bibel berichtet werden, ist die sogenannte
Brotvermehrung.

Gerade weil die Bibelstellen uns so vertraut sind, lohnt es
sich, einen genauen Blick darauf zu tun.

Wir lesen im Markustext: «Die Apostel versammelten sich
wieder bei Jesus und berichteten ihm alles, was sie getan
und gelehrt hatten. Da sagte er zu ihnen: Kommt mit an
einen einsamen Ort, wo wir allein sind, und ruht ein wenig
aus. Denn sie fanden nicht einmal Zeit zum Essen, so
zahlreich waren die Leute, die kamen und gingen. Sie
fuhren also mit dem Boot in eine einsame Gegend, um
allein zu sein. Aber man sah sie abfahren, und viele
erfuhren davon; sie liefen zu Fuss aus allen Stddten dorthin
und kamen noch vor ihnen an. Als er ausstieg und die
vielen Menschen sah, hatte er Mitleid mit ihnen, denn sie
waren wie Schafe, die keinen Hirten haben. Und er lehrt
sie lange.» (Mk 6,30-34)

Mir scheint diese Beobachtung wichtig: Aufder einen Seite
haben wir die Jiinger, die sich so redlich abgemiiht haben.
Achten wir darauf, was sie sich nun als Besonderes
ausgedacht haben: Sie mochten endlich Zeit haben zum
Essen — fiir eine wirkliche Mahlzeit, wo sie beieinander
sind, ihren Freund in der Mitte haben.

Auf der andern Seite haben wir das Volk, einen verspreng-
ten Haufen von Leuten, die alle ihr Elend mit sich tragen,
ruhelos auf der Suche nach etwas, nach jemandem, nach
Jesus.

Jesus erkennt den Sachverhalt, spiirt, was sie mit sich
tragen und hat Erbarmen; er lehrt sie, spricht ihnen Mut zu.

Dabei kann es freilich nicht bleiben. Auf der Wiese am See
Genezareth wird es langsam Abend, die Jiinger sind
beunruhigt, denken, es sei nun langsam Zeit die Leute
heimzuschicken, in die Dorfer, damit sie sich dort mit
Lebensmitteln eindecken.

Jesus sieht es anders: «Gebt ihr ihnen zu essen.» Er spiirt,
dass die Leute etwas ganz anderes notig haben. Sie mochten
auch zu der Mahlgemeinschaft gehoren, wie sie die Jiinger
eben bei Jesus gesucht und mit ihm erlebt haben — sie
mochten nicht ldnger die Masse sein, die betreut wird,
sondern Freunde, die dabei sind — Briider!

Wenn Jesus sagt «Gebt ihr ihnen zu essen», dann meint
das nichts anderes als das:

Nehmt sie auch in die Gemeinschaft auf!

Die Jiinger zeigen sich begriffsstutzig. «Sollen wir hingehen
und flir zweihundert Denare Brot kaufen und es ihnen

490

geben, damit sie zu essen haben?» Sie fragen extra dumm
— denn sie wissen genau, um was es geht. Sie sollen ihre
Tischgemeinschaft erweitern, sie sollen ihren Extraplatz
nun mit der grossen Masse teilen.

Jesus ldsst sich nicht beirren — er fragt: Wieviel Brote habt
ihr? Im Markusbericht: «Geht und seht nach. Sie sahen
nach und berichteten: Fiinf Brote und ausserdem zwei
Fische. Dann befahl er den Leuten zu sagen, sie sollten
sich in Gruppen ins griine Gras setzen. Und sie setzten sich
in Gruppen zu hundert und zu fiinfzig. Darauf nahm er
die fiinf Brote und die zwei Fische, blickte zum Himmel
auf, sprach den Lobpreis, brach die Brote und gab sie den
Jiingern, damit sie sie an die Leute austeilen . . .

Und dann geschah es, dass die Bibel sagen kann: «Alle
assen und wurden satt.»

Diese Geschichte wird zu Recht als Wunderbericht gelesen
— unterschiedlich ist die Meinung freilich, worin das
Wunder besteht. Liegt es darin, dass die Leute satt waren?
— dass sie etwas im Bauch hatten?

Kann das Wunder nicht auch darin bestehen, dass es nun
moglich wurde, ein Mahl mit allen zu halten, dass der enge
Jiingerkreis gesprengt wurde?

Es wurde ein Mahl, auch wenn es nur in einfachem Brot
bestand — nur in einfachem Brot, oder: weil es gerade im
einfachen Brot bestand?

Ich glaube, das zweite ist richtig!

Wenn es heisst, Jesus habe ein feierliches Ritual am Brot
begangen, habe es erhoben, dem Vater gedankt, dann ist
nicht gemeint, dass dieses Brot nun irgendwie anders
werden sollte, dann ist es ein Hinweis, dass das Brot in
sich, als alltdgliche Nahrung, etwas wichtiges ist. Dieses
einfache, gewohnliche Nahrungsmittel der Armen hat
seine Weihe erhalten.

Das grosse Mahl, von dem das Neue Testament berichtet,
besteht gerade nicht in auffdlligen wichtigen Speisen,
sondern im einfachen, alltdglichen Brot. Dies ist ein
Hinweis, wie wir das Mahl wieder zuriickgewinnen kon-
nen. Es fangt damit an, dass wir kleine Dinge, einfache
Speisen wieder ernst nehmen. Viele von Ihnen wissen, wie
man in der Kriegszeit zum Brot Sorge getragen hat, wie es
beinahe etwas Heiliges war. Die letzten alten Brotreste
fanden in der Kiiche noch Verwendung. Das war nicht nur
darum, weil man den letzten Rest Nahrung brauchte,
man wusste auch etwas davon, wie das Brot gewachsen ist,
wie es gepflanzt, geerntet, gemahlen und gebacken wurde.
Das Brot war nicht einfach Nahrung. Es trug die Spur der
Erde und des Himmels, unter dem es gewachsen ist. Man
betete um eine gute Ernte. Sie war ein Geschenk. Und
gleichzeitig wusste man etwas von der Arbeit des Bauern
und Béackers, die das Brot entstehen liess.

Ich glaube, dass das Mahl damit beginnt, dass wir diese
Dinge wieder ernst nehmen, dass wir das Brot wahrnehmen
— nicht das Brot allein.

Es gibt einen Aufsatz von Martin Heidegger, in dem er
Ausflihrungen iiber den Krug macht — das Geféss, das auf
dem Tisch steht (falls nicht schon praktischere Plastik-

Schweizer Heimwesen X/83



9./10. November 1983

«Fordern durch Fordern»

Fortbildungstagung fiir Altersheimleitung und Kaderpersonal
im Landhaus Solothurn

Tagungsleitung: Peter Haller, Brugg

PROGRAMM

9. November

10.00

10.30

12.15
14.15

17.00
18.30

Beginn der Tagung mit
Kaffeeausschank

«Fordern durch Fordern — Leitbild fur
das Alters- und Pflegeheim»
Dr. Armin Beeli, Luzern

Gemeinsames Mittagessen

Persénliche Stellungnahmen zum

Thema

— Elsa Briner, Heimbewohnerin

— Leonie Miihlebach, Kiisnacht, neuim
Ruhestand

Kaffeepause

— Fritz Kéaser, Zuchwil, Leiter des
Pflegedienstes
— René Kinzli, Berlingen, Heimleiter

(zirka) Hotelbezug

Apero und gemeinsames Nachtessen
im Landhaus Solothurn

10. November

09.30 Podiumsgesprach unter Leitung von

Beat Wattinger, Zuchwil
Mitwirkende:

Elsa Briner / Leonie Mihlebach
Fritz Kaser, René Kiinzli

10.30 Kaffeepause

11.00 «Foérdern durch Fordern —
Méglichkeiten und Grenzen von
Aktivierungsmassnahmen in Alters-
und Pflegeheimen»
Prof. Dr. Ursula Lehr, Bonn

12.30 Gemeinsames Mittagessen

14.15 Exkursionen nach Wahl

bis - geflihrte Stadtbesichtigung

15.15 — Besuch der Museen

Kosten

Bei Voranmeldung: Fr. 120.— Tagungskarte

VSA-Heimen

fir VSA-Mitglieder und Mitarbeiter

Fr. 150.— Fur Nichtmitglieder
In der Tagungskarte inbegriffen sind 2 Mittag- und 1 Nachtessen

Bei Kartenbezug am Tagungsbiiro: Pro Tag Fr. 50.—, Verpflegung nicht inbegriffen, aber
moglich.

Anmeldungen bis 20. Oktober 1983
an das Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zlrich, Tel. 01 252 49 48.

aus

491




gefdsse oder Einwegflaschen ihn verdridngt haben). Der
Krug ist fiir Heidegger Anlass zu tiefem Nachdenken.
Dabei stellt er fest: Der Krug hat sein Wesen vom Behalten
und Ausgiessen her, vom Sammeln und Verteilen. Ein-
schenken aus dem Krug — ist Geschenk. (Achten Sie auf
den Sinn der Worte «Schenken — Geschenk».) Das, was
der Krug gibt, ist Wasser oder Wein — ist eine Gabe, die
wie das Brot vom Himmel kommt:

«Im Wasser des Geschenkes weilt die Quelle. In der Quelle
weilt das Gestein, in ihm der dunkle Schlummer der Erde,
die Regen und Tau des Himmels empfangt. Im Wasser der
Quelle weilt die Hochzeit von Himmel und Erde. Sie
weilt im Wein, den die Frucht des Rebstocks gibt, in der
das Néhrende der Erde und die Sonne des Himmels
einander zugetraut sind. Im Geschenk von Wasser, im
Geschenk von Wein weilen jeweils Himmel und Erde . . .
Im Wesen des Kruges weilen Erde und Himmel.» (Martin
Heidegger «Das Ding» in M. Heidegger «Vortrige und
Aufsdtze». Neske-Verlag.)

Es ist denkwiirdig, wie friiher einmal das Ausgiessen eine
religiose Bedeutung hatte: Ein erster Schluck bedeutete
Trankopfer. Man wusste, was der Krug, was sein Inhalt
bedeutete, das was Heidegger in seinem Aufsatz so nennt:
«Im Geschenk des Gusses weilen zumal Erde und Himmel,
die Gottlichen und die Sterblichen.»

Etwas Ahnliches geht uns auf, wenn wir der Bedeutung
nachgehen, die der Kelch im Neuen Testament hat.
Zunichst ist es der Kelch, wie er in der Erzdhlung der
Hochzeit von Kana auftaucht: das Gefdss, aus dem die
Freude getrunken wird. Spiter wird daraus das Gefdss im
Abendmahlssaal, der Kelch, mit dem der neue Bund mit
Gott, die Versohnung des Himmels mit der Erde gefeiert
wird.

Und wiederum, nur wenig spiter erscheint das Geféss als
der Kelch in Gethsemane, den Jesus nicht mehr trinken
wollte. Ubermiitige Hochzeitsfreude bis zum Kelch, den
man von den Lippen weist — beides ist darin enthalten, die
Geschichte menschlicher Gefiihle und Gemeinschaft.

Das Entdecken dieser kleinen Dinge ist wichtig. Ein
Erwachsenenbildner hat sein Buch (ein Bericht iiber eine
zehnjahrige Titigkeit in der Erwachsenenbildung) mit
«Der Apfelschniiffler» betitelt. (Bruno Dorig «Der Apfel-
schniiffler», Reinhardt-Verlag.) Er erzdhlt von einer
Ubung, mit der er gerne Meditationskurse einleitete
beziehungsweise Leute zum Meditieren brauchte, ohne
dass sie es eigentlich merkten. Er liess sie einen Apfel mit
allen Sinnen wahrnehmen: Man ertastet den Apfel mit
geschlossenen Augen mit den Hinden, aber auch mit dem
Tastsinn. Man nimmt den Duft wahr, hort auf das
Knacken beim ersten Biss und isst den Apfel ganz langsam
und schweigend. Das ist fiir viele ungewohnt. Die Ubung
hat Bruno Dorig bei einer Teilnehmerin auch einen
Spitznamen eingebracht: «Apfelschniiffler»; er ldsst sich
gerne so nennen.

Ich denke hier auch an den Luzerner Maler Otto Heigold,
der das Leben des Menschen im Symbol von Haus, Tisch,
Bett darstellt. Der Tisch kommt bei ihm in tausenderlei
Variationen vor. Im Tisch driickt sich alles aus, was fiir
den Menschen und seine Gemeinschaft wichtig ist. Hier
wire ein kleiner Exkurs in unsere Alltagswelt fallig.

492

Ich habe in den letzten Jahren manchmal Einblick in neu
errichtete Alters- oder Pflegeheime erhalten. Dabei wurde
mir auch die Kiiche vorgestellt: ein reibungslos geplanter
Ablauf, hygienisch einwandfreie Speisetechnologie. Ich
glaube, das alles ist wichtig. Aber ist bei diesem Planen
auch einmal das geschehen, dass man sich hingesetzt hat,
iiber ein Stlick Brot, iiber einen Krug, liber den Tisch
meditierte? Haben sich die Planer und Verantwortlichen
einmal die Miihe gemacht, diese ganz einfachen Dinge zu
erfliihlen, wahrzunehmen? Beim Einkauf von Geschirr
nicht allein daran zu denken, ob und wie es stapelbar ist?
Haben sie auch daran gedacht, dass es Gefasse sind, die
auf dem Boden stehen und gegen den Himmel offen sind?
Dass sie in der Hand von alten Menschen liegen, an jene
Geféasse erinnern, die sie als Kind von ihrer Mutter in die
Hand bekommen haben? — Sagen wir nicht, solches sei ja
selbstverstandlich, oder das sei allzu weit hergeholt.
Gerade in einem Heim, wo Menschen unbeweglich gewor-
den sind, spielen diese einfachsten Dinge eine so wichtige
Rolle.

Und noch etwas: Miissen nicht unsere alten Leute darum
so oft auf das Fernsehen ausweichen — auf irgendeine
banale Abwechslung, weil ithnen irgendwann einmal der
Sinn flir diese ganz einfachen, aber so wichtigen und
sprechenden Symbole des Alltags verloren ging, weil ihnen
das Brot nichts mehr vom Himmel und das Wasser nichts
mehr von der Erde sagt?

In einem Uberblick mochte ich kurz noch drei weitere
biblische Mahlberichte streifen.

Das erste ist das Paschamahl, wie es in der Bibel als
Erinnerungsmahl an die Befreiung beschrieben wird — und
wie es von gldubigen Juden heute noch in den Héausern
gefeiert wird.

Es ist fiir mich ein Erlebnis, das ich kaum vergessen werde,
alsich an einem solchen Pascha in einer jiidischen Familie
teilnehmen durfte.

Nach einer kiirzeren Gebetszeit in der Synagoge ging man
auf den Heimweg. Zu Hause warteten bereits einige Géste.
Man tauschte Geschenke aus (dhnlich wie bei uns an
Weihnachten). In der Mitte standen der Tisch, der sieben-
armige Leuchter, der Kelch und runde, fladenartige Brote.
Am Tisch versammelt, eroffnete der Vater die Gebete,
Psalmen, die aus gedruckten Vorlagen mitgebetet wurden.
Dann musste der Jiingste in der Runde die rituelle Frage
stellen: Was feiern wir heute, jetzt in dieser Nacht? Und
dann kam die erzahlende Erklarung des Vaters: das ist die
Nacht, in der wir aus der Hand des Konigs von Aegypten
befreit wurden, die Nacht, in der wir aus der Sklaverei
gerettet wurden durch die Kraft des Herrn.

Das erste Pascha wurde ja in Aegypten gefeiert — als das
Volk, zum Aufbruch bereit, auf die Weisung des Moses
wartete.

In Gedanken an diese wunderbare Befreiung und an das,
was am Schilfmeer geschah — als das Heer des {iberméich-
tigen Pharao in den Fluten des Roten Meeres ertrank —
feiern die Juden dieses Fest, brechen das Brot und trinken
viermal rituell aus dem bereitgestellten Becher. Sie denken
dabei nicht nur an die erste Sklaverei und die erste
Befreiung, sondern an die lange leidvolle Geschichte der

Schweizer Heimwesen X/83



Einflihrung in die Arbeit mit Betagten
im Heim

Themenkreise:

Kursort:

Kursleitung:

Kurskosten:

Anmeldeschluss:

In Zusammenarbeit mit dem Institut fiir Angewandte Psychologie Ziirich fiihrt der.Verein fiir
Schweizerisches Heimwesen VSA den Kurs «Einfiihrung in die Arbeit mit Betagten im Heim»
wieder durch. Dieser Einflihrungskurs, der vom 27. Februar 1984 bis zum 5. November 1984
dauert (27 Montage zu je vier Stunden), richtet sich an folgende Interessenten:

— Personen ohne Heimerfahrung, welche sich im Sinne eines Zweitberufs auf die Ubernahme
eines Heims oder einer andern Institution zur Betreuung Betagter vorbereiten méchten

— Mitarbeiter von Alters- und Pflegeheimen in Kaderposition

— Vertreter von Heimtragerschaften und Mitglieder von Heimkommissionen, die sich mit der
Problematik der Altersarbeit vertraut machen wollen

— Leiter/innen von Kleinheimen (Pensionen) der Betagtenpflege mit weniger als fiinf Mitarbeitern
(inklusive Heimleitung)

Der Einfihrungskurs bildet unter Umstdanden eine gute Vorbereitung auf den VSA-Grundkurs
fir Heimleitung.

Die Situation des alten Menschen
Korperliche Verdanderungen im Alter
Psychische Verdanderungen im Alter

Grundlegende Methoden der Betreuung alternder
Menschen

Institut flir Angewandte Psychologie Ziirich, Merkurstrasse 20, 8032 Ziirich.

C. D. Eck, stellvertretender Direktor, und Max Moser, dipl. Psychologe, sowie weitere Mitarbeiter
des Instituts fir Angewandte Psychologie und Gastreferenten des VSA.

Fr.1700.—
Fr. 1500~ bei VSA-Mitgliedschaft des Heims oder bei persénlicher Mitgliedschaft

Die Teilnehmerzahl ist beschrankt. Bewerber werden auf ihre Eignung Uberprift (Mindestalter
25 Jahre). Folgende Kurstage (jeweils Montag von 09.00 bis 13.00 Uhr) sind vorgesehen:

27.Februar; 5., 12, 19. und 26. Mérz; 2., 9. und 30. April; 7., 14., 21. und 28. Mai: 4., 18. und 25.
Juni; 20. und 27. August; 3., 10,, 17. und 24. September; 1., 8., 15., 22. und 29. Oktober; 5.
November.

Nahere Auskilnfte und Kursunterlagen sind beim Sekretariat VSA, Seegartenstrase 2,

8008 Ziirich, Telefon 01 252 49 48, erhaltlich.

7. Januar 1984.




Progrome, des Holocaust — an die lange Geschichte, von
Not und Befreiung. Aber dieses Paschamahl ist nicht nur
eine rituelle Feier. Eingebaut in den Ritus findet auch ein
wirkliches Mahl statt, das dann wiederum mit Gebeten
abgeschlossen wird.

Ich glaube, dass wir deshalb solche Miihe haben mit dem
Mahl in der Kirche, weil wir diesen Zusammenhang mit
dem jlidischen Paschamahl zu wenig sehen. Hier ist es
wirklich das Mahl der Befreiung, die Erinnerung an die
Befreiung, die beim Mahl gefeiert wird. Beim Abendmahl
ist ja vor allem das geschehen: Jesus hat bei einem solchen
Mabhl den rituellen Kelch genommen und gesagt: In diese
lange Geschichte der Befreiung hinein sollt ihr nun auch
das stellen, was ich vom Vater gebracht habe, die Botschaft
vom Reich Gottes — von der Nihe Gottes — und die
Erinnerung an mich.

Damit Essen zum Mahl werde, ist es notig, dass die
Menschen etwas von der Befreiung Gottes erfahren.

Nehmen wir das einmal in einem allgemein menschlichen
Sinn: Das Grundproblem des Menschen ist seine Ver-
haftetheit in sich selber. Verstrickt in die eigenen Pro-
bleme, den eigenen Egoismus kreist der Mensch um sich
selber, ist sich selber der wichtigste und nédchste. Dadurch
macht er sich aber auch zum Gefangenen seiner selbst. Er
findet nicht aus sich heraus, zum andern, zum Mitmen-
schen hin.

Ein Mahl kann unter diesen Umstanden nie und niemals
stattfinden.

Jeder bleibt ja allein. Erst, wenn der Mensch von sich selber
befreit wird, kann er auf den andern zugehen. Dies aber,
sagt die Bibel, ist nur moglich durch das befreiende
Handeln Gottes, dessen man beim Mahl inne wird. Dort
erreicht uns die Botschaft, dass einer starker ist als unser
Egoismus.

Beim jlidischen Paschamahl geschieht dies durch die
Erzdhlung von der Befreiung.

Brduchte es nicht viel mehr solches direktes Erzahlen?
Miissten wir nicht gerade alten Menschen oft auch solche
Geschichten erzdhlen, die Mut machen, die Glauben
geben, dass der Mensch letztlich nicht im eigenen Kéfig
bleibt, als Gefangener seiner selbst enden wird? Wire es
nicht denkbar, unsere Essenszeiten ab und zu mit einer
solchen Erzdhlung einzuleiten?

Waire dies jedenfalls nicht wichtiger, als dariiber zu klagen,
dass alte Menschen nicht nur eigen, sondern auch eigen-
sinnig werden?

Fiir die Bibel ist es jedenfalls ein gewaltiges Werk, wenn
der Mensch von solcher Botschaft der Befreiung getroffen
wird.

Das Mahl hat in den ersten christlichen Gemeinden eine
wichtige Rolle gespielt: wiederum in der doppelten Form,
die man vom Judentum her kannte, als rituelles Begehen
— und gleichzeitig auch als wirkliches Mahl, zu dem man
am Sonntag zusammenkam: die Freien zusammen mit den
Sklaven, die Reichen und die Armen. Man teilte mitein-

494

ander, und durch dieses Mahl entstand eine Gemeinschaft,
die so eng und innig war, dass man sie «einen Leib» nennen
konnte.

So mindestens war es kurze Zeit — so wenigstens war €s
geplant. Denn kaum war Paulus von Korinth weggezogen,
kamen schlimme Nachrichten.

Er horte, dass sich in die sonntédgliche Feier Missbrauche
eingeschlichen hatten, dass die Reichen sich an extra
Tische setzten, dass die ihre besondere Speise fiir sich
behielten, nicht teilten und oft nicht einmal auf die Sklaven
warteten. Dies hat den Zorn des Paulus herausgefordert
und zu scharfen Vorwiirfen gefiihrt: « Was ihr da feiert, das
kann man nicht mehr das Herrenmahl nennen, wer
unwiirdig isst und trinkt, der isst und trinkt sich das
Gericht, da er den Leib des Herrn nicht unterscheidet.»
(1. Kor. 11)

Dieses unwiirdige Essen und Trinken hat man mindestens
in katholischem Raum stark personlich verstanden: es
habe etwas mit der innern Gesinnung zu tun, mit der
Andacht oder Wiirdigkeit, mit der man den Leib des Herrn
empfingt. Bei Paulus war es etwas anderes: Das unwiirdige
Essen und Trinken, das war die Separation, das waren die
Extratische der Reichen in der Gemeinde. Dadurch, dass
sie sich absonderten, ist das entstanden, was fiir Paulus so
schlimm war: Der Leib des Herrn ist jetzt geteilt, entzwei-
geschnitten. Die Gemeinde ist nicht mehr jene Gemein-
schaft, die man als Leib verstehen kann; und — fligt darum
Paulus hinzu — kein Wunder, dass es bei euch soviele
Kranke gibt.

Das unwiirdige Essen und Trinken kommt also vom
Mangel an Liebe, an Teilen her. Die Gemeinde richtet
nicht mehr ihren Dienst aus. Dadurch ist das Mahl zerstort.

Ist es anders in einem Heim? Ist es nicht oft schwer, dass
so wenig von Gemeinschaft spiirbar ist? Ist nicht dann das
Mahl nahe, wenn das Teilen gelingt, wenn man aufein-
ander wartet, einander hilft?

Es scheint wichtig, in einem Heim diese Tendenzen
bewusst zu verstdrken — Bestédtigung zu geben, wo es gelingt,
die Moglichkeiten fiir solche kleinen Dienste vorzusehen.
Dies ist ja darum schwierig, weil wir uns Dienste erkaufen
konnen, weil wir mit mehr oder weniger Geld glauben,
Anspruch auf Dienstleistungen zu haben. Dies macht uns
aber arm, drmer als Menschen, die in Zeiten leben, in
denen man auf Dienst angewiesen war. Welche Moglich-
keiten gibt es, das Teilen beim Essen bewusst werden zu
lassen?

Noch von einem Mahl miissen wir in diesem Zusammen-
hang sprechen.

Es ist das Mahl, das im Prophetenbuch erwihnt wird. Im
25. Kapitel lesen wir bei Jesaja: «Der Herr der Heerscharen
wird auf dem Berg Zion allen Vélkern ein Mahl bereiten
mit feinsten Speisen, ein Gelage mit edelsten Weinen, mit
besten und feinsten Speisen, mit besten und edelsten
Weinen. Er nimmt hinweg auf diesem Berg die Hiille, die
alle Nationen verhiillt und die Decke, die alle Volker
bedeckt. Er vernichtet den Tod fiir immer. Gott der Herr
wischt die Tranen ab von jedem Gesicht.»

Schweizer Heimwesen X/83



Dies ist der Text vom Volkermahl, das am Ende der Zeiten
den Menschen geschenkt wird. Es ist eine Hoffnung, die
elektrisieren kann. Der Text spricht von ‘dem grossen
Ausgleich von Reich und Arm, Hoch und Niedrig, Schwarz
und Weiss — ein Text, der uns vom Frieden traumen lasst.

Es sind solche Texte, die etwa hinter dem grossen Traum
des Martin Luther King stehen, der schreibt: «Meine
Freunde, in diesen Tagen unserer Miihsal und Enttiu-
schung habe ich einen Traum getrdumt . .. Ich triumte,
dass eines Tages auf den roten Hiigeln Georgias die Sohne
einstiger Sklaven und die einstigen Sklavenhalter briider-
lich vereint am gemeinsamen Tisch sitzen werden. Ich
trdumte, dass der Staat Alabama, wo heute der Gouverneur
ungerechte Verbote und Anordnungen erldsst, sich um-
wandeln wird, so dass dann kleine schwarze Knaben und
schwarze Madchen den weissen Knaben und den weissen
Midchen die Hiande reichen konnen, um als Briider und
Schwestern gemeinsam den Weg in die Zukunft zu
beschreiten . . .»

Die biblische Mahlgeschichte endet also bei dieser Vision,
bei einem Mahl, wie wir es nur hoffen, triumen konnen,
wie es unsere Hoffnung weckt, herausfordert, anstachelt.

Nochmals zuriickgefragt: Gilt dies nicht von jedem Mahl,
wenn es gelingen soll? Ist nicht das der Grund, warum
Menschen an einen Tisch sitzen, zusammenkommen: weil
sie nicht nur ein Erlebnis fiir den Augenblick, nicht nur
etwas fiir sich selber suchen, sondern etwas, das sie
aufmuntert, Zukunft und Hoffnung gibt? Leidet unser
Mahl nicht daran, dass wir diese Hoffnung nur fiir uns
selber suchen? Fiir mich féllt auf jedes Essen, auf jedes
Mahl der Schatten des Hungers der Dritten Welt, der
ungeldsten Brotfrage. Diese macht, dass jedes unserer
Essen etwas Unerlostes hat, dass wir nur auf Hoffnung hin
unser Mahl wirklich gestalten konnen. — Dennoch, diese
Hoffnung diirfen wir auch feiern.

*®

Wir haben eingangs festgestellt, dass es mit dem Mahl unter
den Menschen nicht allzuweit her ist. Viele leiden dar-
unter, mochten etwas dagegen tun, geben sich alle Miihe.
Man richtet schone Tische, setzt Kerzen auf den Tisch,
Vereine setzen sich oft ein, um etwas zu bieten. Im Heim
oder zu Hause werden Geburtstage, Weihnachtsfeiern
gepflegt. Man mochte das fertigbringen, was uns manchmal
in besten Augenblicken gelingt: ein Essen, das wirklich zur
Gemeinschaft, zum Mahl wird.

Beim Weg durch die Bibel zeigt sich aber: Das Gelingen
eines Mabhles ist ganz und gar nicht etwas Selbstverstand-
liches. Das Selbstverstiandliche ist vielmehr, dass das Mahl
misslingt, dass Menschen dazu nicht fahig sind.

Den Menschen muss das Mahl zuerst einmal geschenkt
werden. Sie miissen aus ihrer Verstrickung befreit werden,
Vertrauen fassen. Es muss ihnen das Teilen geschenkt
werden, die Liebe, das Hoffen, bis sich das ereignet, was
wir Mahl nennen mochten.

Allen, die dafiir verantwortlich sind, ist dies zur Er-
mutigung gesagt: das Misslingen der Anstrengungen nicht
als Niederlage, das Gelingen eines Mahles dafiir als das zu
nehmen: als ein grosses, unerwartetes Geschenk.

Kleines Handbiichlein:

«Versicherungen
1m Heim»

Im VSA-Verlag kiirzlich erschienen ist als kleines
Handbuch die von Dr. iur. Heinrich Sattler verfasste
Schrift «Versicherungen im Heim / Anregungen und
praktische Hilfen fliir Kommissionen, Heimleiter
und Mitarbeiter». Die Broschiire, die in jedem Heim
zu Rate gezogen werden sollte, kann jetzt beim
Sekretariat VSA, Verlagsabteilung, bestellt werden.

In den Vorbemerkungen schreibt der Verfasser: Das
kleine Buch kann weder den Rechts- noch den
Versicherungsspezialisten ersetzen noch kann es die
Besonderheiten eines jeden Heimes beriicksichtigen
oder gar fertige Rezepte fiir die vom einzelnen Heim
zu treffenden Entscheide liefern. Es soll jedoch den
Verantwortlichen — vor allem Kommissionen und
heimleitern — helfen, die ihrem Heim angepassten
Losungen leichter zu finden. Es kann auch den
Arbeitnehmern der Heime helfen, ihre Pflichten und
Rechte besser kennenzulernen. Die Auswahl der
behandelten Themen ist nach praktischen Gesichts-
punkten erfolgt: Welche Fragen bereiten dem Heim
am ehesten Probleme oder werden iibersehen oder
sind im Moment von grosser Aktualitit?

Die Sicherheitsbediirfnisse des Schweizers ironisie-
rend hat Max Frisch einmal gesagt, die grosste Angst
des Schweizers sei es, ohne Lebensversicherung zu
sterben. Die Sicherheitsbediirfnisse von vielen
Heimverantwortlichen scheinen weniger gross als
die des Durchschnittseidgenossen zu sein, zumindest
sind sie oft undifferenziert, zeigt es sich doch, dass
erhebliche Risiken im Heim oft nicht erkannt und
nicht versichert werden, andere durchaus tragbare
Risiken hingegen durch Versicherungsschutz abge-
deckt sind. Mit andern Worten: Es kann nicht darum
gehen, fiir einen moglichst totalen Versicherungs-
schutz zu pladieren. Das Ziel wire hingegen, die
unter verniinftigem Aufwand versicherbaren Risi-
ken, die das Heim, seine Bewohner, Organe und
Mitarbeiter aus verschiedensten Griinden nicht
tragen konnen, abzudeckeny.

Bestellung

Wir bestellen hiermit

....... Exemplar(e) der Schrift «Versicherungen im Heim»
zum Preis von Fr. 15.— (exkl. Versandspesen).

Name, Vorname

Name des Heims

PLZ, Ort und Adresse

Bitte senden an Sekretariat VSA, Verlagsabteilung,
Seegartenstrasse 2, 8008 Ziirich.

495




	Essenszeit oder Mahlzeit?

