
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 54 (1983)

Heft: 10

Artikel: Essenszeit oder Mahlzeit?

Autor: Osterwalder, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811975

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811975
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JosefOsterwalder, St. Gallen:

Essenszeit oder Mahlzeit?

Das Thema meines Vortrages ist mit einem Fragezeichen
versehen. Damit ist auch bereits das wichtigste gesagt: Das,
was geschieht, wenn Menschen Nahrung zu sich fuhren,
ist nicht einfach etwas selbstverständliches.

Wenn der Mensch isst, oder wenn ich ihm ein Essen reiche,
dann geht es nicht allein um biologische, physiologische
Vorgänge, dann haben nicht nur Mediziner,
Nahrungsmittelexperten, Speisetechniker und Küchenplaner etwas
zu sagen, dann sind nicht nur der Vitamingehalt und die
Kalorienanzahl auszurechnen.

So wichtig dies alles ist - ebenso wichtig ist das
Fragezeichen, das hinter diesem Vorgang steht: Essenszeit oder
Mahlzeit?

Um es gleich vorwegzunehmen - den Zugang zu dem, was
im Tiefsten das Essen der Menschen sein könnte, sein
sollte, finden wir nicht dadurch, dass wir den ganzen
Vorgang in seine Teile zerlegen:Wenn wir mit rationalistischem

Verstand an das Essen herangehen, analysieren, was
alles dazugehört, dann bleibt am Schluss nur noch
Speisetechnik oder Ernährungslehre übrig - wenn es uns aber
darum geht, das Mahl zu verstehen, dann ist ein anderer
Zugang, ein anderes Denken nötig - dann brauchen wir
einen Sinn für Zusammenhänge, für das Ganze, das eben
mehr ist als die Teile.

Ich bin hier als Theologe eingeladen worden. Wenn ich
das zu verstehen suche, was sich beim Mahl ereignet, dann
bin ich aufjene Quellen angewiesen, die mir als Theologe
zur Verfügung stehen: die Bibel, das Leben der Kirche.
Wenn ich vom Mahl rede, dann bin ich davon geprägt,
dass mitten in unseren Kirchen ein Tisch - ein Altarstisch

- steht, dass das Christentum die Religion ist, bei der die
Begegnung mit Gott als Tischgemeinschaft gefeiert verstanden

und auch symbolisch dargestellt wird.

Das unterscheidet uns ja von den andern Hochreligionen:
Beim Buddhismus steht die Versenkung, beim Islam die
Verneigung vor dem Göttlichen, bei den Juden die
Schriftrolle als auffalligstes Bild vor unsern Augen.

Beim Christentum ist es der Tisch, der an das Essen, das

Mahl, das Abendmahl erinnert. Ich gehe davon aus, dass

das Mahl in der Kirche und das Essen, das wir zu Hause
halten, einen Zusammenhang haben, dass vom Mahl in
der Kirche Impulse für unser Mahl zu Hause ausgehen,
dass das, was wir in der Kirche feiern, etwas von dem sagt,
was wir zu Hause, an unserm Tisch erleben.

Erleben - oder erleiden? Zunächst haben wir ja einmal
festzustellen, dass es sowohl um das Mahl in der Kirche
als auch um das profane Essen zu Hause beziehungsweise
im Restaurant oder in der Werkkantine schlecht bestellt ist.

Schauen wir doch, was aus unserm Essen geworden ist: Ich
erinnere Sie, wie heute Restaurants nach kommerziellen
Gesichtspunkten eingerichtet werden, an die Restaurantketten,

in denen alles geplant, nach Rendite berechnet ist,
Selbstbedienung, Fütterung, wie es Chaplin im Film
«Modern times» vorausgesehen hat: Die einzelnen sitzen
an Kunststofftischen, alles ist praktisch, zweckmässig.

Was so im Restaurant vordemonstriert wird, nimmt immer
mehr auch in den Familien überhand: Der Kühlschrank
wird zum grossen Selbstbedienungsladen, aus dem sich
jeder schlecht und recht verpflegt. Das Essen ist praktisch
geworden - die Speisen brauchen nicht mehr lange und
mühsam gerüstet zu werden, halb oder ganz Vorgekochtes
ist tiefgekühlt im Geschäft zu beziehen und steht auf Abruf
bereit.

Ähnliches nun ist auch in den Kirchen zu beobachten.
Auch hier schwindet bei vielen der Sinn für das Mahl. Die
evangelische Kirche ist zwar daran, das Abendmahl neu
zu entdecken, häufigere Feiern einzuführen, aber es sind
erst anfangliche Versuche.

Die katholische Kirche mit ihrer langen Messtradition, der
sonntäglichen Eucharistiefeier, beklagt immer mehr, dass
die junge Generation schwer für das sonntägliche Mahl in
der Kirche zu gewinnen sei.

489



Ist die Entwicklung, wie wir sie zu Hause beobachten und
die Entwicklung, wie sie von den Kirchen beklagt wird,
ein zufalliges Zusammentreffen? Oder steckt mehr
dahinter? Hat beides miteinander zu tun?

Ich bin davon überzeugt, dass es einen Zusammenhang
zwischen beiden Phänomenen gibt, dass die Krise des

Mahls, wie es in der Kirche gefeiert wird, auch etwas von
den Schwierigkeiten mit dem Essen zu Hause sagt.

Eine der bekannten Geschichten, die in diesem
Zusammenhang aus der Bibel berichtet werden, ist die sogenannte
Brotvermehrung.

Gerade weil die Bibelstellen uns so vertraut sind, lohnt es

sich, einen genauen Blick darauf zu tun.

Wir lesen im Markustext: «Die Apostel versammelten sich
wieder bei Jesus und berichteten ihm alles, was sie getan
und gelehrt hatten. Da sagte er zu ihnen: Kommt mit an
einen einsamen Ort, wo wir allein sind, und ruht ein wenig
aus. Denn sie fanden nicht einmal Zeit zum Essen, so
zahlreich waren die Leute, die kamen und gingen. Sie

fuhren also mit dem Boot in eine einsame Gegend, um
allein zu sein. Aber man sah sie abfahren, und viele
erfuhren davon; sie liefen zu Fuss aus allen Städten dorthin
und kamen noch vor ihnen an. Als er ausstieg und die
vielen Menschen sah, hatte er Mitleid mit ihnen, denn sie

waren wie Schafe, die keinen Hirten haben. Und er lehrt
sie lange.» (Mk 6,30-34)

Mir scheint diese Beobachtung wichtig: Auf der einen Seite
haben wir die Jünger, die sich so redlich abgemüht haben.
Achten wir darauf, was sie sich nun als Besonderes
ausgedacht haben: Sie möchten endlich Zeit haben zum
Essen - für eine wirkliche Mahlzeit, wo sie beieinander
sind, ihren Freund in der Mitte haben.

Auf der andern Seite haben wir das Volk, einen versprengten
Haufen von Leuten, die alle ihr Elend mit sich tragen,

ruhelos auf der Suche nach etwas, nach jemandem, nach
Jesus.

Jesus erkennt den Sachverhalt, spürt, was sie mit sich

tragen und hat Erbarmen; er lehrt sie, spricht ihnen Mut zu.

Dabei kann es freilich nicht bleiben. Auf der Wiese am See

Genezareth wird es langsam Abend, die Jünger sind
beunruhigt, denken, es sei nun langsam Zeit die Leute
heimzuschicken, in die Dörfer, damit sie sich dort mit
Lebensmitteln eindecken.

Jesus sieht es anders: «Gebt ihr ihnen zu essen.» Er spürt,
dass die Leute etwas ganz anderes nötig haben. Sie möchten
auch zu der Mahlgemeinschaft gehören, wie sie die Jünger
eben bei Jesus gesucht und mit ihm erlebt haben - sie
möchten nicht länger die Masse sein, die betreut wird,
sondern Freunde, die dabei sind - Brüder!

Wenn Jesus sagt «Gebt ihr ihnen zu essen», dann meint
das nichts anderes als das:

Nehmt sie auch in die Gemeinschaft auf!

Die Jünger zeigen sich begriffsstutzig. «Sollen wir hingehen
und für zweihundert Denare Brot kaufen und es ihnen

geben, damit sie zu essen haben?» Sie fragen extra dumm

- denn sie wissen genau, um was es geht. Sie sollen ihre
Tischgemeinschaft erweitern, sie sollen ihren Extraplatz
nun mit der grossen Masse teilen.

Jesus lässt sich nicht beirren - er fragt: Wieviel Brote habt
ihr? Im Markusbericht: «Geht und seht nach. Sie sahen
nach und berichteten: Fünf Brote und ausserdem zwei
Fische. Dann befahl er den Leuten zu sagen, sie sollten
sich in Gruppen ins grüne Gras setzen. Und sie setzten sich
in Gruppen zu hundert und zu fünfzig. Darauf nahm er
die fünf Brote und die zwei Fische, blickte zum Himmel
auf, sprach den Lobpreis, brach die Brote und gab sie den
Jüngern, damit sie sie an die Leute austeilen

Und dann geschah es, dass die Bibel sagen kann: «Alle
assen und wurden satt.»

Diese Geschichte wird zu Recht als Wunderbericht gelesen

- unterschiedlich ist die Meinung freilich, worin das

Wunder besteht. Liegt es darin, dass die Leute satt waren?

- dass sie etwas im Bauch hatten?

Kann das Wunder nicht auch darin bestehen, dass es nun
möglich wurde, ein Mahl mit allen zu halten, dass der enge
Jüngerkreis gesprengt wurde?

Es wurde ein Mahl, auch wenn es nur in einfachem Brot
bestand - nur in einfachem Brot, oder: weil es gerade im
einfachen Brot bestand?

Ich glaube, das zweite ist richtig!

Wenn es heisst, Jesus habe ein feierliches Ritual am Brot
begangen, habe es erhoben, dem Vater gedankt, dann ist
nicht gemeint, dass dieses Brot nun irgendwie anders
werden sollte, dann ist es ein Hinweis, dass das Brot in
sich, als alltägliche Nahrung, etwas wichtiges ist. Dieses
einfache, gewöhnliche Nahrungsmittel der Armen hat
seine Weihe erhalten.

Das grosse Mahl, von dem das Neue Testament berichtet,
besteht gerade nicht in auffalligen wichtigen Speisen,
sondern im einfachen, alltäglichen Brot. Dies ist ein
Hinweis, wie wir das Mahl wieder zurückgewinnen können.

Es fängt damit an, dass wir kleine Dinge, einfache
Speisen wieder ernst nehmen. Viele von Ihnen wissen, wie
man in der Kriegszeit zum Brot Sorge getragen hat, wie es

beinahe etwas Heiliges war. Die letzten alten Brotreste
fanden in der Küche noch Verwendung. Das war nicht nur
darum, weil man den letzten Rest Nahrung brauchte,
man wusste auch etwas davon, wie das Brot gewachsen ist,
wie es gepflanzt, geerntet, gemahlen und gebacken wurde.
Das Brot war nicht einfach Nahrung. Es trug die Spur der
Erde und des Himmels, unter dem es gewachsen ist. Man
betete um eine gute Ernte. Sie war ein Geschenk. Und
gleichzeitig wusste man etwas von der Arbeit des Bauern
und Bäckers, die das Brot entstehen Hess.

Ich glaube, dass das Mahl damit beginnt, dass wir diese

Dinge wieder ernst nehmen, dass wir das Brot wahrnehmen

- nicht das Brot allein.

Es gibt einen Aufsatz von Martin Heidegger, in dem er
Ausführungen über den Krug macht - das Gefass, das auf
dem Tisch steht (falls nicht schon praktischere Plastik-

490 Schweizer Heimwesen X/83



9./10. November 1983

«Fördern durch Fordern»
Fortbildungstagung für Altersheimleitung und Kaderpersonal
im Landhaus Solothurn

Tagungsleitung: Peter Halier, Brugg

PROGRAMM

9. November
10.00 Beginn der Tagung mit

Kaffeeausschank
10.30 «Fördern durch Fordern - Leitbild für

das Alters- und Pflegeheim»
Dr. Armin Beeli, Luzern

12.15 Gemeinsames Mittagessen
14.15 Persönliche Stellungnahmen zum

Thema
- Elsa Briner, Heimbewohnerin
- Leonie Mühlebach, Küsnacht, neu im

Ruhestand

Kaffeepause

- Fritz Käser, Zuchwil, Leiter des
Pflegedienstes

- René Künzli, Berlingen, Heimleiter
17.00 (zirka) Hotelbezug
18.30 Apéro und gemeinsames Nachtessen

im Landhaus Solothurn

10. November
09.30 Podiumsgespräch unter Leitung von

Beat Wattinger, Zuchwil
Mitwirkende:
Elsa Briner / Leonie Mühlebach
Fritz Käser, René Künzli

10.30 Kaffeepause

11.00 «Fördern durch Fordern -
Möglichkeiten und Grenzen von
Aktivierungsmassnahmen in Altersund

Pflegeheimen»
Prof. Dr. Ursula Lehr, Bonn

12.30 Gemeinsames Mittagessen

14.15 Exkursionen nach Wahl
bis - geführte Stadtbesichtigung
15.15 - Besuch der Museen

Kosten

Bei Voranmeldung: Fr. 120-Tagungskarte für VSA-Mitglieder und Mitarbeiter aus
VSA-Heimen

Fr. 150 - Für Nichtmitglieder
In der Tagungskarte inbegriffen sind 2 Mittag- und 1 Nachtessen
Bei Kartenbezug am Tagungsbüro: Pro Tag Fr. 50-, Verpflegung nicht inbegriffen, aber
möglich.

Anmeldungen bis 20. Oktober 1983
an das Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich, Tel. 01 252 49 48.

491



gefasse oder Einwegflaschen ihn verdrängt haben). Der
Krug ist für Heidegger Anlass zu tiefem Nachdenken.
Dabei stellt er fest: Der Krug hat sein Wesen vom Behalten
und Ausgiessen her, vom Sammeln und Verteilen.
Einschenken aus dem Krug - ist Geschenk. (Achten Sie auf
den Sinn der Worte «Schenken - Geschenk».) Das, was
der Krug gibt, ist Wasser oder Wein - ist eine Gabe, die
wie das Brot vom Himmel kommt:

«Im Wasser des Geschenkes weilt die Quelle. In der Quelle
weilt das Gestein, in ihm der dunkle Schlummer der Erde,
die Regen und Tau des Himmels empfängt. Im Wasser der
Quelle weilt die Hochzeit von Himmel und Erde. Sie

weilt im Wein, den die Frucht des Rebstocks gibt, in der
das Nährende der Erde und die Sonne des Himmels
einander zugetraut sind. Im Geschenk von Wasser, im
Geschenk von Wein weilen jeweils Himmel und Erde
Im Wesen des Kruges weilen Erde und Himmel.» (Martin
Heidegger «Das Ding» in M. Heidegger «Vorträge und
Aufsätze». Neske-Verlag.)

Es ist denkwürdig, wie früher einmal das Ausgiessen eine
religiöse Bedeutung hatte: Ein erster Schluck bedeutete
Trankopfer. Man wusste, was der Krug, was sein Inhalt
bedeutete, das was Heidegger in seinem Aufsatz so nennt:
«Im Geschenk des Gusses weilen zumal Erde und Himmel,
die Göttlichen und die Sterblichen.»

Etwas Ähnliches geht uns auf, wenn wir der Bedeutung
nachgehen, die der Kelch im Neuen Testament hat.
Zunächst ist es der Kelch, wie er in der Erzählung der
Hochzeit von Kana auftaucht: das Gefass, aus dem die
Freude getrunken wird. Später wird daraus das Gefass im
Abendmahlssaal, der Kelch, mit dem der neue Bund mit
Gott, die Versöhnung des Himmels mit der Erde gefeiert
wird.

Ich habe in den letzten Jahren manchmal Einblick in neu
errichtete Alters- oder Pflegeheime erhalten. Dabei wurde
mir auch die Küche vorgestellt: ein reibungslos geplanter
Ablauf, hygienisch einwandfreie Speisetechnologie. Ich
glaube, das alles ist wichtig. Aber ist bei diesem Planen
auch einmal das geschehen, dass man sich hingesetzt hat,
über ein Stück Brot, über einen Krug, über den Tisch
meditierte? Haben sich die Planer und Verantwortlichen
einmal die Mühe gemacht, diese ganz einfachen Dinge zu
erfühlen, wahrzunehmen? Beim Einkauf von Geschirr
nicht allein daran zu denken, ob und wie es stapelbar ist?
Haben sie auch daran gedacht, dass es Gefasse sind, die
auf dem Boden stehen und gegen den Himmel offen sind?
Dass sie in der Hand von alten Menschen liegen, an jene
Gefasse erinnern, die sie als Kind von ihrer Mutter in die
Hand bekommen haben? - Sagen wir nicht, solches sei ja
selbstverständlich, oder das sei allzu weit hergeholt.
Gerade in einem Heim, wo Menschen unbeweglich geworden

sind, spielen diese einfachsten Dinge eine so wichtige
Rolle.

Und noch etwas: Müssen nicht unsere alten Leute darum
so oft auf das Fernsehen ausweichen - auf irgendeine
banale Abwechslung, weil ihnen irgendwann einmal der
Sinn für diese ganz einfachen, aber so wichtigen und
sprechenden Symbole des Alltags verloren ging, weil ihnen
das Brot nichts mehr vom Himmel und das Wasser nichts
mehr von der Erde sagt?

In einem Überblick möchte ich kurz noch drei weitere
biblische Mahlberichte streifen.

Das erste ist das Paschamahl, wie es in der Bibel als
Erinnerungsmahl an die Befreiung beschrieben wird - und
wie es von gläubigen Juden heute noch in den Häusern
gefeiert wird.

Und wiederum, nur wenig später erscheint das Gefass als
der Kelch in Gethsemane, den Jesus nicht mehr trinken
wollte. Übermütige Hochzeitsfreude bis zum Kelch, den

man von den Lippen weist - beides ist darin enthalten, die
Geschichte menschlicher Gefühle und Gemeinschaft.

Das Entdecken dieser kleinen Dinge ist wichtig. Ein
Erwachsenenbildner hat sein Buch (ein Bericht über eine
zehnjährige Tätigkeit in der Erwachsenenbildung) mit
«Der Apfelschnüffler» betitelt. (Bruno Dörig «Der
Apfelschnüffler», Reinhardt-Verlag.) Er erzählt von einer
Übung, mit der er gerne Meditationskurse einleitete
beziehungsweise Leute zum Meditieren brauchte, ohne
dass sie es eigentlich merkten. Er liess sie einen Apfel mit
allen Sinnen wahrnehmen: Man ertastet den Apfel mit
geschlossenen Augen mit den Händen, aber auch mit dem
Tastsinn. Man nimmt den Duft wahr, hört auf das
Knacken beim ersten Biss und isst den Apfel ganz langsam
und schweigend. Das ist für viele ungewohnt. Die Übung
hat Bruno Dörig bei einer Teilnehmerin auch einen
Spitznamen eingebracht: «Apfelschnüffler»; er lässt sich

gerne so nennen.

Ich denke hier auch an den Luzerner Maler Otto Heigold,
der das Leben des Menschen im Symbol von Haus, Tisch,
Bett darstellt. Der Tisch kommt bei ihm in tausenderlei
Variationen vor. Im Tisch drückt sich alles aus, was für
den Menschen und seine Gemeinschaft wichtig ist. Hier
wäre ein kleiner Exkurs in unsere Alltagswelt fällig.

Es ist für mich ein Erlebnis, das ich kaum vergessen werde,
als ich an einem solchen Pascha in einer jüdischen Familie
teilnehmen durfte.

Nach einer kürzeren Gebetszeit in der Synagoge ging man
auf den Heimweg. Zu Hause warteten bereits einige Gäste.
Man tauschte Geschenke aus (ähnlich wie bei uns an
Weihnachten). In der Mitte standen der Tisch, der sieben-
armige Leuchter, der Kelch und runde, fladenartige Brote.
Am Tisch versammelt, eröffnete der Vater die Gebete,
Psalmen, die aus gedruckten Vorlagen mitgebetet wurden.
Dann musste der Jüngste in der Runde die rituelle Frage
stellen: Was feiern wir heute, jetzt in dieser Nacht? Und
dann kam die erzählende Erklärung des Vaters: das ist die
Nacht, in der wir aus der Hand des Königs von Aegypten
befreit wurden, die Nacht, in der wir aus der Sklaverei
gerettet wurden durch die Kraft des Herrn.

Das erste Pascha wurde ja in Aegypten gefeiert - als das

Volk, zum Aufbruch bereit, auf die Weisung des Moses
wartete.

In Gedanken an diese wunderbare Befreiung und an das,
was am Schilfmeer geschah - als das Heer des übermächtigen

Pharao in den Fluten des Roten Meeres ertrank -
feiern die Juden dieses Fest, brechen das Brot und trinken
viermal rituell aus dem bereitgestellten Becher. Sie denken
dabei nicht nur an die erste Sklaverei und die erste
Befreiung, sondern an die lange leidvolle Geschichte der

492 Schweizer Heimwesen X/83



Einführung in die Arbeit mit Betagten
im Heim

In Zusammenarbeit mit dem Institut für Angewandte Psychologie Zürich führt der. Verein für
Schweizerisches Heimwesen VSA den Kurs «Einführung in die Arbeit mit Betagten im Heim»
wieder durch. Dieser Einführungskurs, der vom 27. Februar 1984 bis zum 5. November 1984
dauert (27 Montage zu je vier Stunden), richtet sich an folgende Interessenten:

- Personen ohne Heimerfahrung, welche sich im Sinne eines Zweitberufs auf die Übernahme
eines Heims oder einer andern Institution zur Betreuung Betagter vorbereiten möchten

- Mitarbeiter von Alters- und Pflegeheimen in Kaderposition

- Vertreter von Heimträgerschaften und Mitglieder von Heimkommissionen, die sich mit der
Problematik der Aitersarbeit vertraut machen wollen

- Leiter/innen von Kleinheimen (Pensionen) der Betagtenpflege mit weniger als fünf Mitarbeitern
(inklusive Heimleitung)

Der Einführungskurs bildet unter Umständen eine gute Vorbereitung auf den VSA-Grundkurs
für Heimleitung.

Themenkreise:

Die Situation des alten Menschen

Körperliche Veränderungen im Alter
Psychische Veränderungen im Alter

Grundlegende Methoden der Betreuung alternder
Menschen

Kursort: Institut für Angewandte Psychologie Zürich, Merkurstrasse 20, 8032 Zürich.

Kursleitung: C. D. Eck, stellvertretender Direktor, und Max Moser, dipi. Psychologe, sowie weitere Mitarbeiter
des Instituts für Angewandte Psychologie und Gastreferenten des VSA.

Kurskosten: Fr. 1700-
Fr. 1500- bei VSA-Mitgliedschaft des Heims oder bei persönlicher Mitgliedschaft

Die Teilnehmerzahl ist beschränkt. Bewerber werden auf ihre Eignung überprüft (Mindestalter
25 Jahre). Folgende Kurstage (jeweils Montag von 09.00 bis 13.00 Uhr) sind vorgesehen:

27. Februar; 5., 12., 19. und 26. März; 2., 9. und 30. April; 7., 14., 21. und 28. Mai; 4., 18. und 25.
Juni; 20. und 27. August; 3., 10., 17. und 24. September; 1„ 8., 15., 22. und 29. Oktober; 5.
November.

Nähere Auskünfte und Kursunterlagen sind beim Sekretariat VSA, Seegartenstrase 2,
8008 Zürich, Telefon 01 252 49 48, erhältlich.

Anmeldeschluss: 7. Januar 1984.

493



Progrome, des Holocaust - an die lange Geschichte, von
Not und Befreiung. Aber dieses Paschamahl ist nicht nur
eine rituelle Feier. Eingebaut in den Ritus findet auch ein
wirkliches Mahl statt, das dann wiederum mit Gebeten
abgeschlossen wird.

Ich glaube, dass wir deshalb solche Mühe haben mit dem
Mahl in der Kirche, weil wir diesen Zusammenhang mit
dem jüdischen Paschamahl zu wenig sehen. Hier ist es

wirklich das Mahl der Befreiung, die Erinnerung an die
Befreiung, die beim Mahl gefeiert wird. Beim Abendmahl
ist ja vor allem das geschehen: Jesus hat bei einem solchen
Mahl den rituellen Kelch genommen und gesagt: In diese
lange Geschichte der Befreiung hinein sollt ihr nun auch
das stellen, was ich vom Vater gebracht habe, die Botschaft
vom Reich Gottes - von der Nähe Gottes - und die
Erinnerung an mich.

Damit Essen zum Mahl werde, ist es nötig, dass die
Menschen etwas von der Befreiung Gottes erfahren.

Nehmen wir das einmal in einem allgemein menschlichen
Sinn: Das Grundproblem des Menschen ist seine
Verhaftetheit in sich selber. Verstrickt in die eigenen
Probleme, den eigenen Egoismus kreist der Mensch um sich
selber, ist sich selber der wichtigste und nächste. Dadurch
macht er sich aber auch zum Gefangenen seiner selbst. Er
findet nicht aus sich heraus, zum andern, zum Mitmenschen

hin.

Ein Mahl kann unter diesen Umständen nie und niemals
stattfinden.

Jeder bleibt ja allein. Erst, wenn der Mensch von sich selber
befreit wird, kann er auf den andern zugehen. Dies aber,
sagt die Bibel, ist nur möglich durch das befreiende
Handeln Gottes, dessen man beim Mahl inne wird. Dort
erreicht uns die Botschaft, dass einer stärker ist als unser
Egoismus.

Beim jüdischen Paschamahl geschieht dies durch die
Erzählung von der Befreiung.

Brauchte es nicht viel mehr solches direktes Erzählen?
Müssten wir nicht gerade alten Menschen oft auch solche
Geschichten erzählen, die Mut machen, die Glauben
geben, dass der Mensch letztlich nicht im eigenen Käfig
bleibt, als Gefangener seiner selbst enden wird? Wäre es

nicht denkbar, unsere Essenszeiten ab und zu mit einer
solchen Erzählung einzuleiten?

Wäre dies jedenfalls nicht wichtiger, als darüber zu klagen,
dass alte Menschen nicht nur eigen, sondern auch eigensinnig

werden?

Für die Bibel ist es jedenfalls ein gewaltiges Werk, wenn
der Mensch von solcher Botschaft der Befreiung getroffen
wird.

Das Mahl hat in den ersten christlichen Gemeinden eine
wichtige Rolle gespielt: wiederum in der doppelten Form,
die man vom Judentum her kannte, als rituelles Begehen

- und gleichzeitig auch als wirkliches Mahl, zu dem man
am Sonntag zusammenkam: die Freien zusammen mit den
Sklaven, die Reichen und die Armen. Man teilte mitein¬

ander, und durch dieses Mahl entstand eine Gemeinschaft,
die so eng und innig war, dass man sie «einen Leib» nennen
konnte.

So mindestens war es kurze Zeit - so wenigstens war es

geplant. Denn kaum war Paulus von Korinth weggezogen,
kamen schlimme Nachrichten.

Er hörte, dass sich in die sonntägliche Feier Missbräuche
eingeschlichen hatten, dass die Reichen sich an extra
Tische setzten, dass die ihre besondere Speise für sich
behielten, nicht teilten und oft nicht einmal aufdie Sklaven
warteten. Dies hat den Zorn des Paulus herausgefordert
und zu scharfen Vorwürfen geführt: «Was ihr da feiert, das
kann man nicht mehr das Herrenmahl nennen, wer
unwürdig isst und trinkt, der isst und trinkt sich das

Gericht, da er den Leib des Herrn nicht unterscheidet.»
(1. Kor. 11)

Dieses unwürdige Essen und Trinken hat man mindestens
in katholischem Raum stark persönlich verstanden: es

habe etwas mit der innern Gesinnung zu tun, mit der
Andacht oder Würdigkeit, mit der man den Leib des Herrn
empfangt. Bei Paulus war es etwas anderes: Das unwürdige
Essen und Trinken, das war die Separation, das waren die
Extratische der Reichen in der Gemeinde. Dadurch, dass
sie sich absonderten, ist das entstanden, was für Paulus so
schlimm war: Der Leib des Herrn ist jetzt geteilt,
entzweigeschnitten. Die Gemeinde ist nicht mehr jene Gemeinschaft,

die man als Leib verstehen kann; und - fügt darum
Paulus hinzu - kein Wunder, dass es bei euch soviele
Kranke gibt.

Das unwürdige Essen und Trinken kommt also vom
Mangel an Liebe, an Teilen her. Die Gemeinde richtet
nicht mehr ihren Dienst aus. Dadurch ist das Mahl zerstört.

Ist es anders in einem Heim? Ist es nicht oft schwer, dass
so wenig von Gemeinschaft spürbar ist? Ist nicht dann das
Mahl nahe, wenn das Teilen gelingt, wenn man aufeinander

wartet, einander hilft?

Es scheint wichtig, in einem Heim diese Tendenzen
bewusst zu verstärken- Bestätigung zu geben, wo es gelingt,
die Möglichkeiten für solche kleinen Dienste vorzusehen.
Dies ist ja darum schwierig, weil wir uns Dienste erkaufen
können, weil wir mit mehr oder weniger Geld glauben,
Anspruch auf Dienstleistungen zu haben. Dies macht uns
aber arm, ärmer als Menschen, die in Zeiten leben, in
denen man auf Dienst angewiesen war. Welche Möglichkeiten

gibt es, das Teilen beim Essen bewusst werden zu
lassen?

Noch von einem Mahl müssen wir in diesem Zusammenhang

sprechen.

Es ist das Mahl, das im Prophetenbuch erwähnt wird. Im
25. Kapitel lesen wir bei Jesaja: «Der Herr der Heerscharen
wird auf dem Berg Zion allen Völkern ein Mahl bereiten
mit feinsten Speisen, ein Gelage mit edelsten Weinen, mit
besten und feinsten Speisen, mit besten und edelsten
Weinen. Er nimmt hinweg auf diesem Berg die Hülle, die
alle Nationen verhüllt und die Decke, die alle Völker
bedeckt. Er vernichtet den Tod für immer. Gott der Herr
wischt die Tränen ab von jedem Gesicht.»

494 Schweizer Heimwesen X/83



Dies ist der Text vom Völkermahl, das am Ende der Zeiten
den Menschen geschenkt wird. Es ist eine Hoffnung, die
elektrisieren kann. Der Text spricht von dem grossen
Ausgleich von Reich und Arm, Hoch und Niedrig, Schwarz
und Weiss - ein Text, der uns vom Frieden träumen lässt.

Es sind solche Texte, die etwa hinter dem grossen Träum
des Martin Luther King stehen, der schreibt: «Meine
Freunde, in diesen Tagen unserer Mühsal und Enttäuschung

habe ich einen Traum geträumt... Ich träumte,
dass eines Tages auf den roten Hügeln Georgias die Söhne
einstiger Sklaven und die einstigen Sklavenhalter brüderlich

vereint am gemeinsamen Tisch sitzen werden. Ich
träumte, dass der Staat Alabama, wo heute der Gouverneur
ungerechte Verbote und Anordnungen erlässt, sich
umwandeln wird, so dass dann kleine schwarze Knaben und
schwarze Mädchen den weissen Knaben und den weissen
Mädchen die Hände reichen können, um als Brüder und
Schwestern gemeinsam den Weg in die Zukunft zu
beschreiten ...»

Die biblische Mahlgeschichte endet also bei dieser Vision,
bei einem Mahl, wie wir es nur hoffen, träumen können,
wie es unsere Hoffnung weckt, herausfordert, anstachelt.

Nochmals zurückgefragt: Gilt dies nicht von jedem Mahl,
wenn es gelingen soll? Ist nicht das der Grund, warum
Menschen an einen Tisch sitzen, zusammenkommen: weil
sie nicht nur ein Erlebnis für den Augenblick, nicht nur
etwas für sich selber suchen, sondern etwas, das sie

aufmuntert, Zukunft und Hoffnung gibt? Leidet unser
Mahl nicht daran, dass wir diese Hoffnung nur für uns
selber suchen? Für mich fallt auf jedes Essen, auf jedes
Mahl der Schatten des Hungers der Dritten Welt, der
ungelösten Brotfrage. Diese macht, dass jedes unserer
Essen etwas Unerlöstes hat, dass wir nur auf Hoffnung hin
unser Mahl wirklich gestalten können. - Dennoch, diese
Hoffnung dürfen wir auch feiern.

*

Wir haben eingangs festgestellt, dass es mit dem Mahl unter
den Menschen nicht allzuweit her ist. Viele leiden
darunter, möchten etwas dagegen tun, geben sich alle Mühe.
Man richtet schöne Tische, setzt Kerzen auf den Tisch,
Vereine setzen sich oft ein, um etwas zu bieten. Im Heim
oder zu Hause werden Geburtstage, Weihnachtsfeiern
gepflegt. Man möchte das fertigbringen, was uns manchmal
in besten Augenblicken gelingt: ein Essen, das wirklich zur
Gemeinschaft, zum Mahl wird.

Beim Weg durch die Bibel zeigt sich aber: Das Gelingen
eines Mahles ist ganz und gar nicht etwas Selbstverständliches.

Das Selbstverständliche ist vielmehr, dass das Mahl
misslingt, dass Menschen dazu nicht fähig sind.

Den Menschen muss das Mahl zuerst einmal geschenkt
werden. Sie müssen aus ihrer Verstrickung befreit werden,
Vertrauen fassen. Es muss ihnen das Teilen geschenkt
werden, die Liebe, das Hoffen, bis sich das ereignet, was
wir Mahl nennen möchten.

Allen, die dafür verantwortlich sind, ist dies zur
Ermutigung gesagt: das Misslingen der Anstrengungen nicht
als Niederlage, das Gelingen eines Mahles dafür als das zu
nehmen: als ein grosses, unerwartetes Geschenk.

Kleines Handbüchlein:

«Versicherungen
im Heim»

Im VSA-Verlag kürzlich erschienen ist als kleines
Handbuch die von Dr. iur. Heinrich Sattler verfasste
Schrift «Versicherungen im Heim / Anregungen und
praktische Hilfen für Kommissionen, Heimleiter
und Mitarbeiter». Die Broschüre, die in jedem Heim
zu Rate gezogen werden sollte, kann jetzt beim
Sekretariat VSA, Verlagsabteilung, bestellt werden.

In den Vorbemerkungen schreibt der Verfasser: Das
kleine Buch kann weder den Rechts- noch den
Versicherungsspezialisten ersetzen noch kann es die
Besonderheiten eines jeden Heimes berücksichtigen
oder gar fertige Rezepte für die vom einzelnen Heim
zu treffenden Entscheide liefern. Es soll jedoch den
Verantwortlichen - vor allem Kommissionen und
heimleitern - helfen, die ihrem Heim angepassten
Lösungen leichter zu finden. Es kann auch den
Arbeitnehmern der Heime helfen, ihre Pflichten und
Rechte besser kennenzulernen. Die Auswahl der
behandelten Themen ist nach praktischen Gesichtspunkten

erfolgt: Welche Fragen bereiten dem Heim
am ehesten Probleme oder werden übersehen oder
sind im Moment von grosser Aktualität?

Die Sicherheitsbedürfnisse des Schweizers ironisierend

hat Max Frisch einmal gesagt, die grösste Angst
des Schweizers sei es, ohne Lebensversicherung zu
sterben. Die Sicherheitsbedürfnisse von vielen
Heimverantwortlichen scheinen weniger gross als
die des Durchschnittseidgenossen zu sein, zumindest
sind sie oft undifferenziert, zeigt es sich doch, dass
erhebliche Risiken im Heim oft nicht erkannt und
nicht versichert werden, andere durchaus tragbare
Risiken hingegen durch Versicherungsschutz
abgedeckt sind. Mit andern Worten: Es kann nicht darum
gehen, für einen möglichst totalen Versicherungsschutz

zu plädieren. Das Ziel wäre hingegen, die
unter vernünftigem Aufwand versicherbaren Risiken,

die das Heim, seine Bewohner, Organe und
Mitarbeiter aus verschiedensten Gründen nicht
tragen können, abzudecken».

Bestellung

Wir bestellen hiermit

Exemplar(e) der Schrift «Versicherungen im Heim»
zum Preis von Fr. 15.— (exkl. Versandspesen).

Name, Vorname

Name des Heims

PLZ, Ort und Adresse

Bitte senden an Sekretariat VSA, Verlagsabteilung,
Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich.

495


	Essenszeit oder Mahlzeit?

