
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 54 (1983)

Heft: 8

Artikel: Ist der Mensch auch mehr, als er isst?

Autor: Abbt, Imelda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811952

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811952
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dr. Imelda Abbt:

Ist der Mensch auch mehr, als er isst?

Die traditionelle Herbsttagung des VSA für Altersheimleitung und Kaderpersonal fand 1982 in Luzern statt und war
dem Thema «Der Mensch ist, was er isst - Essensformen, Lebensformen» gewidmet. Der Eröffnungsvortrag von Dr.
Alois Anklin erschien unter dem Titel «Kleine Kulturgeschichte des Essens und Trinkens» in Nr. 7/83 des Fachblatts
«Schweizer Heimwesen». Damit in engem Zusammenhang stehen die Ausführungen von Dr. Imelda Abbt, Leiterin der
Fortbildung und des Kurswesens im VSA, die in Luzern der Frage «Ist der Mensch auch mehr, als er isst?» nachging.
In diesem Jahr wird die VSA-Herbsttagung für Altersheimleitung und Kaderpersonal am 9. und 10. November in
Solothurn durchgeführt, Thema: «Fördern durch Fordern».

Die Aussage «Der Mensch ist, was er isst» stammt meines
Wissens von einem Denker aus dem letzten Jahrhundert:
von Ludwig Feuerbach (1804-1872). In seinen Werken
nimmt er immer wieder die Vorstellungen und die Illusionen

der Religion unter die Lupe. Denn - so meint er - die
Religion wirke «grundverderblich» aufdie Menschheit und
nehme ihr die Kraft zum wirklichen Leben. Der erste
«Gegenstand» für den Menschen ist der Mensch. Der
Mensch, eingebettet in die Natur, ist das Mass aller Dinge.
Das Diesseits, die Natur des Menschen im Hier und Jetzt,
ist die allein entscheidende Wirklichkeit. Deshalb ist es

auch die Aufgabe des Menschen, sich dem Greif-, Ess-,
und Fassbaren zuzuwenden, und nicht einem imaginären
Jenseits. Gläubige sollen zu Denkenden, Betende zu
Arbeitenden, Kandidaten des Jenseits zu Studenten des

Diesseits werden, usw. Was den Menschen letztlich bestimmen

muss, ist Selbstverwirklichung, als Individuum und
als Gattung. Menschliche Selbstverwirklichung aber setzt
das Ja zur Erde voraus.

Ein solches Menschenbild lässt uns denn auch eine Aussage
wie «Der Mensch ist, was er isst» in ihrem ganzen Gewicht
verstehen. Es ist u.a. auch eine Kampfansage an Jenseits-
Gerichtetheit, religiösen Glauben, Geistphilosophie. In
dieser Tradition wurde nämlich das Geistige als dasjenige
betrachtet, das das Wesen des Menschen eigentlich
bestimmt und auszeichnet. Das dreht Feuerbach um: die
Materie bestimmt den Menschen, der Mensch ist ein
Sinnenwesen. Und damit ist auch verständlich, warum für
ihn Essen und Trinken wesentliche Characteristica des

Menschen sind und das Sein des Menschen (mit-)bestim-
men.

«Der Mensch ist, was er isst», darf aber vermutlich noch
nuancierter verstanden werden. Nicht nur dass ich esse

und trinke, bestimmt mich, sondern auch was ich esse und
trinke. Das Dass des Essens bestimmt mein Wesen als

Mensch, das Was meinen besonderen Charakter. Nehmen
wir zum Beispiel Ludwig Wittgenstein, einen der grossen
Philosophen unseres Jahrhunderts. Was er ass, war in der
Regel bescheiden. Lange Zeit bestand sein Essen fast nur
aus Brot und Käse. Später meinte er einmal, es sei ihm
ziemlich gleich, was er esse, wenn es nur nicht immer das
Gleiche wäre. Diese Bescheidenheit im Essen sollte es ihm
ermöglichen, derjenige zu sein, der er immer war: ein
Suchender, einer, der umgetrieben ist von der Suche nach
dem, was sich sinnvollerweise fragen und beantworten

lässt. Dazu aber muss man von häuslichen Alltäglichkeiten
frei sein. Sich mehr als nötig um Essen und Trinken zu
kümmern, wäre diesem Suchen abträglich. Sogar von
seinem Millionenerbe trennte er sich. Er verschenkte es,
allerdings nicht an Arme, sondern äusserst Vermögende.
Tolstoi hatte ihn nämlich gelehrt, dass materielle Armut
geistigen Reichtum bedeuten kann. Den Armen Geld zu
geben, hätte ihnen diesen Reichtum nehmen können. Und
so gab er das Geld Reichen, denen es eh nicht mehr schaden
konnte. Arm zu sein, bedeutete für Wittgenstein innere
Unabhängigkeit. Dieselbe Gesinnung machte ihn frei von
Ansprüchen ans Essen und Trinken.

Wittgenstein musste entdecken, dass sprechen immer
kontextgebunden ist. Derselbe Satz kann in einem anderen
Kontext eine völlig andere Bedeutung bekommen. Wenn
wir zum Beispiel über jemdanden hören, er nehme
zusehends ab, so kann das heissen, dass er alt und müde
wird; dass er körperlich krank ist; dass er gerade in einer
Abmagerungskur steckt; dass ihn etwas Seelisches belasten

muss, usw. Je nach dem Kontext bekommt der Satz eine
andere Bedeutung. Auch unser Tagungstitel «Der Mensch
ist, was er isst» hat verschiedene Bedeutungen. Das
Tagungsprogramm hat das bereits zum Ausdruck gebracht.
Das Thema wird von ganz verschiedenen, teilweise
vielleicht ungewohnten Blickrichtungen angegangen. In meinem

Referat möchte ich nun auf die Funktion des Essens
in dreifacher Bedeutung zu sprechen kommen: Essen und
Kulturschöpfung; das Mahl und die Pflege der Freundschaft;

Essen als Ausdruck für die Sehnsucht nach dem
Unsagbaren.

1. Essen und Kulturschöpfung

Was hätten wohl unsere Urahnen mit diesem Thema
angefangen? Zunächst wäre es darauf angekommen, ob sie

Sammler, Jäger oder schon Ackerbauer waren. Je nach
dem würden ihre Aussagen über Mahlzeiten, Nahrungssuche

und Nahrungsgebrauch anders lauten. Nahrung finden
und diese sich einverleiben können, stehen am Ursprung
aller Zivilisation und aller Kultur. Ohne Nahrung kann
sich menschliches Leben nicht erhalten. Und so haben die
ersten Kulturbemühungen der Menschheit mit Sicherheit
einen - näheren oder entfernteren - Bezug zu Essen und
Trinken. Details lassen sich da natürlich nurmehr schwer

386 Schweizer Heimwesen VIII/83



ausmachen, da historische Belege dafür fehlen. Aber
manches lässt sich irgendwie doch rekonstruieren. Es muss
zum Beispiel eine echte Revolution gewesen sein, als einer
unserer Sammler-Vorfahren den tragbaren Behälter
erfand. Ohne eine Art Tasche, in der die gesammelten
Pflanzen zum Lager transportiert werden konnten, musste
eine geregelte Nahrungsvorsorge schwierig sein. Nach den
Forschern haben sich dann diese Behälter vermutlich
wieder auf die Arbeitsteilung zwischen Mann und Frau
ausgewirkt. Die körperlich kräftigeren und grösseren
Männer gingen aufdie Jagd; die Frau sorgte für die Gruppe,
indem sie Pflanzen, die leichter zu transportieren waren,
sammelte, usw. usw. So können wir wohl mit Recht sagen:
Der Mensch ist seit Ur-Zeiten, was er isst. Das trifft gewiss
aufSammler zu, aufJäger, Fischer, Bauern. Diese Bezeichnungen

weisen ja direkt aufdie jeweilige Haupt-Nahrungs-
quelle hin. Später, als die Kultur differenzierter wurde,
haben sich die Beziehungen zwischen Essen und Sein

gelockert. Für Handwerk und Industrie ist die Produktion
der Nahrungsmittel nur noch ein Sektor untere anderen.
Entsprechend treten Essen und Trinken als kulturbestimmende

Faktoren zurück. Doch heisst das nicht, dass sie

keinen Einfluss mehr auf die Kultur gehabt hätten. «Le

plaisir de manger nous est commun avec les animaux; il
ne suppose que la faim, et ce qu'il faut pour le satisfaire.
Le plaisir de la table est particulier à l'espèce humaine;
il suppose des soins antécédents pour les apprêts du repas,
pour le choix du lieu et le rassemblement des convives»
(Brillat-Savarin, ein berühmter Feinschmecker und
gastronomischer Schriftsteller, Jean-Anthelme. La Physiologie
du Goût, 1825, Chap. 14). In der Tat ist der Mensch nicht
beim blossen Nahrungseinverleiben geblieben. Er hat eine
eigentliche Ess- und Trinkkultur, oder richtiger Ess- und
Trinkkulturen geschaffen. In der Auswahl und der
Zusammensetzung der Speisen und Getränke, ihrer Zubereitung
und der Weise, wie sie genossen werden, unterschieden sich
die verschiedenen Völker und Kulturkreise nicht weniger
als durch ihre Tracht, ihre Behausungen, ihre Musik und
alle anderen Sitten und Gebräuche. Gerade aufdem Gebiet
des Essens und Trinkens sind die regionalen Eigenarten
auch heute noch, selbst innerhalb des gleichen Volkes,
stark ausgeprägt: die Innerschweizer Küche ist nicht die
Tessiner Küche und nicht die der Suisse romande. Dabei
ändert sich manches im Laufe der Zeit: die Vorliebe für
bestimmte Geschmacksrichtungen, die Zubereitungsmethoden,

die Art der Nahrungsmittel, usw.
Und das gilt nicht etwa nur für unsere Zeit. Das lässt sich
bereits in der Antike, bei Griechen und Römern, feststellen.

Glücklicherweise hat uns die griechische Literatur
neben vielen Dichtungen, in denen das Essen und Trinken
eine Rolle spielt, auch Kochbücher und Kochrezepte
hinterlassen (vgl. den ausgezeichneten Artikel von Horst
Blanck. Essen und Trinken bei Griechen und Römern, in:
Antike Welt. Zeitschrift für Archäologie und Kulturgeschichte,

Feldmeilen, 1980 [11] Heft 1, 17-35). Und diese
wechselten im Laufe der Zeit. Der berühmte Staatsmann,
Jurist und Redner, Quintus Hortensius, verdiente sich den
Dank seiner Zeitgenossen dadurch, dass er die erste
Anleitung zum Anrichten und Essen von Pfauen gab.
Eigenartig mutet die Geschichte des Ausonius, eines
berühmten römischen Dichters, an. Er feierte in seinen
Gedichten mit Begeisterung das Lob der Austern. Von da
an verloren diese aufeinmal ihr Ansehen und blieben dann
Jahrhunderte lang verkannt und verrufen. Heute ist das
bekanntlich wieder anders. Austern sind zum Beipiel bei
vielen Franzosen das Weihnachtsessen.

Übrigens schätzten, wie uns die griechische Literatur
immer wieder bezeugt, auch die Götter das Essen hoch.
Aristäus, ein Sohn des Apoll, soll der Erfinder des Käses

gewesen sein. Die Griechen wussten das zu würdigen und
erwiesen ihm göttliche Ehre. Auch Fulvius Herpinus
wurde unter die Götter versetzt, und zwar weil er das

Schneckenmästen erfand (vgl. Blumröder, Gustav B.: Des
Antonius Anthus Vorlesungen über Esskunst. Leipzig,
1838, neu ediert 1962, Bern). Dass Prometheus bei den
Göttern das Feuer stahl und es den Menschen brachte, war
nicht nur eine Missachtung der Götter. Es veränderte ihre
bisherige Stellung entscheidend. Nun konnten auch die
Sterblichen braten, kochen und dämpfen, sodass die Götter
ihnen wenig mehr voraus hatten. Die Furchtbarkeit der
Strafe, womit Prometheus belegt wurde, beweist, welchen
Frevel er begangen hatte. Und die Gabe des Feuers wussten
die Menschen schnell zu nutzen. Homers Helden schmausen

Ochsen- und Lammbraten, und rühmem sich der Kraft,
die sie dadurch gewinnen.

Dabei darf das Trinken nicht vergessen werden. Kommt
Homer auf ein Gastmahl zu sprechen, heisst es stets:
«Nachdem die Begierde des Tranks und der Speise gestillt
war» oder «uns mit Fleisch und lieblichem Wein
erquickend» (Blumröder, Gustav B. : Des Antonius Anthus
Vorlesungen über Esskunst, Wien 1962, S. 39), oder
ähnlich. Gelegentlich hält er auch das Alter des Weines
fest. Weinkenner interessiert es vielleicht, dass bei Homer
zum Beispiel auch von 1 ljährigem Wein die Rede ist.

(Von den Ägyptern dagegen weiss man, dass sie höchst
ärmlich assen und keinen Wein tranken. In der Regel
waren sie mit einem Gericht zufrieden, welches zumeist
aus Reis und Hülsenfrüchten, Gemüsen oder Wurzeln,
oder aus Milch bestand. Sie assen nur ausnahmsweise Fisch
oder Kamelfleisch.)

Kulturwerdung ist ein höchst differenzierter Prozess. Die
Erfindung des Tisches, aber auch die der Gabel, des

Messers, der Serviette, usw. bedeuteten Bereicherung, aber
immer auch neue Mühsal für die Erziehung und das

Erlernen des «guten Tons». «Spätestens vom 16. Jahrhundert

an sind die Gebote und Verbote, durch die man den
einzelnen entsprechend dem Standard der Gesellschaft zu
formen sucht, dauernd in Bewegung. Diese Bewegung ist
gewiss nicht absolut gradlinig, aber durch alle Schwankungen

und Einzelkurven hindurch ist dennoch ein ganz
bestimmter «Trend», eine bestimmte Bewegungsrichtung
zu erkennen, wenn man die Stimmen über Jahrhunderte
hin im Zusammenhang hört» (Elias, N. : Über den Prozess
der Zivilisation, S. 133, Suhrkamp Taschenbuch 158,
81/8, 8. Band). Und bis jeder diesen Trend begriffen und
sich zu eigen gemacht hat! Aus dem 16. Jahrhundert sind
zum Beispiel Manierenschriften bekannt. Diese sind
Verkörperungen der neuen, höfischen Aristokratie, die aus
Elementen verschiedener sozialer Herkunft langsam
zusammenwächst (vgl. ebd.). Mit ihr wächst auch der
unterscheidende «Knigge» des Verhaltens. So hat sich für
die Oberschicht zum Beispiel ein anderes Ess-Verhalten
herausgebildet als für die ärmeren Leute. Begreiflich, wer
nie Austern auf dem Tisch gesehen hat, weiss auch nicht,
wie «man» sie schlürft.

«Ist der Mensch auch mehr, als er isst?» Ich glaube, wir
können jetzt schon eine erste Antwort geben. Ja, eindeutig.
Mit Speise und Trank umzugehen, heisst menschlichen

387



Geist einsetzen: um körperlichen Bedürfnissen gerecht zu
werden, um Speisen zu veredeln, um Sitten und Gebräuche
zu pflegen, kurz: um menschliches Leben weiterzuzeugen,
und das nicht nur biologisch, sondern auch kulturell und
gesellschaftlich.

2. Essen und Freundschaft

Ein russischer Emigrant, der in Amerika lebt, freilich
schweren Herzens, schreibt: «Seine vertraute heimatliche
Küche sollte nur der verlassen, dessen Wunsch nach
Freiheit und danach, die Welt draussen zu erleben, stärker
ist als alles andere, aber keinesfalls der, der nur ein besseres

Leben anstrebt oder reich werden will - der wird, sogar
wenn er Erfolg hat, verdammt sein, zu leiden und ewig
seiner verlorenen Küche nachzutrauern. Diese ,Küche' ist
der traditionelle Ort zwischenmenschlicher Beziehungen,
die Russen seit jeher für wärmer und wichtiger halten als
andere, die Küche, in der sich täglich Freunde, Bekannte
treffen, dann reden, reden und nochmals reden. Um den
Tisch, in der Küche ihrer Ein-Zimmerwohnungen hocken
sie Tage und Nächte zusammen, kauen an Brot, Gurken,
Heringen, trinken dazu Wodka aus Wassergläsern und
klagen einander beredt ihr Leid. Unermüdlich werden
Pläne geschmiedet, wird gefragt, wo es gefrorenes jugoslawisches

Gemüse oder tschechische Schuhe zu kaufen gebe,
welche Leiden Tee aus Brennesseln heilen könne, usw. Ob
diese Pläne dann auch tatsächlich ausgeführt werden können,

ist nicht das Entscheidende. Geht es doch darum,
einander Verständnis und sein Mitgefühl zu zeigen»
(Sehnsucht nach der verlorenen Küche, in: Der Spiegel,
Hamburg 1982, Nr. 33, 121). Der russische Emigrant weist
auf etwas Entscheidendes hin. Man könnte davon auch
unter «Kultur» sprechen. Ich möchte es aber unter einen
neuen Titel bringen, weil es primär nicht um etwas objektiv
Machbares, nicht um etwas Äusseres oder gar Äusserliches
geht, sondern um etwas, das den Menschen im Innersten
betrifft: Mitmenschlichkeit. Essen und Trinken können
zum Ausdruck echter Mitmenschlichkeit werden, ja zur
Erhaltung und Beförderung derselben in hohem Masse
beitragen. Nicht umsonst sagt man ja, dass Eheleute Bett
und Tisch teilen. Mit einem Fremden das Essen zu teilen,
mit ihm am gleichen Tisch zu sitzen, bedeutete für viele
Naturvölker, ihn als Menschen anzuerkennen, ja als
Partner zu akzeptieren.

Mit der Küche verbunden ist der Herd, der Ofen, die
Wärme. Gastrecht gewähren heisst auch, jemanden an der
eigenen Wärme teilnehmen zu lassen. Vielen Völkern galt
das Gastrecht als etwas Heiliges. In meiner Jugend konnte
ich selber noch ein Brauchtum erleben, das zum Teil
daran erinnert. Oft kamen zum Beispiel Verwandte aus
dem Dorf, gewöhnlich ältere Leute, klopften an die Türe,
traten ein und setzten sich wortlos an den Ofen, ganz gleich,
was wir taten, ob wir am Essen waren, an einer Arbeit oder
beim Spiel. Sie waren da, gehörten dazu, darüber verlor
niemand ein Wort. Sie waren selten gesprächig. Manchmal
«heuschten» sie etwas zum Essen oder einen Kaffee
Schnaps. Es gab ein unbestrittenes Recht auf einen Platz
am Ofen und, wenn immer nötig, selbst auf Speise und
Trank. Ich habe ähnliches auch schon von anderen
Gegenden in der Schweiz gehört. Heute sind diese Bräuche
weitgehend verschwunden. Sozialversicherte Menschen
haben das nicht mehr nötig, sie leben anders.

Und doch brauchen auch sie - wir! - menschliche Wärme,
Anteilnahme, Verantwortung füreinander,
zwischenmenschliche Bindungen. Herd, Küche, Ofen, die sind
vielleicht von gestern, die sind ersetzbar, aber nicht das
Teilen. Speise und Trank mit einem anderen Menschen
zu teilen ist und bleibt eine Geste der Bereitschaft, mit dem
andern zu sein, ihn zu akzeptieren, mit ihm zu reden. Nicht
selten ist es mehr: ein Zeichen der Zugehörigkeit, der
freundlichen Gesinnung, der Zuneigung, der Verantwortung

füreinander. Vom Essen ausgeschlossen zu werden,
ist nie eine Ehre, vom Tische gewiesen zu werden, ist
immer ein Schock. Wer eingeladen wird, fühlt sich geehrt.
Liebevolles Zubereiten von Speise und .Trank bringen
Freundschaft zum Ausdruck. Menschliche Begegnungen
machen das Leben lebenswert; zusammen zu essen und zu
trinken, sind vorzügliche Weisen, den Raum dafür zu
eröffnen. Tags Arbeit! Abends Gäste! - Saure Wochen!
Frohe Feste!

Ein Lehrer hat einmal gesagt: der Mensch isst, um zu leben,
lebt aber nicht, um zu essen. Dieser trivial klingende Satz
hat mich in der letzten Zeit oft beschäftigt. Verzwecklicht
er das Essen nicht zu sehr? Ich muss essen, damit ich leben
kann; ich muss im Wald spazieren, damit ich gesund
bleibe; ich besuche Kunstaustellungen, damit... Ja,

warum wohl? Doch wohl nicht nur, um einen objektiven
Zweck zu erfüllen, etwa um Bilder zu zählen. Kunst könnte
aus mir mehr Mensch machen! Genau so aber auch eine
entsprechende Einstellung zu Essen und Trinken!

Wo Essen bloss noch verzwecklicht ist, wo auch Einladungen

auf einer «Haben-Mentalität» beruhen, wird auch
nicht Freundschaft genährt. Goethe drückte das einmal
positiv auf folgende Weise aus: «Der Frauen Herz, voll
rätselhaften Zügen,/ Erprobt sich stets am Wohlgeschmack
ihrer Speisen./Wenn so ein gutes Weib kocht, brät und
schürt,/ Und in den Topf den Wunsch des Herzens rührt,/
Dass es den Gästen schmecke und gedeihe,/ Das gibt den
Speisen erst die rechte Weihe» (Wilhelm Meister).

Jacob Wagner (1775-1841), ein deutscher Philisoph,
schrieb zu Beginn des letztes Jahrhunderts: «Dass gemeinsame

Mahlzeiten bei allen Völkern und zu allen Zeiten als
ein menschenverbindendes Mittel angesehen worden sind,
hat seinen tiefen Grund in der menschlichen Natur selbst,
als welche aus Himmlischem und Irdischem zu schöner
Verschmelzung beider Elemente gemischt den Genuss der
Speise über die tierische Form hinausheben und durch
Einwebung gemütlichen und geistigen Lebens veredeln
will. Haben ja manche, von der Hoheit der Menschennatur
tief ergriffen, unter der Form des Tischgebets sogar
religiöses Leben hineinzubringen gesucht, und Philosophen

der Vorzeit haben die schönsten Aufgaben ihrer
wissenschaftlichen Darstellung unter der Form eines
Gastmahles lösen zu können geglaubt. Wenn nun die
Vermenschlichung des Genusses der Speisen in der Tat an eine
Gemeinschaft der Speisenden gebunden erscheint, so ist
auch die Mahlzeit selbst eine Ruhezeit von den Mühseligkeiten

des Lebens, also ein festlicher Punkt im Leben, und
die Labung, welche hier dem Leibe durch Speise und Trank
widerfährt, bringt auch von selbst eine Mitteilung im
Wechselgespräch geneigte Stimmung in das Gemüt» (in:
Blumröder, Gustav B. Des Antonius Anthus Vorlesungen
über Esskunst, S. 129/130). Die Sprache ist nicht mehr die
modernste und der Ton vielleicht ein wenig salbungsvoll,
aber es sind doch zentrale Gedanken in diesen Sätzen

388 Schweizer Heimwesen VI1I/83



ausgedrückt: Die Vermenschlichung des Genusses der
Speisen ist an eine Gemeinschaft der Speisenden gebunden;
das Miteinander-Essen erhöht das Essen; ja noch mehr,
bildet das Gemüt, fordert Elerzenskultur und freundschaftliche

Gesinnung; diese Gesinnung ermöglicht echtes
Gespräch, das auf den anderen zugeht, sich ihm öffnet, seine
Anliegen aufnimmt.

Berühmt ist das «Symposium» (Gastmahl), von dem
Piaton berichtet. Es war griechische Sitte, beim Gelage
nicht nur kanonartige Trinklieder zu singen, sondern auch
über ernste und heitere Themen zu diskutieren. Am
erwähnten Gastmahl nahmen ausser Sokrates fünfFreunde
teil. Das Thema, über das jeder eine kleine Rede zu halten
hatte, war die Liebe, der Eros, der nach den Griechen der
Allesbeleber des Menschen ist. Die Ausführungen gipfeln
in der Rede des Sokrates. Er berief sich auf Diotima, eine
weise Frau, und meint: die letzte und höchste Form des

Eros sei die Sehnsucht der Seele nach dem Urschönen,
nach der Idee des Schönen und Guten. Man wünschte
wahrlich, dass Gastmähler öfter in solchen Reden gipfeln
würden.

3. Essen und Sehnsucht

Das griechische «Symposium» war getragen von der Idee,
dass die Mahlzeiten gemeinsam mit den Göttern
eingenommen werden. Das Mahl war profan und religiös
zugleich. Profan, weil es sich ebenso abspielt, wie in dem
gewöhnlichen geselligen Leben der Menschen; Gesang und
Tanz nahmen dabei einen ansehnlichen Platz ein. Religiös,
weil es ein Zusammensitzen und ein Zusammenspeisen
mit den Göttern bedeutete, also in Berührung mit dem
Göttlichen stattfand. Beim antiken Mahl (Griechen, Etrus-
ker und Römer) wurden denn auch immer die Götter
angerufen und gleichsam eingeladen. Ihr Anteil wurde
wenigstens durch eine symbolisch ausgeschüttete
Weinspende angedeutet. Dem Mahl ging das Schlachten eines
Tieres voraus, auch und wenn man es sich selbst und nicht
der Gottheit schenken wollte. Dieses Schlachten war daher
für den Griechen immer ein Tieropfer. Schlachtete man
viele Tiere, da man seine Freunde oft und gerne bewirtete,
so hiess man auf griechisch «opferfreudig»; obwohl man
vielleicht weit eher «gastfreundlich» war. Der Koch und
der Metzger waren dementsprechend auch die Opferer.

So war ein Symposium in die Gemeinschaft mit Menschen,
aber auch mit den Göttern oder der Gottheit eingebettet.
Es war mit einem solchen Gastmahl ein festliches Gefühl
verbunden, und das Fest wurde als etwas Heiliges empfun¬

den. (Über Festzeiten im Heim wird Frau Züblin ausführlicher

sprechen.) Gestatten Sie, dass ich zum Schluss noch
ein paar grundsätzliche Gedanken zum Fest äussere. Statt
Fest sagte man früher auch etwa Hohe Zeiten. Es sind
Zeiten, die Unmittelbares und Ergreifendes in sich bergen.
Zeiten, die die gewöhnliche Zeit zu einem schöpferischen
Augenblick verwandeln. Wenn sich diese Zeiten auch
wiederholen und dadurch an Lebendigkeit verlieren können,

bleibt doch bei jeder Wiederholung ein Element des

Schöpferischen übrig. Deshalb ist das Festlichkeitsgefühl
etwas, das mit nichts anderem in der Welt verwechselbar
ist. Der Mensch ist miteinbezogen; das Essen wird zum
Festessen; das Fest wird zum Mahl; das Mahl wird zum
Zeichen für eine Gemeinschaft, die wiederum hinweist auf
eine Gemeinschaft mit dem Göttlichen.

«Eine rein menschliche Bemühung, eine gewöhnliche
Pflichterfüllung», schreibt der berühmte Mythenforscher
Karl Kerényi, «ist eben kein Fest, und vom Unfestlichen
aus wird man ein Fest weder begehen noch verstehen
können. Es muss etwas Göttliches hinzukommen, wodurch
das sonst Unmögliche möglich wird. Man wird auf eine
Ebene erhoben, wo alles ist ,wie am ersten Tag', leuchtend,

neu und ,erstmalig', wo man mit Göttern zusammen
ist, ja selbst göttlich wird, wo Schöpfungsodem weht und
man an der Schöpfung teilnimmt. Das ist das Wesen des

Festes. Und das schliesst die Wiederholung nicht aus. Im
Gegenteil. Sobald man durch Zeiten der Natur, durch
Tradition und durch Gewohnheit daran erinnert wird, ist
man immer wieder fähig, eines ungewöhnlichen Seins und
Schaffens teilhaftig zu werden. Zeit und Mensch werden
festlich» (Antike Religion, Wiesbaden, 1971, S. 57). Das
Fest kann das Alltägliche völlig neu und anziehend
machen, ja wie durch die Macht der Verzauberung als eben
entstanden und zum ersten Mal erlebbar. Die Erfahrung
des Festes führt uns unübersehbar vor Augen, dass ,der
Mensch mehr ist, als er isst'. Das Fest lässt den Zweckgedanken

völlig in den Hintergrund treten. Nicht das Haben,
sondern das Sein des Menschen kommt schöpferisch zum
Zuge. Trotz mehr oder weniger grossem Aufwand, der zum
Fest nötig ist, erfahren die Menschen eine tiefe innerliche
Ruhe, die im Gegensatz zur Unruhe des geschäftlichen
Alltags steht, eine Ruhe, die Lebensintensität und zugleich
Kontemplation in sich birgt, die Geniessen-Können und
Geniessen-Lassen erlaubt. Daraus wird das, was selbst den

Alltag zu etwas Hohem macht. Es eröffnet sich der Sinn
des Daseins, das Herz der Dinge, die Kräfte, die in und um
uns das Leben tragen. Dann wird dem Geiste auch das
Essen und Trinken durchsichtig. Es wird in Schönheit
gebettet und bringt etwas von der Urschönheit und
Harmonie, die Sokrates bewegt haben mag, zum Ausdruck.

Leibundgut ASW

Die Nummer 1

für optische Organisation
Nussbaumstrasse 9, 8003 Zürich, Telefon 01 463 67 35

389


	Ist der Mensch auch mehr, als er isst?

