Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 54 (1983)

Heft: 8

Artikel: Ist der Mensch auch mehr, als er isst?
Autor: Abbt, Imelda

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-811952

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-811952
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dr. Imelda Abbt:

Ist der Mensch auch mehr, als er 1sst?

Die traditionelle Herbsttagung des VSA fiir Altersheimleitung und Kaderpersonal fand 1982 in Luzern statt und war
dem Thema «Der Mensch ist, was er isst — Essensformen, Lebensformen» gewidmet. Der Eroffnungsvortrag von Dr.
Alois Anklin erschien unter dem Titel «Kleine Kulturgeschichte des Essens und Trinkens» in Nr. 7/83 des Fachblatts
«Schweizer Heimwesen». Damit in engem Zusammenhang stehen die Ausfiihrungen von Dr. Imelda Abbt, Leiterin der
Fortbildung und des Kurswesens im VSA, die in Luzern der Frage «Ist der Mensch auch mehr, als er isst?» nachging.
In diesem Jahr wird die VSA-Herbsttagung fiir Altersheimleitung und Kaderpersonal am 9. und 10. November in

Solothurn durchgefiihrt, Thema: «Férdern durch Fordern».

Die Aussage «Der Mensch ist, was er isst» stammt meines
Wissens von einem Denker aus dem letzten Jahrhundert:
von Ludwig Feuerbach (1804-1872). In seinen Werken
nimmt er immer wieder die Vorstellungen und die Illusio-
nen der Religion unter die Lupe. Denn — so meint er — die
Religion wirke «grundverderblich» auf die Menschheit und
nehme ihr die Kraft zum wirklichen Leben. Der erste
«Gegenstand» flir den Menschen ist der Mensch. Der
Mensch, eingebettet in die Natur, ist das Mass aller Dinge.
Das Diesseits, die Natur des Menschen im Hier und Jetzt,
ist die allein entscheidende Wirklichkeit. Deshalb ist es
auch die Aufgabe des Menschen, sich dem Greif-, Ess-,
und Fassbaren zuzuwenden, und nicht einem imaginadren
Jenseits. Glaubige sollen zu Denkenden, Betende zu
Arbeitenden, Kandidaten des Jenseits zu Studenten des
Diesseits werden, usw. Was den Menschen letztlich bestim-
men muss, ist Selbstverwirklichung, als Individuum und
als Gattung. Menschliche Selbstverwirklichung aber setzt
das Ja zur Erde voraus.

Ein solches Menschenbild l4dsst uns denn auch eine Aussage
wie «Der Mensch ist, was er isst» in ihrem ganzen Gewicht
verstehen. Es ist u.a. auch eine Kampfansage an Jenseits-
Gerichtetheit, religiosen Glauben, Geistphilosophie. In
dieser Tradition wurde nimlich das Geistige als dasjenige
betrachtet, das das Wesen des Menschen eigentlich be-
stimmt und auszeichnet. Das dreht Feuerbach um: die
Materie bestimmt den Menschen, der Mensch ist ein
Sinnenwesen. Und damit ist auch verstdndlich, warum fiir
ihn Essen und Trinken wesentliche Characteristica des
Menschen sind und das Sein des Menschen (mit-)bestim-
men.

«Der Mensch ist, was er isst», darf aber vermutlich noch
nuancierter verstanden werden. Nicht nur dass ich esse
und trinke, bestimmt mich, sondern auch was ich esse und
trinke. Das Dass des Essens bestimmt mein Wesen als
Mensch, das Was meinen besonderen Charakter. Nehmen
wir zum Beispiel Ludwig Wittgenstein, einen der grossen
Philosophen unseres Jahrhunderts. Was er ass, war in der
Regel bescheiden. Lange Zeit bestand sein Essen fast nur
aus Brot und Kése. Spiter meinte er einmal, es sei ihm
ziemlich gleich, was er esse, wenn es nur nicht immer das
Gleiche wire. Diese Bescheidenheit im Essen sollte es ihm
ermdglichen, derjenige zu sein, der er immer war: ein
Suchender, einer, der umgetrieben ist von der Suche nach
dem, was sich sinnvollerweise fragen und beantworten

386

lasst. Dazu aber muss man von hduslichen Alltaglichkeiten
frei sein. Sich mehr als notig um Essen und Trinken zu
kiimmern, wire diesem Suchen abtrdglich. Sogar von
seinem Millionenerbe trennte er sich. Er verschenkte es,
allerdings nicht an Arme, sondern dusserst Vermogende.
Tolstoi hatte ihn ndmlich gelehrt, dass materielle Armut
geistigen Reichtum bedeuten kann. Den Armen Geld zu
geben, hitte ihnen diesen Reichtum nehmen konnen. Und
so gab er das Geld Reichen, denen es eh nicht mehr schaden
konnte. Arm zu sein, bedeutete fiir Wittgenstein innere
Unabhéangigkeit. Dieselbe Gesinnung machte ihn frei von
Anspriichen ans Essen und Trinken.

Wittgenstein musste entdecken, dass sprechen immer
kontextgebunden ist. Derselbe Satz kann in einem anderen
Kontext eine vollig andere Bedeutung bekommen. Wenn
wir zum Beispiel iiber jemdanden horen, er nehme
zusehends ab, so kann das heissen, dass er alt und miide
wird; dass er korperlich krank ist; dass er gerade in einer
Abmagerungskur steckt; dass ihn etwas Seelisches belasten
muss, usw. Je nach dem Kontext bekommt der Satz eine
andere Bedeutung. Auch unser Tagungstitel «Der Mensch
ist, was er isst» hat verschiedene Bedeutungen. Das Ta-
gungsprogramm hat das bereits zum Ausdruck gebracht.
Das Thema wird von ganz verschiedenen, teilweise viel-
leicht ungewohnten Blickrichtungen angegangen. In mei-
nem Referat mochte ich nun auf die Funktion des Essens
in dreifacher Bedeutung zu sprechen kommen: Essen und
Kulturschopfung; das Mahl und die Pflege der Freund-
schaft; Essen als Ausdruck fiir die Sehnsucht nach dem
Unsagbaren.

1. Essen und Kulturschopfung

Was hitten wohl unsere Urahnen mit diesem Thema
angefangen? Zunidchst wire es darauf angekommen, ob sie
Sammler, Jager oder schon Ackerbauer waren. Je nach
dem wiirden ihre Aussagen iiber Mahlzeiten, Nahrungssu-
che und Nahrungsgebrauch anders lauten. Nahrung finden
und diese sich einverleiben konnen, stehen am Ursprung
aller Zivilisation und aller Kultur. Ohne Nahrung kann
sich menschliches Leben nicht erhalten. Und so haben die
ersten Kulturbemiihungen der Menschheit mit Sicherheit
einen — naheren oder entfernteren — Bezug zu Essen und
Trinken. Details lassen sich da natiirlich nurmehr schwer

Schweizer Heimwesen VIII/83



ausmachen, da historische Belege daflir fehlen. Aber
manches ldsst sich irgendwie doch rekonstruieren. Es muss
zum Beispiel eine echte Revolution gewesen sein, als einer
unserer Sammler-Vorfahren den tragbaren Behilter er-
fand. Ohne eine Art Tasche, in der die gesammelten
Pflanzen zum Lager transportiert werden konnten, musste
eine geregelte Nahrungsvorsorge schwierig sein. Nach den
Forschern haben sich dann diese Behdlter vermutlich
wieder auf die Arbeitsteilung zwischen Mann und Frau
ausgewirkt. Die korperlich kréftigeren und grosseren
Minner gingen auf die Jagd; die Frau sorgte fiir die Gruppe,
indem sie Pflanzen, die leichter zu transportieren waren,
sammelte, usw. usw. So konnen wir wohl mit Recht sagen:
Der Mensch ist seit Ur-Zeiten, was er isst. Das trifft gewiss
auf Sammler zu, auf Jiger, Fischer, Bauern. Diese Bezeich-
nungen weisen ja direkt auf die jeweilige Haupt-Nahrungs-
quelle hin. Spiter, als die Kultur differenzierter wurde,
haben sich die Beziehungen zwischen Essen und Sein
gelockert. Fiir Handwerk und Industrie ist die Produktion
der Nahrungsmittel nur noch ein Sektor untere anderen.
Entsprechend treten Essen und Trinken als kulturbestim-
mende Faktoren zurlick. Doch heisst das nicht, dass sie
keinen Einfluss mehr auf die Kultur gehabt hitten. «Le
plaisir de manger nous est commun avec les animaux; il
ne suppose que la faim, et ce qu’il faut pour le satisfaire.
Le plaisir de la table est particulier a I’espece humaine;
il suppose des soins antécédents pour les appréts du repas,
pour le choix du lieu et le rassemblement des convives»
(Brillat-Savarin, ein berithmter Feinschmecker und gastro-
nomischer Schriftsteller, Jean-Anthelme. La Physiologie
du Goit, 1825, Chap. 14). In der Tat ist der Mensch nicht
beim blossen Nahrungseinverleiben geblieben. Er hat eine
eigentliche Ess- und Trinkkultur, oder richtiger Ess- und
Trinkkulturen geschaffen. In der Auswahl und der Zusam-
mensetzung der Speisen und Getrinke, ihrer Zubereitung
und der Weise, wie sie genossen werden, unterschieden sich
die verschiedenen Volker und Kulturkreise nicht weniger
als durch ihre Tracht, ihre Behausungen, ihre Musik und
alle anderen Sitten und Gebriauche. Gerade auf dem Gebiet
des Essens und Trinkens sind die regionalen Eigenarten
auch heute noch, selbst innerhalb des gleichen Volkes,
stark ausgepragt: die Innerschweizer Kiiche ist nicht die
Tessiner Kiiche und nicht die der Suisse romande. Dabei
andert sich manches im Laufe der Zeit: die Vorliebe fiir
bestimmte Geschmacksrichtungen, die Zubereitungsme-
thoden, die Art der Nahrungsmittel, usw.

Und das gilt nicht etwa nur flir unsere Zeit. Das lédsst sich
bereits in der Antike, bei Griechen und Romern, feststel-
len. Gliicklicherweise hat uns die griechische Literatur
neben vielen Dichtungen, in denen das Essen und Trinken
eine Rolle spielt, auch Kochbiicher und Kochrezepte
hinterlassen (vgl. den ausgezeichneten Artikel von Horst
Blanck. Essen und Trinken bei Griechen und Rémern, in:
Antike Welt. Zeitschrift flir Archdologie und Kulturge-
schichte, Feldmeilen, 1980 [11] Heft 1, 17-35). Und diese
wechselten im Laufe der Zeit. Der berithmte Staatsmann,
Jurist und Redner, Quintus Hortensius, verdiente sich den
Dank seiner Zeitgenossen dadurch, dass er die erste
Anleitung zum Anrichten und Essen von Pfauen gab.
Eigenartig mutet die Geschichte des Ausonius, eines
bertihmten romischen Dichters, an. Er feierte in seinen
Gedichten mit Begeisterung das Lob der Austern. Von da
an verloren diese auf einmal ihr Ansehen und blieben dann
Jahrhunderte lang verkannt und verrufen. Heute ist das
bekanntlich wieder anders. Austern sind zum Beipiel bei
vielen Franzosen das Weihnachtsessen.

Ubrigens schitzten, wie uns die griechische Literatur
immer wieder bezeugt, auch die Gotter das Essen hoch.
Aristidus, ein Sohn des Apoll, soll der Erfinder des Késes
gewesen sein. Die Griechen wussten das zu wiirdigen und
erwiesen ihm gottliche Ehre. Auch Fulvius Herpinus
wurde unter die Gotter versetzt, und zwar weil er das
Schneckenmadsten erfand (vgl. Blumrdder, Gustayv B.: Des
Antonius Anthus Vorlesungen iiber Esskunst. Leipzig,
1838, neu ediert 1962, Bern). Dass Prometheus bei den
Gottern das Feuer stahl und es den Menschen brachte, war
nicht nur eine Missachtung der Gotter. Es verdnderte ihre
bisherige Stellung entscheidend. Nun konnten auch die
Sterblichen braten, kochen und dimpfen, sodass die Gotter
ihnen wenig mehr voraus hatten. Die Furchtbarkeit der
Strafe, womit Prometheus belegt wurde, beweist, welchen
Frevel er begangen hatte. Und die Gabe des Feuers wussten
die Menschen schnell zu nutzen. Homers Helden schmau-
sen Ochsen- und Lammbraten, und rithmem sich der Kraft,
die sie dadurch gewinnen.

Dabei darf das Trinken nicht vergessen werden. Kommt
Homer auf ein Gastmahl zu sprechen, heisst es stets:
«Nachdem die Begierde des Tranks und der Speise gestillt
war» oder «uns mit Fleisch und lieblichem Wein er-
quickend» (Blumrdder, Gustav B.: Des Antonius Anthus
Vorlesungen iiber Esskunst, Wien 1962, S. 39), oder
dhnlich. Gelegentlich hélt er auch das Alter des Weines
fest. Weinkenner interessiert es vielleicht, dass bei Homer
zum Beispiel auch von 11jahrigem Wein die Rede ist.

(Von den Agyptern dagegen weiss man, dass sie hdchst
armlich assen und keinen Wein tranken. In der Regel
waren sie mit einem Gericht zufrieden, welches zumeist
aus Reis und Hiilsenfriichten, Gemiisen oder Wurzeln,
oder aus Milch bestand. Sie assen nur ausnahmsweise Fisch
oder Kamelfleisch.)

Kulturwerdung ist ein hochst differenzierter Prozess. Die
Erfindung des Tisches, aber auch die der Gabel, des
Messers, der Serviette, usw. bedeuteten Bereicherung, aber
immer auch neue Miihsal fir die Erziehung und das
Erlernen des «guten Tons». «Spétestens vom 16. Jahrhun-
dert an sind die Gebote und Verbote, durch die man den
einzelnen entsprechend dem Standard der Gesellschaft zu
formen sucht, dauernd in Bewegung. Diese Bewegung ist
gewiss nicht absolut gradlinig, aber durch alle Schwankun-
gen und Einzelkurven hindurch ist dennoch ein ganz
bestimmter «Trend», eine bestimmte Bewegungsrichtung
zu erkennen, wenn man die Stimmen tiber Jahrhunderte
hin im Zusammenhang hort» (Elias, N.: Uber den Prozess
der Zivilisation, S. 133, Suhrkamp Taschenbuch 158,
81/8, 8. Band). Und bis jeder diesen Trend begriffen und
sich zu eigen gemacht hat! Aus dem 16. Jahrhundert sind
zum Beispiel Manierenschriften bekannt. Diese sind Ver-
korperungen der neuen, hofischen Aristokratie, die aus
Elementen verschiedener sozialer Herkunft langsam zu-
sammenwichst (vgl. ebd.). Mit ihr wichst auch der
unterscheidende «Knigge» des Verhaltens. So hat sich fiir
die Oberschicht zum Beispiel ein anderes Ess-Verhalten
herausgebildet als flir die &rmeren Leute. Begreiflich, wer
nie Austern auf dem Tisch gesehen hat, weiss auch nicht,
wie «many sie schliirft.

«Ist der Mensch auch mehr, als er isst? Ich glaube, wir
konnen jetzt schon eine erste Antwort geben. Ja, eindeutig.
Mit Speise und Trank umzugehen, heisst menschlichen

387



Geist einsetzen: um korperlichen Bediirfnissen gerecht zu
werden, um Speisen zu veredeln, um Sitten und Gebrduche
zu pflegen, kurz: um menschliches Leben weiterzuzeugen,
und das nicht nur biologisch, sondern auch kulturell und
gesellschaftlich.

2. Essen und Freundschaft

Ein russischer Emigrant, der in Amerika lebt, freilich
schweren Herzens, schreibt: «Seine vertraute heimatliche
Kiiche sollte nur der verlassen, dessen Wunsch nach
Freiheit und danach, die Welt draussen zu erleben, stérker
ist als alles andere, aber keinesfalls der, der nur ein besseres
Leben anstrebt oder reich werden will — der wird, sogar
wenn er Erfolg hat, verdammt sein, zu leiden und ewig
seiner verlorenen Kiiche nachzutrauern. Diese ,Kiiche’ ist
der traditionelle Ort zwischenmenschlicher Beziehungen,
die Russen seit jeher flir wirmer und wichtiger halten als
andere, die Kiiche, in der sich tiglich Freunde, Bekannte
treffen, dann reden, reden und nochmals reden. Um den
Tisch, in der Kiiche ihrer Ein-Zimmerwohnungen hocken
sie Tage und Nichte zusammen, kauen an Brot, Gurken,
Heringen, trinken dazu Wodka aus Wassergldsern und
klagen einander beredt ihr Leid. Unermiidlich werden
Pline geschmiedet, wird gefragt, wo es gefrorenes jugoslawi-
sches Gemiise oder tschechische Schuhe zu kaufen gebe,
welche Leiden Tee aus Brennesseln heilen konne, usw. Ob
diese Pldne dann auch tatsidchlich ausgefiihrt werden kon-
nen, ist nicht das Entscheidende. Geht es doch darum,
einander Verstindnis und sein Mitgefiihl zu zeigen»
(Sehnsucht nach der verlorenen Kiiche, in: Der Spiegel,
Hamburg 1982, Nr. 33, 121). Der russische Emigrant weist
auf etwas Entscheidendes hin. Man konnte davon auch
unter «Kultury» sprechen. Ich mochte es aber unter einen
neuen Titel bringen, weil es primér nicht um etwas objektiv
Machbares, nicht um etwas Ausseres oder gar Ausserliches
geht, sondern um etwas, das den Menschen im Innersten
betrifft: Mitmenschlichkeit. Essen und Trinken konnen
zum Ausdruck echter Mitmenschlichkeit werden, ja zur
Erhaltung und Beforderung derselben in hohem Masse
beitragen. Nicht umsonst sagt man ja, dass Eheleute Bett
und Tisch teilen. Mit einem Fremden das Essen zu teilen,
mit thm am gleichen Tisch zu sitzen, bedeutete fiir viele
Naturvolker, ihn als Menschen anzuerkennen, ja als
Partner zu akzeptieren.

Mit der Kiiche verbunden ist der Herd, der Ofen, die
Wairme. Gastrecht gewahren heisst auch, jemanden an der
eigenen Wirme teilnehmen zu lassen. Vielen Volkern galt
das Gastrecht als etwas Heiliges. In meiner Jugend konnte
ich selber noch ein Brauchtum erleben, das zum Teil
daran erinnert. Oft kamen zum Beispiel Verwandte aus
dem Dorf, gewohnlich dltere Leute, klopften an die Tiire,
traten ein und setzten sich wortlos an den Ofen, ganz gleich,
was wir taten, ob wir am Essen waren, an einer Arbeit oder
beim Spiel. Sie waren da, gehorten dazu, dariiber verlor
niemand ein Wort. Sie waren selten gespriachig. Manchmal
«heuschten» sie etwas zum Essen oder einen Kaffee
Schnaps. Es gab ein unbestrittenes Recht auf einen Platz
am Ofen und, wenn immer notig, selbst auf Speise und
Trank. Ich habe &dhnliches auch schon von anderen
Gegenden in der Schweiz gehort. Heute sind diese Brauche
weitgehend verschwunden. Sozialversicherte Menschen
haben das nicht mehr notig, sie leben anders.

388

Und doch brauchen auch sie — wir! — menschliche Wéarme,
Anteilnahme, Verantwortung flireinander, zwischen-
menschliche Bindungen. Herd, Kiiche, Ofen, die sind
vielleicht von gestern, die sind ersetzbar, aber nicht das
Teilen. Speise und Trank mit einem anderen Menschen
zu teilen ist und bleibt eine Geste der Bereitschaft, mit dem
andern zu sein, ihn zu akzeptieren, mit ihm zu reden. Nicht
selten ist es mehr: ein Zeichen der Zugehorigkeit, der
freundlichen Gesinnung, der Zuneigung, der Verantwor-
tung flireinander. Vom Essen ausgeschlossen zu werden,
ist nie eine Ehre, vom Tische gewiesen zu werden, ist
immer ein Schock. Wer eingeladen wird, fiihlt sich geehrt.
Liebevolles Zubereiten von Speise und .Trank bringen
Freundschaft zum Ausdruck. Menschliche Begegnungen
machen das Leben lebenswert; zusammen zu essen und zu
trinken, sind vorziigliche Weisen, den Raum dafiir zu
eroffnen. Tags Arbeit! Abends Gaste! — Saure Wochen!
Frohe Feste!

Ein Lehrer hat einmal gesagt: der Mensch isst, um zu leben,
lebt aber nicht, um zu essen. Dieser trivial klingende Satz
hat mich in der letzten Zeit oft beschiftigt. Verzwecklicht
er das Essen nicht zu sehr? Ich muss essen, damit ich Ieben
kann; ich muss im Wald spazieren, damit ich gesund
bleibe; ich besuche Kunstaustellungen, damit... Ja,
warum wohl? Doch wohl nicht nur, um einen objektiven
Zweck zu erfiillen, etwa um Bilder zu zdhlen. Kunst konnte
aus mir mehr Mensch machen! Genau so aber auch eine
entsprechende Einstellung zu Essen und Trinken!

Wo Essen bloss noch verzwecklicht ist, wo auch Einladun-
gen auf einer «Haben-Mentalitdt» beruhen, wird auch
nicht Freundschaft gendhrt. Goethe driickte das einmal
positiv auf folgende Weise aus: «Der Frauen Herz, voll
ratselhaften Ziigen,/ Erprobt sich stets am Wohlgeschmack
ihrer Speisen./Wenn so ein gutes Weib kocht, brit und
schiirt,/ Und in den Topf den Wunsch des Herzens riihrt,/
Dass es den Gésten schmecke und gedeihe,/ Das gibt den
Speisen erst die rechte Weihey (Wilhelm Meister).

Jacob Wagner (1775-1841), ein deutscher Philisoph,
schrieb zu Beginn des letztes Jahrhunderts: «Dass gemein-
same Mabhlzeiten bei allen Vdlkern und zu allen Zeiten als
ein menschenverbindendes Mittel angesehen worden sind,
hat seinen tiefen Grund in der menschlichen Natur selbst,
als welche aus Himmlischem und Irdischem zu schoner
Verschmelzung beider Elemente gemischt den Genuss der
Speise iiber die tierische Form hinausheben und durch
Einwebung gemiitlichen und geistigen Lebens veredeln
will. Haben ja manche, von der Hoheit der Menschennatur
tief ergriffen, unter der Form des Tischgebets sogar
religioses Leben hineinzubringen gesucht, und Philoso-
phen der Vorzeit haben die schonsten Aufgaben ihrer
wissenschaftlichen Darstellung unter der Form eines Gast-
mahles 16sen zu konnen geglaubt. Wenn nun die Ver-
menschlichung des Genusses der Speisen in der Tat an eine
Gemeinschaft der Speisenden gebunden erscheint, so ist
auch die Mahlzeit selbst eine Ruhezeit von den Miihselig-
keiten des Lebens, also ein festlicher Punkt im Leben, und
die Labung, welche hier dem Leibe durch Speise und Trank
widerfahrt, bringt auch von selbst eine Mitteilung im
Wechselgesprach geneigte Stimmung in das Gemiit» (in:
Blumrdder, Gustav B. Des Antonius Anthus Vorlesungen
tiber Esskunst, S. 129/130). Die Sprache ist nicht mehr die
modernste und der Ton vielleicht ein wenig salbungsvoll,
aber es sind doch zentrale Gedanken in diesen Sitzen

Schweizer Heimwesen VIII/83



ausgedriickt: Die Vermenschlichung des Genusses der
Speisen ist an eine Gemeinschaft der Speisenden gebunden;
das Miteinander-Essen erhoht das Essen; ja noch mehr,
bildet das Gemiit, fordert Herzenskultur und freundschaft-
liche Gesinnung; diese Gesinnung ermoglicht echtes Ge-
spriach, das auf den anderen zugeht, sich ihm offnet, seine
Anliegen aufnimmt.

Beriihmt ist das «Symposium» (Gastmahl), von dem
Platon berichtet. Es war griechische Sitte, beim Gelage
nicht nur kanonartige Trinklieder zu singen, sondern auch
iiber ernste und heitere Themen zu diskutieren. Am
erwihnten Gastmahl nahmen ausser Sokrates fiinf Freunde
teil. Das Thema, iiber das jeder eine kleine Rede zu halten
hatte, war die Liebe, der Eros, der nach den Griechen der
Allesbeleber des Menschen ist. Die Ausfiihrungen gipfeln
in der Rede des Sokrates. Er berief sich auf Diotima, eine
weise Frau, und meint: die letzte und hochste Form des
Eros sei die Sehnsucht der Seele nach dem Urschonen,
nach der Idee des Schonen und Guten. Man wiinschte
wahrlich, dass Gastmihler ofter in solchen Reden gipfeln
wiirden.

3. Essen und Sehnsucht

Das griechische «Symposiumy» war getragen von der Idee,
dass die Mahlzeiten gemeinsam mit den Gottern einge-
nommen werden. Das Mahl war profan und religios
zugleich. Profan, weil es sich ebenso abspielt, wie in dem
gewohnlichen geselligen Leben der Menschen; Gesang und
Tanz nahmen dabei einen ansehnlichen Platz ein. Religios,
weil es ein Zusammensitzen und ein Zusammenspeisen
mit den Gottern bedeutete, also in Beriihrung mit dem
Gottlichen stattfand. Beim antiken Mahl (Griechen, Etrus-
ker und Romer) wurden denn auch immer die Gotter
angerufen und gleichsam eingeladen. Ihr Anteil wurde
wenigstens durch eine symbolisch ausgeschiittete Wein-
spende angedeutet. Dem Mahl ging das Schlachten eines
Tieres voraus, auch und wenn man es sich selbst und nicht
der Gottheit schenken wollte. Dieses Schlachten war daher
fir den Griechen immer ein Tieropfer. Schlachtete man
viele Tiere, da man seine Freunde oft und gerne bewirtete,
so hiess man auf griechisch «opferfreudig»; obwohl man
vielleicht weit eher «gastfreundlich» war. Der Koch und
der Metzger waren dementsprechend auch die Opferer.

So war ein Symposium in die Gemeinschaft mit Menschen,
aber auch mit den Gottern oder der Gottheit eingebettet.
Es war mit einem solchen Gastmahl ein festliches Gefiihl
verbunden, und das Fest wurde als etwas Heiliges empfun-

den. (Uber Festzeiten im Heim wird Frau Ziiblin ausfiihrli-
cher sprechen.) Gestatten Sie, dass ich zum Schluss noch
ein paar grundsatzliche Gedanken zum Fest dussere. Statt
Fest sagte man frither auch etwa Hohe Zeiten. Es sind
Zeiten, die Unmittelbares und Ergreifendes in sich bergen.
Zeiten, die die gewohnliche Zeit zu einem schopferischen
Augenblick verwandeln. Wenn sich diese Zeiten auch
wiederholen und dadurch an Lebendigkeit verlieren kon-
nen, bleibt doch bei jeder Wiederholung ein Element des
Schopferischen iibrig. Deshalb ist das Festlichkeitsgefiihl
etwas, das mit nichts anderem in der Welt verwechselbar
ist. Der Mensch ist miteinbezogen; das Essen wird zum
Festessen; das Fest wird zum Mahl; das Mahl wird zum
Zeichen fiir eine Gemeinschaft, die wiederum hinweist auf
eine Gemeinschaft mit dem Gottlichen.

«Eine rein menschliche Bemiihung, eine gewdohnliche
Pflichterfiillung», schreibt der beriihmte Mythenforscher
Karl Kerényi, «ist eben kein Fest, und vom Unfestlichen
aus wird man ein Fest weder begehen noch verstehen
konnen. Es muss etwas Gottliches hinzukommen, wodurch
das sonst Unmogliche moglich wird. Man wird auf eine
Ebene erhoben, wo alles ist ,wie am ersten Tag’, leuch-
tend, neu und ,erstmalig’, wo man mit Gottern zusammen
ist, ja selbst gottlich wird, wo Schopfungsodem weht und
man an der Schopfung teilnimmt. Das ist das Wesen des
Festes. Und das schliesst die Wiederholung nicht aus. Im
Gegenteil. Sobald man durch Zeiten der Natur, durch
Tradition und durch Gewohnheit daran erinnert wird, ist
man immer wieder fahig, eines ungewodhnlichen Seins und
Schaffens teilhaftig zu werden. Zeit und Mensch werden
festlich» (Antike Religion, Wiesbaden, 1971, S. 57). Das
Fest kann das Alltdgliche vollig neu und anziehend
machen, ja wie durch die Macht der Verzauberung als eben
entstanden und zum ersten Mal erlebbar. Die Erfahrung
des Festes fiihrt uns uniibersehbar vor Augen, dass ,der
Mensch mehr ist, als er isst’. Das Fest lasst den Zweckge-
danken vollig in den Hintergrund treten. Nicht das Haben,
sondern das Sein des Menschen kommt schopferisch zum
Zuge. Trotz mehr oder weniger grossem Aufwand, der zum
Fest notig ist, erfahren die Menschen eine tiefe innerliche
Ruhe, die im Gegensatz zur Unruhe des geschiftlichen
Alltags steht, eine Ruhe, die Lebensintensitat und zugleich
Kontemplation in sich birgt, die Geniessen-Koénnen und
Geniessen-Lassen erlaubt. Daraus wird das, was selbst den
Alltag zu etwas Hohem macht. Es eroffnet sich der Sinn
des Daseins, das Herz der Dinge, die Krifte, die in und um
uns das Leben tragen. Dann wird dem Geiste auch das
Essen und Trinken durchsichtig. Es wird in Schonheit
gebettet und bringt etwas von der Urschonheit und
Harmonie, die Sokrates bewegt haben mag, zum Ausdruck.

Thr Parier fiir (T3 Ih[ sche [

Patientenkontroll-Systeme
Patientenstaffelsets und
-mappen, Visitenboys.

Planungstafelin. Dienst- und Einsatz-

belegung, Arbeitsplane (Gifeliplanl.

Karteien und Ablagesysteme.
Patienten- und Personaldossiers.
KG- und Ronrgenmoppen

WAGNER M@EE_—@:

Leibundgut ASW

plane, Ganzjahres-Ubersichten, Betten-

janisation

COUPON Bitte informieren Sie mich unverbindlich.
Institution:
Name:
Adresse:
PLZ/Ort:
Telefon

Die Nummer 1

<¢ fir optische Organisation

Nussbaumstrasse 9 8003 Zi_Jrich, Telefon 01 46367 35

B |

389



	Ist der Mensch auch mehr, als er isst?

