
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 54 (1983)

Heft: 7

Artikel: Kleine Kulturgeschichte des Essens und Trinkens

Autor: Anklin, Alois

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811939

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811939
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kleine Kulturgeschichte des Essens und Trinkens

Der diesjährige Fortbildungskurs des YSA für Altersheimleitung
und Kaderpersonal wird am 9. und 10. November in Solothurn
stattfinden und dem Thema «Fördern durch Fordern» gewidmet
sein. Im letzten Jahr wurde die traditionelle Herbsttagung der
Altersheimleute in Luzern durchgeführt. Unter dem Titel «Der
Mensch ist, was er isst» beschäftigten sich verschiedene
Referenten mit der Bedeutung des Essens und Trinkens im
Heim. Den Eröffnungsvortrag hielt Dr. Alois Anklin, früher
Chefredaktor der «Luzerner Neuesten Nachrichten». Im Hotel
Union führte er die Hörer in einer ebenso amüsanten wie
gehaltvollen und hintergründigen «Kleinen Kulturgeschichte
des Essens und Trinkens» durch die Jahrhunderte der
Menschheitsgeschichte.

«Der Mensch ist, was er isst - Essensformen, Lebensformen».

Unter diesem Thema steht Ihre Tagung. Der Satz
«Der Mensch ist, was er isst» kann als Bestätigung: «Ja,
der Mensch ist, was er isst» oder als Frage: «Ist der Mensch
wirklich, was er isst?» gemeint sein. Aber immer noch ist
der Satz «Der Mensch ist, was er isst» zweideutig,
je nachdem ich damit eine Aussage über den Menschen
oder über das, was er isst, ins Auge fasse. Die Aussage kann
meinen: am Stand der Kultur, die der Mensch hat, kann
ich vermuten, schliessen, ablesen, was er löffelnd und
gabelnd isst; oder sie kann meinen: ein Blick in die Küche
oder auf den Teller verrät mir, wessen Art der Mensch ist,
der den Inhalt des Tellers isst und ich würde sagen: der
Mensch isst, was er ist. Und falls philosophierende und
kochende Damen und Herren unter Ihnen sind, füge ich,
um die Verwirrung von ist und isst voll zu machen, hinzu,
dass das deutsche Tätigkeitswort «essen» und das lateinische

Hilfsverb «esse» verdächtig gleich klingen, genau im
Sinne des Tagesthemas «Der Mensch ist, was er isst». Der
Mensch und das was auf seinem Teller liegt, sind im
Grunde dasselbe: simpler Stoffwechsel, der Mensch
integriert sich neue Stoffe in seinen etwas höheren und
komplizierteren Organismus. Aber im Grunde ist Hans
was Heiri: Materie ist Materie, Stoff ist Stoff.

Offensichtlich bin ich da philosophierend auf einen Holzweg

geraten. In diesem materialistischen Sinne wollen Sie

Ihre Tagung sicher nicht verstanden haben. Also heraus
aus diesem philosophischen Unterholz. Fangen wir neu
von vorne an.

«Der Mensch ist, was er isst.» Dieser Satz kann vernünftigerweise

nur mit Kultur zu tun haben im Sinne, Kultur
des Essens, Kultur des Trinkens und Kultur des Menschen
verlaufen auf einer gleichen Ebene und begegnen sich. Die
Kultur des Menschen verrät mir, was er ist und isst und
die Kultur des Essens verrät oder zeigt mir die Kultur des

Menschen an, sie ist ein Gradmesser, ein Maßstab seiner
Kultur. In diesem Sinne ist mir aufgetragen, Ihnen eine

Kleine Kulturgeschichte des Essens und Trinkens zu
präsentieren. So steht es im Programm.

Kultur des Essens und Trinkens, wie hat das eigentlich
begonnen? Wir schliessen ohne weiteres, da gebe es Stufen
und Entwicklungen, früher und heute. Ich kann mit zum
Beispiel einen Apfel vom Baum pflücken, hineinbeissen
und essen. Ich tue, was der Mensch vor Jahrtausenden, vor
jeder Esskultur getan hat. Ich kann den Apfel auch nach
Hause nehmen, im Ofen braten, zuckern und würzen. Das
ist bereits beginnende Esskultur. Ich kann in der gastronomischen

Literatur nachschlagen, was alles ich mit einem
Apfel machen kann. Dann investiere ich Jahrtausende
menschlicher Erfahrung und Küchenkunst in meinen
Apfel. Ich kann durch den Wald streifen, Erdbeeren und
Brombeeren pflücken und sie direkt zum Munde führen.
Indem ich dies tue, versetze ich mich in den Status des

frühsteinzeitlichen Menschen als Sammler. Doch am
Anfang war alles viel schwieriger und komplizierter. Die
Menschheit tastete sich mühsam von Erfahrung zu Erfahrung.

Die Kenntnisse über die frühe Menschheit reichen heute
weit zurück in die vorgeschichtliche Zeit bis 50 000 Jahre
v. Chr. In grossen Sprüngen wollen wir die Entwicklung
der Esskultur verfolgen und einen Blick auf den Speisezettel

tun, was der Mensch vor 10 000 Jahren v. Chr. in der
Steinzeit, was vor 3000 Jahren v. Chr. der Sumerer, 1000
Jahre v. Chr. der Aegypter, 500 Jahre v. Chr. der Grieche,
300 Jahre n.Chr. der Römer, 1300 Jahre n.Chr. der
Mensch des Mittelalters und nach 1500 der Italiener und
der Fanzose ass.

Der Jäger und Sammler der Steinzeit

Beginnen wir beim steinzeitlichen Menschen als Jäger und
Sammler rund 10 000 Jahre v. Chr. Erst verzehrte er seine
Jagdbeute roh. Für Tafelkultur war noch kein Raum.

333



Stundenlanges Kauen an rohem Fleisch war einem
Tischgespräch nicht forderlich; abgesehen davon, dass es den
Tisch erst einige tausend Jahre später gab. Man lebte von
der Hand im Mund, ob sie nun nach Beeren, Pilzen,
Wurzeln oder Fleisch griff. Zwar wusste der steinzeitliche
Mensch schon Feuer zu entfachen, aber die Kunst des

Bratens musste erst entdeckt werden, vielleicht zufallig, als
einem Jäger ein Stück Fleisch in die Glut fiel und er
erstaunt feststellte, wieviel besser als rohes Fleisch das
schmeckte. Das war der Beginn nicht der Koch-, aber der
Bratkunst. Sie konnte durch die späteren Herren vom
Spiess, der königlichen Gilde der Spiessbrater nur noch
verfeinert werden. Prähistoriker, jene Wissenschaftler, die
sich mit der Zeit befassen, von der es keine schriftlichen
Zeugnisse, sondern nur Bondenfunde, Geräte, Tonscherben

und Speisereste gibt, haben den Fleischbedarf eines
steinzeitlichen Clans von 40 Menschen errechnet, der aus
sechs Familien bestand und bestenfalls über 10 Männer
verfügte, die alle die für die Jagd erforderliche Kraft,
Gewandtheit und List besassen. Sie mussten pro Person
und Tag für den Clan ein Kilo ausgeweidetes Fleisch nach
Hause bringen. Das entspricht einer täglichen Jagdbeute
von etwa 68 kg Lebendgewicht. Wöchentlich hatten sie

also, um ihre Familien zu ernähren, ein bis zwei erwachsene

Wildrinder oder andere Jagdbeute vom gleichen
Gesamtgewicht nach Hause zu schleppen. Ein mittlerer
Stier dürfte damals schon über 1000 kg schwer gewesen
sein.

Etwas jünger als die Bratkunst scheint die Kochkunst zu
sein, zwar eine Kochkunst ohne Töpfe und Krüge, das
Grubenkochen. Aus Ausgaben weiss die Wissenschaft, dass
in prähistorischer Zeit gekocht wurde, indem eine Grube
im Boden mit flachen Steinen ausgelegt und mit Wasser
gefüllt wurde. Andere Platten oder Steine wurden im Feuer
erhitzt und in das Wasser geworfen. Während die Speisen
kochten, wurden immer wieder heisse Steine hinzugefügt,
so dass das Wasser die nötige Temperatur beibehielt. Vor
dem Grubenkochen und vor der Kunst der Töpferei wurde
Wasser in tierischen Magen oder in den grossen Schalen
der Weichtiere gekocht. Als der Mensch später sich darauf
verstand Töpfe und Krüge und noch später eisernes
Geschirr herzustellen, konnte er die Kochkunst nur noch
verfeinern. Aber beide, Bratkunst und Kochkunst stehen
am Anfang der Menschheit.

Die sumerische Küche 3000 Jahre vor Christus

Wir tun einen Sprung durch Jahrtausende und werfen einen
gastronomischen Blick in die sumerische Küche um das
Jahr 3000 v. Chr. Die Sumerer bewohnten Mittel- und
Südbabylon im Zweiströmeland des Euphrat und Tigris.
Sie gründeten fast gleichzeitig mit den Aegyptern die ersten
grossen Kulturen der Welt. Seit dem Neolithicum war der
Speisezettel des Menschen reicher geworden: weniger
Fleisch, aber mehr Gemüse. In der sumerischen Küche
fanden Verwendung: Gerste, Weizen, Hirse, Kichererbsen,
Linsen, Bohnen, Rüben, Zwiebeln, Knoblauch, Gurken,
grüner Salat, Kresse und als Leckerbissen - 4500 Jahre vor
der französischen Küche - Trüffel. Die tägliche Kost des

Sumerers bestand aus Gerstenbrei oder Gerstenbrot mit
Zwiebeln oder Bohnen. Dazu trank er Bier, das er aus
gekeimter Gerste gewann. Zur Abwechslung gab es Fische,
von denen damals 50 verschiedene Arten bekannt waren.
Fische und gegrilltes Fleisch wurden in den engen Gassen
der sumerischen Städte Passanten öffentlich angeboten.

Welcher Unterschied zur steinzeitlichen Küche! Dazwischen

liegt eine Entwicklung, die die Menschheit am
tiefsten umgestaltet hat: der Ackerbau, der Schritt vom
Nomadentum des Jägers und Sammlers zum Ackerbau
des Getreidepflanzenden und sesshaften Bauern. Wenn
die Weiden abgegrast, die Jagdreviere einer Region
erschöpft sind, verlässt der Jäger und Sammler seine Höhle
oder seine hinfallige Hütte, der Nomade sein Zelt und zieht
weiter. In den Zelten blühte bescheidene Kochkunst. Was
veranlasste den Nomaden oder Jäger, am Ort zu verweilen
und damit eine neue Revolution der Menschheit einzuleiten,

aus der mit den ersten Städten auch die ersten
Hochkulturen entstanden?

Die Prähistoriker meinen, es seien grosse, wilde Gerstenfelder

gewesen, auf die ziehende Nomadenvölker im vorderen

Orient stiessen und die die hungrigen Mägen der
Nomaden rascher und müheloser füllten als mühsame
Jagdbeute. Für den «zivilisierten» Menschen bildete nicht
mehr Fleisch, sondern Korn die Grundlage der Ernährung.
Schon um 2500 v. Chr., als die damaligen Bewohner der
Schweiz noch tief in der Steinzeit steckten, hiess es in einem
sumerischen «Bauemkalender», einem der ältesten Dokumente

der Menschheit: «Wenn du deine Felder pflügen
willst, so achte auf den Mann, der den Gerstensamen
auswirft. Lass ihn die Körner gleichmässig zwei Finger tief
indie Furchen werfen und verbrauche einen Schekel
Gerste für jeden Garush (ein etwa 6 bis 7 m langer
Ackerstreifen). Sinkt die Gerste nicht tief genug in den
Boden, so verstelle dein Pflugmesser.» Präzise
landwirtschaftliche Beratung, Jahrtausende vor allen Bauernsekretariaten!

Sicher mag der Pflug der Sumerer nach unseren
Begriffen noch recht primitiv gewesen sein, aber nur wenige
Jahrhunderte später brachte ein Feld Korn in Aegypten
eine ebenso reiche Ernte wie heute 3000 Jahre später.

Die Menschen begannen also, so scheint es, am Ende der
Jäger-Fischer-Sammler-Gesellschaft dort sesshafte Dörfer
zu bauen, wo sie grosse, wilde Gerstenfelder vorfanden.
Ein Archäologe hat errechnet, dass schon in der Steinzeit
eine sechsköpfige Familie in drei Wochen mit einer
Feuersteinsichel so viel wilden Weizen ernten konnte, dass
sie davon ein ganzes Jahr zu leben vermochte.

Einen Nachteil hatte dieses wilde Korn, roh war es für den
Menschen unverdaulich. Es wurde aufheissen Steinplatten
geröstet und dann zu Schrot gestampft. Dieser Schrot
wurde mit wenig Wasser gemischt zu einem Mehlbrei
geknetet, gewürzt und geSalzen. Dieser Mehlbrei entspricht
genau der noch heute so zubereiteten tsampa der Tibetaner.

Diese Kornpaste liess sich auf heissen Steinen backen,
dann nahm sie eine wohlschmeckende knusperige Kruste
an. Das erste Fladenbrot der Menschheit war geboren!
Doch was sich so leicht schreibt, dazu brauchte es vielleicht
Jahrunderte mühsamer Erfahrung, Glück und Zufall. Im
Laufe der Jahrzehnte wurden neue Weizen- und Gerstensorten

gezüchtet, die lockeres Brot ergaben, weil der Teig
durch Gasbildung aufging. Nächster Schritt war das

gesäuerte Brot, als dessen Heimat Aegypten gilt. Auf dem
durch den Schlamm des Nils gedüngten Boden wuchs ein
hervorragender Weizen. Er machte Aegypten zur
Kornkammer der Antike.

Blick in die Küche des alten Aegypten

Schnell ein Blick in die Küche des alten Aegypten.
Grundnahrung des Bauern waren Brot, Bier und Zwiebeln.

334 Schweizer Heimwesen VII/83



In den Dorfstrassen gab es Stände, wo man Fladenbrot
kaufen konnte. Reicher war das Angebot für Vornehme
und Priester: sie konnten unter vierzig Arten von Backwaren

wählen. Es gab gesäuerte und lockere, flache und harte,
runde und kegelförmige oder zu einem Zopf geflochtene.
Sie wurden mit Honig oder Milch oder Eiern hergestellt.
Der reiche Aegypter ass gut, wie sich aus Grabbeigaben
für die Überfahrt ins Jenseits entnehmen lässt. In einem
Grab schon zu Beginn des 3. Jahrtausends v.Chr. fand
man Reste von Gerstenbrei, gekochten Wachteln, Nieren,
geschmorten Tauben, Fisch, Rindsrippen, Weizenbrote,
Kuchen, gedünstete Feigen, Käse, Wein und Bier.

Die antike griechische Küche

Von der antiken griechischen Küche lässt sich sagen, dass
sie nicht auf der Höhe der griechischen Kultur war. Der
durchschnittliche Grieche war kein Feinschmecker. Der
Bauer des klassischen Griechenland ass Gerstenpaste,
Gerstengrütze oder Gerstenbrot, dazu eine Handvoll
Oliven, einige Feigen und Ziegenkäse, bei besonderen
Gelegenheiten gesalzenen Fisch. Zu den Mahlzeiten trank
er gewöhnlich Wasser oder Ziegenmilch, hin und wieder
Wein. Reich war Griechenland an Oliven und Wein, eher
arm an Getreide und Fleisch. Die grossen griechischen
Weine scheinen süss gewesen zu sein. Die Sitte, Wein mit
Wasser zu vermischen, hatten die Griechen von den
Aegyptern übernommen. Bessere Weine wurden
aufbewahrt, bis sie dick und klebrig wie Honig waren. Der
Traubenmost gärte in Fässern, die mit Harz ausgestrichen
waren und nahm deshalb den typischen harzigen
Geschmack an. Von etwa 100 v.Chr. an verdrängten die
italienischen Weine, besonders der Falerner, die griechischen.

Den grossen Teil seines Getreides musste Griechenland

von Aegypten einführen. Ausgedehnte Weiden gab es

vorwiegend in Böotien. Die Wälder an den Berghängen
waren für den Schiffs- und Häuserbau kahlgeschlagen. Der
übrige Boden war eher karg.

Die Küche des reichen Griechen unterschied sich
grundsätzlich nicht von der Küche des armen, zwar trank er
weniger Wasser und mehr Wein, ass auch häufiger Ziegen-,
Schaf- und Schweinefleisch, auch Reh, Hasen, Rebhuhn,
Drosseln. In Stadt und Land spielte sich das Leben
vorwiegend auf der Strasse ab. Morgens und mittags
genügte ein kleiner Imbiss im Freien: Brot, Oliven, Feigen,
Fisch. Das aus der Literatur berühmte Symposion war
weniger ein Gastmahl als ein Trinkgelage. Rasch ass der
Grieche etwas, um dann zum Plaudern und Trinken
übergehen zu können mit Freunden, Gästen, schönen und
geistreichen oder nur schönen Hetären.

In der Hochblüte Athens im 5. Jahrhundert v. Chr. war
sicher auch seine Küche reicher und feiner als jene der
Landschaft. Von Rezeptbüchern aus dieser Zeit sind uns
nur die Titel erhalten, sie nannten sich simpel «Kunst des

Kochens». Doch gab es damals schon den gastronomischen
Snob, den kulinarischen Weltenbummler, der aus allen
guten Tellern der damaligen Welt gegessen hatte. Er hiess
Archestratos und bestand etwa darauf, dass nur der frische
Thunfisch aus Byzanz geniessbar sei und dass man ihn
obendrein nur im Herbst essen dürfe um die Zeit, da das

Siebengestirn (der grosse Bär) untergehe. Überhaupt
scheint der Geschmack des Atheners vor dem Niedergang
seiner Stadt leicht versnobt gewesen zu sein. An Überfütte¬

rung eingegangene Schweine schätzte er als köstliche
Delikatesse; Gänse mussten mit feuchtem Korn gestopft
sein; Pfaueneier hielt er allen andern als überlegen, zur
Not akzeptierte er noch die Eier der Nilgans. Das Hühnerei
war ihm zu gewöhnlich; denn fast jeder Athener hielt sich
ein paar Hühner. In Athen gab es übrigens bereits das Hors
d'œuvre, ein Tablett mit fünf kleinen Tellern: in einem
war Knoblauch, im andern Seeigel, im dritten in süssen

Wein getunktes Brot, im vierten einige Muscheln und im
fünften ein Stücklein Stör.

Die römische Küche der Kaiserzeit

Der Römer der Kaiserzeit war ein Feinschmecker, doch
die Küche der Reichen war nicht die Küche der Armen.
Der arme Römer ass Kornbrei oder grobes Brot oder einen
Polenta-ähnlichen Brei aus Hirse, dazu trank er Wasser.
Das Rom der Kaiserzeit mit seiner ruinösen Sozialfürsorge
versorgte das Volk gratis erst mit Korn, dann mit gebacke-
nem Brot, dessen Qualität stets gesteigert wurde. Zu ihrem
Brot assen die armen Römer wie die armen Griechen
Oliven, Bohnen, Feigen oder Käse. In den wenig sauberen
öffentlichen Garküchen Roms und anderer Städte konnten
sie sich ein Stück gebratenes Schweinefleisch oder gesalzenen

Fisch kaufen. Selber kochten sie wenig, das Holz war
knapp und die Feuergefahr im alten Rom gross.

Anders sah es bei den Reichen aus. Ihre Kochkunst galt
als raffiniert. Die Zahl der Gewürze und Ingredienzen war
gross. Eine üppige, prunkvolle Tafel galt als Ausweis für
den gesellschaftlichen Rang. Neureiche setzten ihren
Gästen Hasen mit Flügeln vor, die wie ein Pegasus
aussahen. Den Bauch des Wildschweins füllten sie mit
lebenden Drosseln. Quitten, mit Dornen besteckt, glichen
Seeigeln. Einheimisches war wenig geschätzt; nur was weit
her kam, konnte Aufmerksamkeit finden: Gurken aus
Spanien, Schinken aus Gallien, Wein aus dem Jura,
Granatäpfel aus Libyen, Austern aus Britannien, Gewürze
aus Indien. Mancher wohlhabende Römer ruinierte sich
mit solchen Extravaganzen. Wenn er schon Hecht ass,
musste er genau zwischen den beiden Brücken der Tiberinsel

und der Mündung der Cloaca maxima, Roms
Hauptabwasserkanal, gefangen sein. Schnecken wurden
mit Milch gemästet, bis sie zu dick waren, um sich in ihr
Gehäuse zurückziehen zu können. Haselmäuse wurde in
Tonkrügen mit Nüssen gefüttert, bis sie fleischig genug für
die Küche waren.

Der Geschmack der alten römischen Küche würde uns
heute kaum zusagen. Sie Übergossen oder tunkten alles in
eine Sauce, deren Zusammensetzung man im Kochbuch
des Apicius nachlesen konnte. Sie bestand aus Pfeffer,
Liebstöckl, Petersilie, Selleriesamen, Dill, Haselwurz,
Kümmel, Ingwer, Oel und Liquamen. Liquamen, die
römische Universalsauce, bestand ihrerseits aus einem
Absud aus Sprotten, Makrelen, Salz, Wein, den man
monatelang an der Sonne stehen liess. Die ölige Flüssigkeit
roch nach Fisch und Käse zugleich. Sie wurde in
Grossbetrieben sozusagen industriell hergestellt und über das

ganze römische Weltreich vertrieben. An der Nouvelle
cuisine hätte der reiche Römer kein Gefallen gefunden. Er
hatte eine eingefleischte Abneigung gegen den unverfälschten,

natürlichen Geschmack des Fleisches und des
Gemüses. Alles überdeckte er mit hocharomatischen
Ingredienzen.

335



Die Römer assen wie die Griechen liegend auf Sofas, die
um einen runden Tisch plaziert waren. Mit dem linken
Unterarm stützten sie sich auf, mit der rechten Hand griffen
sie nach den Speisen und Getränken. Eine nach unseren
Begriffen nicht sehr bequeme Position. Gabeln kannten die
Römer nicht, meistens assen sie mit den Fingern. Nur
gelegentlich wurden Löffel oder Messer benützt. Es gab
zwar schon Fingerschalen und Servietten. Doch die
Servietten wurden auf dem Rand des Sofas ausgebreitet, um
tropfende Saucen aufzufangen. Die Saucen waren, damit
sie nicht zu sehr tropften, dick wie eine Mayonnaise.
Gebunden wurden die Saucen mit Weizenstärke oder
zerkleinertem Brot. Der Gewürzbedarf der römischen
Küche war enorm hoch. Die Gewürze kamen aus Indien,
China, Afrika und machten die Hälfte der importierten
Waren aus.

Die schweigenden Jahrhunderte der Küche

In der Geschichte der Gastronomie gibt es schweigende
Jahrhunderte, es ist die Epoche der Barbareneinfalle und
der Völkerwanderungen des 5. bis 8. Jahrhunderts. Wir
übergehen sie schweigend; denn sie waren keine hohen
Zeiten für die Küchenkunst. Viel Wissen und Können ging
in den Wirren dieser Zeiten wieder verloren. Städte wurden
zerstört, Ländereien verwüstet, der römische Welthandel
brach zusammen, Stadt und Land verarmte. Zu Beginn der
Völkerwanderung beherrschten die Römer die Kunst des
Bratens und des Kochens, sie assen schon alle heute
bekannten Gemüse und Früchte. Es gab schon Bäckereien
und Patisserien, asiatische Gewürze, erlesene Weine und
Bier, Wild und Fisch in Hülle und Fülle. Die Höhe der
Küchenkunst schwankte nach den Ansprüchen: dem
Genügsamen ist jede Küche recht, dem Anspruchsvollen
die beste gerade recht.

Tischsitten im Mittelalter

Ein Blick auf die mittelalterliche Tafel lehrt, dass sie nicht
aus dem tausendjährigen Schatz der Kochkunst lebte,
sondern recht und schlecht aus Rohstoffen, Fleisch und
Gemüse Schmackhaftes zubereitete. Im Winter herrschte
gepökeltes und gesalzénes, meist versalzenes Fleisch vor.
Auch im Mittelalter gab es wie bei den Aegyptern, den
Griechen und Römern die Küche der Reichen und die
Küche der Armen. Die Mahlzeit der Armen bestand aus
dunklem Brot aus Roggen oder Gerste, dazu kam Käse
oder saure Milch. Das mittelalterliche Menu eines wohlhabenden

Kaufmanns ist aber nicht das Menu von heute:
Table d'hôte und à la carte waren dasselbe. Jeder Gang
bestand aus einer langen Reihe verschiedener Gerichte, die
gleichzeitig aufgetragen wurden. Der Gast wählte frei aus,
was ihm beliebte. Die Abfolge Suppe, Fisch, Fleisch,
Dessert gab es noch nicht. Erst das 16. Jahrhundert begann
im Gang etwas Einheitliches zu sehen.

Je nach ihrer Konsistenz gab es im Mittelalter vier
Kategorien von Speisen: den einfachen, trockenen Braten,
dann die dicke, sossige Mischung aus zerstampftem
Fleisch, ferner Fleisch, Geflügel oder Fisch in einer
dünnen, scharf gewürzten Sauce und schliesslich unsere
heutige Suppe, in der einige Brot- oder Fleischbrocken
schwammen.

Als Küchenwerkzeug war die Gabel schon seit Jahrhunderten

bekannt, aber bei Tisch wurde sie nur in Byzanz
verwendet, und zwar erst vom 10. Jahrhundert an. Von
dort kam sie später nach Griechenland und nach Italien,
das damals in feinen Sitten führend war. Dort verblieb die
Gabel bis ins 16. Jahrhundert. In England bediente sich
ihrer zu Beginn des 17. Jahrhunderts zaghaft der Adel,
doch sie setzte sich nicht durch. Noch hundert Jahre lang
assen die meisten Europäer mit der naturgegebenen Gabel,
mit den Fingern. Nur Sonderlinge griffen zur Gabel. Bis
1897 war es den Matrosen der britischen Marine verboten,
Messer und Gabel zu gebrauchen. Das galt als unmännlich.

Dass Europa solange auf die Gabel verzichten konnte, lag
an der Art, wie die Speisen serviert wurden. Nur die
Vornehmen hatten eigene Schüsseln, Teller und Trinkbecher;

die gewöhnlichen Bürger assen paarweise, ein Gedeck
für zwei Personen. Doch hatte jeder sein eigenes Servierbrett,

eine dicke Schnitte altbackenen, ungesäuerten Brotes,

die zudem saugfahig war und nach der Mahlzeit
aufgegessen, für die Armen beiseite gelegt oder den Hunden
vorgeworfen werden konnte. Gebratenes Fleisch wurde
auf Platten für zwei oder auch vier auf den Tisch gestellt.
Das Fleisch war bereits tranchiert. Die Gäste fischten mit
den Fingern in der Sauce herum, holten sich die besten
Stücke und legten sie auf ihren «Brotteller».

Anstandsbücher regelten die Sitten bei Tisch. Sie rieten,
vor der Mahlzeit die Hände zu waschen, nicht mit den
Fingern in die Ohren oder in die Haare zu fahren oder dort
zu kratzen, was man damals das Gemächt nannte, sich
auch nicht während des Essens mit den Fingern zu
schneuzen. Diese frühen Knigge rieten ferner, nicht bis zu
den Ellbogen in die Sauce zu tauchen. Als unfein galt,
Speisen auf der Platte umzudrehen und zu betasten oder
Knochen, an denen man genagt hatte, in die Schüssel
zurückzulegen. Knochen und Speiseresten gehörten unter
den Tisch aufden Boden. Hunde und Katzen sorgten dafür,
dass der Boden aufgeräumt wurde. Ein diskreter Rülpser
scheint in den meisten Gesellschaften statthaft gewesen zu
sein, sofern man die sehr diskreten Andeutungen der
Vorschriften richtig interpretiert. Es ist dort nämlich vom
Entweichen überschüssiger Gase die Rede, ohne dass Ort
und Richtung der entweichenden Gase näherhin bezeichnet

wird. Auf alle Fälle waren hörbare Entladungen von
Gasen aus den unteren Regionen verpönt. Die Kalifen von
Bagdad waren da anderer Meinung. Die Bedeutung, die
das Mittelalter dieser Anstandsregel beimass, erklärt sich
aus den am häufigsten genossenen Gemüsen: Bohnen,
Kohl und Zwiebeln. Über Ursache und Wirkung dieser
Gemüse war sich der mittelalterliche Mensch nicht klar.
Sein Bestreben war während der Tafel darauf gerichtet,
hinten die Kanone nicht losgehen zu lassen.

Neue Speisen auf derti Tisch des Europäers

Die Entdeckung neuer Welten brachte im 15. und 16.

Jahrhundert neue Speisen auf den Tisch des Europäers,
vor allem den Mais und die Kartoffel, ferner die Schokolade,

Erdnüsse, Vanille, Tomaten, Ananas, Paprika,
Tapioka und nicht zu vergessen den Truthahn und
später den Kaffee. Während der Mais leicht und schnell in
Europa Eingang fand, hatte es die Kartoffel schwer. In
Burgund wurde sie 1619 verboten, weil ihr allzuhäufiger
Genuss Aussatz verursache. 1774 weigerten sich die

336 Schweizer Heimwesen VII/83



VSA-Arbeitstagung für Leiter und Mitarbeiter
von Heimen für erziehungsschwierige Kinder und Jugendliche

Demokratische Verantwortung
im Heim

Montag, 29. August 1983, bis Dienstag, 30. August 1983, im Schloss Hüningen, Konolfingen
Leitung: Dr. Imelda Abbt

Programm
Montag
10.30 Uhr
10.45 Uhr

15.00 Uhr
17.00 Uhr
20.00 Uhr

29. August 1983
Eröffnung
Demokratie und Verantwortung in Gesellschaft und Wirtschaft
Referat: Prof. Dr. Ernst Kilgus, Zürich
Bearbeitung praktischer Fälle in Gruppen
Präsentation der Gruppenarbeiten mit Aussprache
«Schloss-Abend» unter der Leitung von Hans Berger, Aathal

Dienstag
09.00 Uhr

11.15 Uhr

14.00 Uhr
15.45 Uhr

30. August 1983
Gelebte Demokratie im Heim?
Kurzreferate:
Hanspeter Heer, Glarner Kinder- und Jugendheim, Mollis;
Dr. Fred Hirner, Sonderschulheim Chilberg, Fischingen;
Martin Meier, Beobachtungsheim Heimgarten, Bern
Diskussion
Demokratie und Verantwortung: Eine Utopie?
Referat: Dr. Imelda Abbt
Konsequenzen für den Heimalltag
Ende der Tagung

Kurskosten Fr. 140 - für VSA-Mitglieder aus VSA-Heimen
Fr. 160 - für VSA-Mitglieder oder Teilnehmer aus VSA-Heimen
Fr. 200.- für übrige Teilnehmer
Unterkunft und Verpflegung im Schloss Hüningen separat, Kosten zirka Fr. 80-

Anmeldeschluss 19. August 1983

Anmeldetalon (Demokratische Verantwortung im Heim)

Name, Vorname i

Name und Adresse des Heims

Private Adresse

PLZ, Ort :

Datum, Unterschrift

VSA-Mitgliedschaft des Heims Persönliche Mitgliedschaft
Unterkunft im Schloss Hüningen erwünscht

Talon einsenden an Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich,
bis spätestens 19. August 1983.

Angemeldeten Teilnehmern, die eine Unterkunft bestellt haben, muss bei Rückzug der Anmeldung vor Tagungsbeginn eine
Annulationsgebühr von Fr. 50- berechnet werden.

337



hungernden Bürger Kolbergs, die Kartoffeln auch nur
anzurühren, die ihnen Friedrich der Grosse zur Linderung
der Hungersnot geschickt hatte. Erst 1806 fanden sie ersten
Kartoffelrezepte in Kochbüchern Eingang. Keine 10 Jahre
später wurde der Kartoffelstock in einem französischen
Kochbuch sogar als Leckerbissen aufgeführt.

Die italienische und französische Küche

Über die italienische Küche, die sich als erste aus dem
mittelalterliche Morast von Sössen und Gewürzen löste,
stieg die französische Küche zur führenden Europas auf.
Der Verlust des italienischen Gewürzmonopols an die
Portugiesen verwandelte gezwungenermassen die italienische

und französische Küche. Was auf den Tisch kam,
wurde als solches erkennbar präsentiert. Nicht Gewürze
erzielten Abwechslung, sondern die verschiedenartige
Verarbeitung von Fleisch, Fisch und Gemüsen. Das lässt schon
ein Bankett erkennen, das der Geheimkoch des Papstes
Bartolomeo Scoppi 1570 für Pius V. komponierte. Es
bestand aus vier Gängen: zwei kalten vom Büfett und zwei
warmen aus der Küche.

Erster Gang
Kalte Delikatessen vom Büfett

Marzipan in Stücken und Kugeln
Neapolitanische Gewürzkuchen
Malagawein und Pisaner Keks
Einfaches Backwerk mit Milch und Eiern zubereitet
Frische Weintrauben
Spanische Oliven
Schinken in Wein gekocht, aufgeschnitten und mit Kapern,
enthäuteten Weintrauben und Zucker angerichtet
Gepökelte Schweinszungen, in Wein gekocht und
aufgeschnitten

Singvögel vom Spiess, kalt, mit den zerkleinerten Zungen
überstreut
Süsser Senf

Zweiter Gang
Warme Speisen aus der Küche: Gebratenes

Kalbsbries und Kalbsleber gebraten, mit Melanzanisosse,
Salz, Zucker und Pfeffer
Lerchen vom Spiess mit Zitronensosse
Wachteln vom Spiess mit Melanzanischeiben
Gefüllte Tauben vom Spiess, mit Zucker und Kapern
bestreut
Kaninchen vom Spiess mit Sosse und zerquetschten
Pignoli
Gespicktes Rebhuhn vom Spiess, mit Zitronenscheiben
garniert
Kalbsbriespasteten mit Schinkenscheiben
Stark gewürztes Geflügel mit Zitronenscheiben und Zucker
Kalbfleisch vom Spiess im eigenen Saft
Ziegenkeule vom Spiess im eigenen Saft
Mandelcremesuppe mit dem Fleisch von drei Tauben für
je zwei Gäste
Fleischaspik in Würfeln

Dritter Gang
Warme Speisen aus der Küche: Gesottenes

Gefüllte fette Gans auf lombardische Art, mit gehackten
Mandeln bestreut und mit Käse, Zucker und Zimt garniert

Gefüllte Kalbsbrust, gekocht, mit Blüten garniert
Milchkalb, gekocht, mit Petersilie garniert
Mandeln in Knoblauchsosse
Reis auf türkische Art mit Milch, mit Zucker und Zimt
bestreut
Gesottene Tauben mit Mortadella und ganzen Zwiebeln
Kohlsuppe mit Würstchen
Geflügelpastete, je zwei Hühner pro Pastete
Ziegenbrustfrikassee mit gerösteten Zwiebeln
Eiercremepasteten
Gekochte Kalbsfüsse mit Käse und Ei

Vierter Gang
Delikatessen vom Büfett

Bohnentörtchen
Quittenpasteten mit je einer Quitte
Birnentorten, die Birnen in Marzipan gehüllt
Parmesan- und Rivierakäse
Frische Mandeln aufWeinblättern
Auf Kohlenglut gebratene Zwiebeln mit Salz, Zucker und
Pfeffer
Saure Milch, mit Zucker bestreut
Ringförmige Kuchen und Waffeln

1655 wurde die französische Küche erstmals von Pierre
François de la Varenne kodifiziert im «Le Pastissier
François». Das Kochbuch gehört heute zu den seltensten
und kostbarsten Büchern der Welt. Doch bereits früher,
von 1600 an, waren die Franzosen von ihrer Überlegenheit
in allen Geschmacksfragen überzeugt. Eine Überzeugung,
die allerdings die Engländer nicht teilten. Sie erklärten, die
Franzosen sprechen von ihren Reben wie von ihren
Kindern, wie von schwierigen Kindern, die Sorgen über
Sorgen bereiten und dennoch gut geraten. Wein und
Mensch haben sich gegenseitig geprägt in Jahrtausenden
alter mühsamer Arbeit. Der Wein hat vom Menschen und
der Mensch vom Wein gelernt. Sie sind sich ähnlicher
geworden wie Eheleute nach langer, mühsamer und doch
glücklicher Ehe.

Und wie ernst und bescheiden liegt das Brot aufdem Tisch!
Nach ihm streckt sich die Hand des Kindes aus; nach ihm
greift rasch und hungrig der junge Mann und besinnlich
hält es der Greis mit zittrigen Händen. Nach Brot schrieen
in schweren Zeitläuften ganze Völker, um des Brotes willen
gab es lange und blutige Kriege. Brot ist Inbegriff der
Nahrung, Brot bedeutet leben können. Wer nie sein Brot
in Tränen ass, weiss nicht um den Trost und die Treue des

Brotes. Es begleitet den Menschen von der Kindheit an bis
ins hohe Alter. Es ist mit jedem Platz am Tisch zufrieden:
es kann mit Wein und Käse Hauptnahrung sein, es begnügt
sich aber auch bescheiden als Beigabe zu Suppe, Fleisch
und Fisch. Wasser und Brot begleiten den Gefangenen bis
in den Tod.

Beide, Wein und Brot, sind reine Gaben der Natur. Der
Mensch hat nur kultiviert und veredelt, was er vorfand.
Mit Ackerbau und Weinbau begann die menschliche
Kultur. Das Wort «Kultur» ist vom Wein- und Ackerbau
nicht zu trennen. Kultur bedeutete ursprünglich beides.

Der Wein ist auf Geist hin angelegt, er beflügelt die
Gedanken. Er allein vermag an die Pforten des Geistes zu
klopfen und sie zu übertreten. Er verleiht innere Kraft und

338 Schweizer Heimwesen VII/83



löst die Bande der Erdenschwere. Ist je festgestellt worden,
was Kunst, was Literatur, was Philosophie und was die
Theologie dem Wein verdanken? Wieviele freundschaftliche

Bande wurden beim Wein geknüpft! Wieviele Hände
versöhnten sich bei einem Glase Wein! Groll wurde
begraben, Hass erlosch, Graben wurden zugeschüttet,
Brücken geschlagen und Bruderschaften besiegelt. So rückt
der Friedensstifter Wein in den geheimnisvollen Bereich
der Liebe.

Wie ganz anders nimmt sich das Brot auf dem Tisch aus.
Aus Tausenden von Körnern aus goldenen Feldern
zusammengetragen, gedroschen, gemahlen und durch Menschen¬

hand geknetet und geformt und gebacken liegt es braun
und knusprig vor uns. Nach ihm hungern heute Millionen
von.Menschen. Brot berauscht nicht wie Wein, aber es gibt
Kraft und Stärke zum Leben. Brot ist das Brot des Lebens.
Es allein steht in der Mitte der Vaterunserbitte um geistige
Dinge als essbare Gabe Gottes. Deshalb wurden Brot und
Wein allein auserwählt, mehr als nur Zeichen und Kleid
Gottes zu sein. In Brot und Wein wurde ein neuer Bund
gestiftet, der Korn und Rebe als ein Gewächs erscheinen
lassen, das über alle Zeiten hinausreicht in Ahnungen und
Verheissungen, von denen kein Gott Dionysos und keine
Göttin Demeter träumte. In Brot und Wein sind Tafelfreuden

für alle Zeiten geadelt worden.

Dapples-Tagung 83

Durchgangsheime - Erfahrungen und Zukunftsaspekte

Der Einladung zur Dapples-Tagung 1983 folgten am 15.
Juni 1983 um die 70 Jugendanwälte und -anwältinnen,
Jugendheimleiter, Erzieher und andere Vertreter zuständiger

Instanzen. Die Versammlung fand für einmal nicht
im eigenen Kurslokal der Schenkung Dapples statt,
sondern in der Stadtzürcherischen Jugendstätte Gfellergut in
Zürich-Schwamendingen, wo die Gäste von Heimleiter
Ueli Zürrer und seinen Mitarbeitern, wie auch von den

Jugendlichen vorzüglich betreut wurden. Durch das

Tagungsprogramm führte kompetent und zügig Ueli Merz,
Leiter der Kantonalen Arbeitserziehungsanstalt Uitikon-
Zürich. Das Thema lautete «Durchgangsheime in der
deutschsprachigen Schweiz - Erfahrungen und Zukunftsaspekte».

Der Vormittag war für Erfahrungsberichte über
bestehende, geschlossene Institutionen reserviert, nachmittags

orientierten verantwortliche Vertreter aus den
entsprechenden Regionen über den neuesten Planungsstand
zukünftiger Einrichtungen.

Über die im Mai 1982 eröffnete Durchgangsabteilung (DA)
des Kantonalen Jugendheims Platanenhof in Oberuzwil
äusserten sich zwei Leiter des Platanenhofs und der speziell
zugezogene fachliche Begleiter. «Die Durchgangsabteilung
des Jugendheimes Platanenhof ist eine geschlossene
Auffangstation in Notfallen; sie ist für kurzfristige Bewältigung
akuter Krisensituationen eingerichtet. Die DA ist weder
ein .Abstellplatz' für schwierige Jugendliche noch eine
Therapiestation, sondern ein Ort, wo aktive Krisenbearbeitung

in Gang gesetzt wird, und zwar so, dass der
Jugendliche die Chance für einen .Neuanfang' erhält.» So
heisst es im Informationsblatt für einweisende Stellen, und
dieser Grundsatz wurde in allen drei Referaten immer
wieder bestätigt. Aufnahmen werden rasch und unkompliziert,

innerhalb von Stunden, ermöglicht. Das vorgesehene
Alter der Jugendlichen ist 15-18 Jahre, über Ausnahmen
kann von Fall zu Fall gesprochen werden. Grosser Wert
wird auf Verbindlichkeit der Gespräche und Tätigkeiten
rund um den Jugendlichen gelegt sowie auf aktive
Mitarbeit der einweisenden Betreuer. Zusammen mit der dem
Jugendlichen bei seinem Eintritt zugewiesenen Bezugs¬

person wird eine Standortbestimmung und Massnahmen-
planung erarbeitet. Auch bei Einschliessungsstrafen wird
der Jugendliche in die Gruppe aufgenommen. Für
Versetzungen aus andern Heimen ist die Dauer der Aufnahme
aufdrei Wochen beschränkt. Die Zielsetzung des zuweisenden

Heimes muss schriftlich erfolgen. Generell wird
versucht, die Aufenthaltsdauer auf fünf Monate zu
beschränken. Die beabsichtigte Trennung von Schülern und
Schulentlassenen kam nicht zur Durchführung, weil die
Bereitstellung eines zweiten Tearns für die kleine Zahl von
Schülern nicht verantwortet werden konnte.

Wie sich die Vorstellung der sozialen Krisenbearbeitung
in der neuen DA des Platanenhofes im ersten Betriebsjahr
in die Praxis umsetzen liess, ist, wie sich zeigte, nicht leicht
in Worte zu fassen. Die Zeit ist wohl noch zu kurz, die
Erfahrungen werden erst jetzt auswertbar. Die Arbeit in
einer geschlossenen Institution stellte neue Anforderungen
an die Betreuer, bisherige Erfahrungen in offenen Heimen
konnten nicht unbedingt übertragen werden. Das machte
ein Umdenken notwendig. Das Team von zehn Mitarbeitern

musste sich für Arbeitsabläufe und Verantwortlichkeiten
seine eigenen Traditionen schaffen und konnte sich

nicht auf bereits vorhandene Strukturen abstützen. Diese
Anfangsphase ist überwunden, und wenn heute von
betrieblichen Schwierigkeiten die Rede ist, geht es durchwegs

um bauliche Gegebenheiten.

Obschon sich die Ausbauplanung Platanenhof über Jahre
hinzog und die ausführenden Architekten sich intensiv mit
den Erfordernissen der Durchgangsabteilung auseinandersetzten,

wie einer der Berichterstatter ausführte, sei das

Ergebnis, zum Teil wegen der beschränkten Mittel, ein
«betoniertes Raumprogramm» ohne Flexibilität. Die
ohnehin komplexe Betreuung der in die DA eingewiesenen
Jugendlichen werde dadurch erschwert. Das Verlangen
nach Ausbruchsicherheit bringe unter anderem Probleme
mit der Lüftung, um nur eines der technischen Details zu
nennen. Noch nicht gelöst sei die Frage des psychiatrischen
Dienstes.

339


	Kleine Kulturgeschichte des Essens und Trinkens

