
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 54 (1983)

Heft: 3

Artikel: Erste Folge : der lebendige Nohl : was ist "Geisteswissenschaft"?
[Fortsetzung]

Autor: M.F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811900

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811900
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erste Folge: Der lebendige Nohl*

Was ist «Geisteswissenschaft»?

1. Kurzer historischer Abriss und Einführung

Die geschichtliche Epoche um 1850 in Europa lässt sich
aufgrund einer umfassenden Krise (unter anderem soziale
Frage!) etwa als «Zeit des Umbruchs» charakterisieren,
wobei verschiedene Bereiche des menschlichen Denkens
und Handelns (22) davon betroffen werden (Philosophie,
Wissenschaft, Religion, Technik). Intensive Bemühungen
zur Entwicklung neuer Ansätze kennzeichnen diesen
Zeitabschnitt und wirken sich auf die gesellschaftlichen
und politischen Zustände, aber auch auf die Philosophie
in ihrem Verständnis als Wissenschaft aus.

Nach dem Zusammenbruch der «grossen Systeme» (Kant,
Hegel) erweist sich dennoch das zurückgebliebene philosophische

Fundament in zweierlei Hinsicht als fruchtbar:
erstens entstehen neue Richtungen von Denkmodellen
(«Lebensphilosophie»: Dilthey; Positivismus: Comte;
Historischer Materialismus: Marx; Kulturkritik: Nietzsche),

zweitens werden in den alten, scheinbar überwundenen

Richtungen transzendental-philosophischer Traditionen

neue anknüpfbare. Elemente gefunden (zum Beispiel
durch den Neukantianismus der Marburger und
Südwestdeutschen Schule).

Einen dieser Ansätze, der für die Zukunft grosse Bedeutung
gewinnt, bildet die sogenannte «Geisteswissenschaft» (23),
als deren Begründer und prägender Exponent der Berliner
Philosoph und Theologe Wilhelm Dilthey (1833-1911)
anzusehen ist. Diese philosophische Denkrichtung
entstand hauptsächlich in Absetzung von der
Transzendentalphilosophie Kantscher Prägung, deren einseitige Betonung

des Rationalismus kritisiert wurde; zweitens in
Konkurrenz zu den sogenannten «positiven Wissenschaften»

(«positivum» das Gegebene, Tatsächliche), die sich
allein auf die Erfahrung berufen und jegliche Metaphysik
als theoretisch unmöglich und praktisch nutzlos ablehnen.
Die oben angetönte Krise der Philosophie Mitte des 19.

Jahrhunderts, die Dilthey selbst mit dem Zusammenbruch
der grossen Systeme (Kant, Hegel) in Verbindung bringt,
erweist sich für die Entstehung seines Denkansatzes als
weiteren wichtigen Umstand (24). Ausgangspunkt seiner
philosophischen Konzeption, die im Rahmen dieses
Aufsatzes nur rudimentär und verkürzt dargestellt werden
kann, ist das «Leben» als unumstössliche, für jedermann
erfahrbare Tatsache. Dilthey stellt das menschliche Leben
ins Zentrum seiner Untersuchungen und versucht - im
Gegensatz zu rationalistischen Ansätzen -, das ganze
Leben und den ganzen Menschen in der Fülle seiner
Bezüge als fühlendes, wollendes und handelndes, nicht nur
denkendes Wesen zu erfassen. Dilthey beschreibt als

*Vergl. «Schweizer Heimwesen» Nr. 2/83, S. 66 ff.

Grundsatz seiner Philosophie, «dass bisher der ganze
Mensch und das ganze Leben, mithin noch niemals die

ganze und volle Erfahrung zum Ausgangspunkt des

Philosophierens gemacht worden sind» (25).

Leben, das den letzten nicht mehr übersteigbaren Grund
und die umfassende Einheit für alle wissenschaftlichen
Phänomene bildet, ist durch drei Haupt-Charakteristika
bestimmt:

1. Leben, besonders menschliches, ist eine Tatsache, für
die es keine weitere Erklärung mehr gibt (26).

2. Leben wird als Totalität aufgefasst, ohne dass ein
Element (zum Beispiel die Vernunft) eine bevorzugte
Stellung einnimmt (27).

3. Leben umfasst die Gesamtheit der Lebenswirklichkeit.
Darin ist nicht nur das Individuum eingeschlossen,
sondern auch die geschichtliche Wirklichkeit (28).

Aus diesen Prämissen lassen sich verschiedene Folgerungen

ableiten: Leben bedeutet schöpferische Tätigkeit in
einer geistig-geschichtlichen Welt. Die im Leben enthaltenen,

ungegliederten Kräfte streben zur Entfaltung und
Steigerung der Lebensformen in den einzelnen Kultursystemen.

Dadurch erhalten sie ihre einzigartige Ausprägung,
die sich zum Beispiel in den sogenannten «Objektivatio-
nen» (vgl. Glossar) ausdrücken. Die Kultur, wie das

menschliche Leben, trägt den Sinn in sich selbst (29).

2. Zum Gegenstand der «Geisteswissenschaft»

Aufgrund dieser Überlegungen ergibt sich der Gegenstand
der Geisteswissenschaft, der in verkürzter Formulierung
als die vom Menschen «selbstgeschaffene Welt» (30)
bezeichnet werden kann. (Als sogenannte «Realwissenschaft»

nach Becher (30a) untersucht die «Geisteswissenschaft»

nicht ideale, raumzeitlich unbestimmte Gegenstände
des reinen Denkens, sondern ihr Thema lässt sich mit

der «geschichtlich-gesellschaftlichen Welt» umschreiben:
«Was der Mensch sei, sagt ihm nur seine Geschichte» [31]).
Dilthey versteht unter «Geisteswissenschaft» ein breites
Spektrum von Disziplinen, das weder auf die Psychologie
noch aufdie Geschichte allein eingeschränkt werden kann,
und definiert sie als jene Wissenschaften, deren «Gegenstand

uns durch das Verhalten zugänglich wird, das im
Zusammenhang von Leben, Ausdruck und Verstehen
(=,Ternar': siehe unten; der Verf.) fundiert ist» (32).
«Verstehen» bildet für Dilthey das zentrale Moment
geisteswissenschaftlicher Tätigkeit, das er von der
naturwissenschaftlichen Methode des «Erklärens» unterscheidet.

Mit dem folgenden Satz: «Die Natur erklären wir, die
Seele verstehen wir» (33), leitete er eine wissenschaftstheoretische

Auseinandersetzung ein, in der Vertreter einzelner
Positionen - auf unterschiedliche Interpretationen dieser

113



Aussage sich stützend - einen Dualismus von Natur- und
Geisteswissenschaften (mit eigenen Forschungsgegenständen,

Methoden u.a.) postulierten (34). Neuere Untersuchungen

zu diesem Problem, die sich auf die Analyse des
Gesamtwerkes Diltheys stützen, belegen die ungenaue
Auslegung der Textstelle. Huschke-Rhein hält aufgrund
seiner exakten Aufarbeitung der Diltheyschen Werke fest,
dass Diltheys allgemeiner Wissenschaftsbegriff den Bereich
zwischen äusserer («erklären») und innerer («verstehen»)
Erfahrung umfasst: «In diesem Bereich nehmen
Naturwissenschaften und Geisteswissenschaften zwar unterschiedliche

Stellungen ein, befinden sich aber wissenschaftstheoretisch

in einer prinzipiell gleichen Situation (35).» Als
zentrale Stelle, die das Ergebnis belegen, führt er das
folgende Zitat an: «Naturwissenschaften heben aus dem
Erlebnis nur Teilinhalte heraus... Der Gegenstand der
Geisteswissenschaften dagegen ist die in der inneren
Erfahrung gegebene Realität der Erlebnisse selber (36).»
Der Streit um das Verhältnis von Natur- und
Geisteswissenschaften ist also nach diesen neuen Erkenntnissen
dahingehend entschieden, dass in korrekter Interpretation
und im Sinne von Dilthey nicht mehr von einer Trennung
(37) gesprochen werden kann, sondern von einer (relativen)
Unterscheidung der beiden Disziplinen (38), die in der
Erkenntnisart in gradueller Hinsicht voneinander abweichen

(39).

3. Zur Methode der «Geisteswissenschaften»

Um den Gegenstand der «Geisteswissenschaften»
erforschen zu können, knüpfte Dilthey zunächst an die herme-
neutische Tradition an bzw. an den methodologischen
Ansatz von «Hermeneutik», die Friedrich Schleiermacher
(1768-1834) als Kunstlehre des VerStehens entwickelt
hatte. Dilthey erweitert aber die ursprüngliche Methode
der Philologie, die sich bis anhin auf die Textauslegung
und Sinndeutung von historischen Quellen beschränkte,
zu einer allgemeinen Hermeneutik des Lebens, die seine
Erscheinungsformen - die Welt - sowie den Menschen

Integratives Arbeitszentrum
Anthropologisch-Humanistisches Seminar
Ausstellungsstrasse 102, 8031 Zürich,
Telefon 01 42 77 61

Ab Frühjahr1983 beginnen 4 neue berufsbegleitende

Ausbildungsseminare:

Integrative Leibtherapie
Kunsttherapie
Körperorientierte

i Ausdruckstherapie
Gesprächstherapie

für helfende Berufe, (nach Rogers)

Verlangen Sie ausführliche Informationen!

interpretieren und damit umfassend «verstehen» helfen
sollen. Im oben erwähnten «Ternar» (40) oder «Zirkel»
(41) von «Leben, Ausdruck und Verstehen» (42) kommt
jener Vorgang zum Ausdruck, in welchem wir aus Zeichen,
die von aussen sinnlich gegeben sind, ein Inneres erkennen
(43). In einem gegebenen Objekt, in dessen Äusseren sich
ein Inneres (der «objektivierte Geist») ausdrückt, haben
sich Zwecke und Werke gebildet, die durch das Verstehen
erfasst werden (44).

Im Rahmen dieser Arbeit kann der Frage nach der
Bedeutung der Hermeneutik in den Geisteswissenschaften
und damit verbunden ihrer Hauptaufgabe zur Grundlegung

dieser Wissenschaft nicht nachgegangen werden.
Auch muss die Frage nach der Objektivität des Verstehens
bzw. die erkenntnistheoretische, logische und methodische
Analysis des Verstehens ausgeschlossen werden (45). (Zur
Bedeutung der Hermeneutik in der «geisteswissenschaftlichen»

Pädagogik: siehe Kap. 4.3.1.1.)

Zusammenfassend halten wir fest, dass die Hermeneutik
als Methode einerseits ein Aufnehmen und Verstehen von
Traditionen aus verschiedensten Quellen (Text, Bild,
Kunst u.a.) bezweckt, um diese im gesellschaftlichen
Selbstverständnis des heutigen Menschen zu neuem Leben
zu erwecken, andererseits um die Sinnzusammenhänge
heutiger Erscheinungen zu erhellen (Gesellschaftsveränderungen,

Aufbau von Institutionen, Ausdrücke von
Kunstwerken: Bilder, Musik u.a.m.).

4. Zur Bedeutung Diltheys
für die «geisteswissenschaftliche- Pädagogik»

- eine Synopse

Diese knappe Darstellung des Gegenstandes und der
Methode der Geisteswissenschaften erfolgt aus dem
Gesichtswinkel ihrer besonderen Bedeutung für die
«geisteswissenschaftliche Pädagogik», die einen der weiteren
zentralen Themenkreise dieses Aufsatzes darstellt. Einleitend
muss festgehalten werden, dass zu verschiedenen Begriffen
(zum Beispiel «Dilthey»- bzw. «Nohl»- bzw. «Göttinger-
Schule» [46], «geisteswissenschaftliche Pädagogik» [47])
oder Problembereichen (Verhältnis von Frühwerk zu
Spätwerk Diltheys [48] ; Beziehung der sogenannten Nachfolger

oder Schüler Diltheys zu seinem Werk [49] ; Vorwürfe
des Irrationalismus, Historismus [50], Relativismus

gegenüber den Intentionen der Geisteswissenschaften u.a.)
kontroverse Auffassungen innerhalb der philosophischen
und pädagogischen Fachliteratur herrschen (51). Um
nicht eine - nicht existierende - Homogenität der Auffassungen

vorzutäuschen, wie dies in einigen Aufsätzen und
wissenschaftlichen Publikationen der Fall ist, wird den
unterschiedlichen Darstellungen meistens in verkürzter
oder vorsichtiger Formulierung Rechnung getragen oder

an gegebener Stelle auf die gegensätzlichen Standpunkte
hingewiesen (vgl. dazu auch die Übersichtstabellen 1

und 2). Darin liegt das doppelte Ziel der vorliegenden
Arbeit: erstens eine Übersicht über die «geisteswissenschaftliche

Pädagogik» mit besonderer Berücksichtigung
des Nohlschen Verständnisses zu vermitteln, und zweitens,
eine differenziertere Beurteilung dieser Denktradition
durch das Einbeziehen verschiedener Auffassungen zu
ermöglichen.

114 Schweizer Heimwesen 111/83



VEDH Verband eidg. dipl. Haushaltleiterinnen

Weiterbildungskurs
des VEDH
In Zusammenarbeit mit der Berufsschule VI der Stadt Zürich und dem Verein
für Schweizerisches Heimwesen (VSA) führt der Verband eidgenössisch
diplomierter Haushaltleiterinnen (VEDH) einen Weiterbildungskurs durch.

Die Haushaltleiterin im Heim

Ziel: Der Kurs befähigt die Häushaltleiterin zu vermehrter Verantwortung in ihrer
hauswirtschaftlichen Tätigkeit im Heim.

Dauer des Kurses: 1 Semester (19 Wochen)
1 Tag pro Woche (61/2 Stunden)
ab Freitag 22. April 1983

Voraussetzungen: Diplom als Haushaltleiterin und / oder ausgedehnte Praxis im Grosshaushalt
in einer Stellung im mittleren Kader.

Teilnehmerzahl: 16-20 Teilnehmer
Eine Aufnahmekommission prüft die Anmeldungen.

Stoffprogramm: Psychologische Aspekte der Mitarbeiterführung, Personalführung,
Anstellungs- und Entlassungsgespräche, Lebensmitteleinkauf,
Vorratshaltung, Lagerkontrolle, Menueplanung und Berechnung, Apparate
und Geräte.

Kursort: Berufsschule VI der Stadt Zürich,
Wipkingerplatz 4, 8037 Zürich

Kurskosten: Nach dem Reglement der Berufsschule der Stadt Zürich

Kursausweis: nach vollständigem Kursbesuch wird ein Ausweis abgegeben.

Anmeldeformular: zu beziehen unter Beilage eines an Sie adressierten, frankierten Couverts
bei: Ruth Beusch, Säntisstrasse 36, 9230 Flawil

115



Da Dilthey den Schwerpunkt der philosophischen
Forschungstätigkeit aufdie Ausarbeitung seiner Grundlage der
Geisteswissenschaften (52) legte, die er als Ergänzung den
drei berühmten «Kritiken» Kants (53) als viertes Element,
«Die Kritik der historischen Vernunft», beizufügen
gedachte, erschienen von ihm nur wenige Schriften, die seine

pädagogischen Vorstellungen direkt erläutern. Allerdings
erwiesen sich die grundlegenden philosophischen Werke
Diltheys durch die Fülle von Erkenntnissen für seine
Nachfolger, die Vertreter der «geisteswissenschaftlichen
Pädagogik» als fruchtbare Quelle zur Entwicklung eigener
Konzeptionen (vgl. Kapitel 3).

Neben verschiedenen kleinen Aufsätzen, Rezensionen zu
pädagogischen Themata und den teils nicht mehr vorhandenen,

teils nicht publizierten Vorlesungen, liegen von
Dilthey nur zwei spezifisch pädagogische Schriften vor,
wovon er selbst nur eine, die Akademieabhandlung «Über
die Möglichkeit einer allgemeingültigen pädagogischen
Wissenschaft» (54) im Jahre 1888 veröffentlichte. Eine
frühere Arbeit von ihm lag aber schon 1875 mit dem Titel
«Grundlinien eines Systems der Pädagogik» (55) vor.
Verschiedene weitere kürzere Artikel und Aufsätze
erschienen erst bei der Publikation der «Gesamten Schriften»
Diltheys ab 1914 (eine Übersicht sämtlicher bekannter
Texte Diltheys zur pädagogischen Thematik stellte U.
Herrmann in seiner fundierten Analyse der «Pädagogik
Wilhelm Diltheys» zusammen [56], wo er auch die
Problematik einer abschliessenden Erörterung der Stellung
Diltheys zur Pädagogik des 19. Jahrhunderts aufgrund der
skizzierten Quellenlage betont [57], wobei gewisse Arbeiten

noch nicht der breiten wissenschaftlichen Auswertung
zugänglich sind).

Deshalb beschränken wir uns hier auf die kurze Darstellung

derjenigen Elemente in den Schriften Diltheys, die
von den Vertretern der sogenannten «geisteswissenschaftlichen

Pädagogik» insbesondere von Herman Nohl, vorwiegend

rezipiert worden sind und als Zitationshinweise in
den entsprechenden theoretischen Konzeptionen Bedeutung

gefunden haben.

Die in den Kapiteln 2.1 bis 2.3 kurz dargestellte
«Lebensphilosophie» Diltheys wirkte sich trotz verschiedenster
Interpretationen als entscheidendes und fundierendes
Element für die Theoriebildung der «geisteswissenschaftlichen
Pädagogik» aus. Leben erscheint im Er-leben des
Menschen unmittelbar, wird durch nichts vermittelt und kann
deshalb als dynamische Einheit weder kausal erklärt
(Position gegen Positivismus) (58), noch auf einen
logischen Begriff (Position gegen Transzendentalphilosophie)
(59) gebracht werden. Als konstituierendes Merkmal des

«Erlebnisses» für den Menschen sieht Dilthey das Urerleb-
nis zwischen Ich lind Welt.

Darin liegt der Ausgangspunkt der Pädagogik des Erlebnisses

(60), die durch den Einsatz der Vertreter
«geisteswissenschaftlicher Pädagogik» in verschiedenen pädagogischen

Bewegungen ihren Ausdruck fand (zum Beispiel in
der Reformpädagogik: Kunsterziehungsbewegung,
Arbeitsschulbewegung; vgl. Abbildung 4) (61

Als Konsequenz ergab sich, dass die pädagogische Theoriebildung

auf die Erziehungswirklichkeit als Ausgangspunkt
ihres Denkens verwiesen wird, wobei diese als Teil der

116

Erlebniswirklichkeit angesehen wird (62). Das Phänomen
«Erziehung» muss also im Leben selbst, in der
Erziehungswirklichkeit gesucht und im verstehenden Nachvollzug
(mit der «Hermeneutik» als Methode) gedeutet werden.
Leben umfasst aber in diesem Verständnis nicht nur direkte
erzieherische Handlungen, sondern auch alle Auswirkungen

von pädagogisch wirkenden Institutionen (Schulen,
Heimen u.a.) einer Gesellschaft.

Die (besondere) Bedeutung der direkten erzieherischen
Beziehung für die Pädagogik hatte schon Dilthey
ausdrücklich hervorgehoben: «Die Wissenschaft der Pädagogik

kann nur beginnen mit der Deskription des

Erziehers in seinem Verhältnis zum Zögling» (63). Diese
Beschreibung des erzieherischen Verhältnisses beinhaltet
verschiedene wesentliche Gesichtspunkte:

1. das Verhältnis selbst
2. das Verhältnis aus der Sicht des zu Erziehenden
3. das Verhältnis aus der Sicht des Erziehers (64).

Herman Nohl, als Schüler Diltheys, bezeichnete das
erzieherische Verhältnis mit dem Begriff «pädagogischer
Bezug»; er wurde zu einem zentralen Merkmal dieser
pädagogischen Richtung (vgl. Tabelle 2 und Kapital
4.3.1.5). In seiner «Theorie der Bildung» wendet sich Nohl
der wichtigen Grundbeziehung zu und verdeutlicht seine
Auffassung, indem er die wichtigen Elemente dieses
Verhältnisses herausarbeitet (Kapitel 4.3.1.5).

In der Auffassung Diltheys (in der sogenannten «mittleren»
Phase seiner wissenschaftlichen Tätigkeit) (65) wird die
Erziehungswirklichkeit durch zwei strukturelle Bedingungen

konstituiert:

a) die Teleologie des Seelenlebens (66), die er als «invariante,
überzeitliche Bedingung» im Sinne einer anthropologischen

Konstante versteht (67);
b) die historischen Bedingungen, die sich in den sogenannten

«Objektivationen» einer Zeitepoche (Kultur, Wissenschaft,

Recht u.a) als bestimmte «form-gefundene»
Ausprägungen der «geistigen Welt» ausdrücken.

Für die Wissenschaft der Erziehung, wie auch die pädagogische

Praxis ergeben sich aus diesen Axiomen verschiedene
Konsequenzen, wovon zwei davon, die die Nohlsche
Theoriekonzeption besonders beeinflusst haben, kurz
beleuchtet werden.

Ein Gegenstand der wissenschaftlichen Tätigkeit bildet die
Untersuchung der «Seele» bzw. der Aufbau und das

Zusammenspiel ihrer Kräfte. Aufgrund ihrer konkreten
und empirisch feststellbaren Äusserungen analysiert
Dilthey drei Elemente, die sich gegenseitig beeinflussen; das

Vorstellen, das Fühlen und das Wollen. Das «Vorstellen»
äussert sich als «Empfindung, Wahrnehmung und Denken»

und das «Wollen» als «Trieb, Wille und Begehren»
(66), wobei das «Gefühl» als die am wenigsten genau
bestimmbare Komponente auftritt. Nohl, der sich von
Dilthey abgrenzt, sich auch auf Plato stützt, übernimmt
die Idee des Aufbaus der seelischen Struktur und leitet
daraus die dreifache Aufgabe der Erziehung ab (69). In der
praktischen Tätigkeit trägt der Erzieher durch diese

Regeln dazu bei, der teleologischen Struktur der Seele
Ausdruck zu verleihen und wird dadurch ihrer Grundtendenz,

der Erhaltung und Steigerung des Lebens, gerecht.

Schweizer Heimwesen 111/83



«Die Entwicklung jedes Kindes hat die Vollkommenheit
der Vorgänge und ihre Verbindungen herzustellen, die in
dem teleologischen Zusammenhange des Seelenlebens
zusammenwirken (70).» Die Vollkommenheit des teleologischen

Zusammenhangs bildet in den frühen Schriften
Diltheys (vor der hermeneutischen «Wende») (71) eine
«allgemeingültige» Bedingung - dies als entscheidender
Punkt - der Erziehungswirklichkeit, die in ihrer spezifischen

Ausformung von der historischen Situation abhängig
ist. Deshalb ist es nach Dilthey wohl nicht möglich,
allgemeingültige Erziehungsziele (das heisst überzeitliche,
im Sinne der naturwissenschaftlichen Definition) oder
aufgrund eines philosophischen Systems (er wendet sich
hier gegen die «Systeme» der Transzendentalphilosophie
und des Herbartianismus) aufzustellen, sondern jeweils nur
die «allgemeingültigen» Ziele einer gegebenen Epoche
aufgrund der Analyse ihrer charakteristischen «Objektivatio-
nen» abzuleiten (72).

Die hermeneutische Untersuchung der Erziehungswirklichkeit

hat neben anderen «geisteswissenschaftlichen»
Forschern vor allem Herman Nohl zum Ansatzpunkt
seiner theoretischen Konzeption genommen. Deutlich
grenzt er sich aber gegenüber der «Teleologie des Seelenlebens»

ab. Die Rezeptionen in der Fachliteratur der oben
äusserst knapp skizzierten Überlegungen Diltheys zur
anthropologischen bzw. psychologischen Fundierung der
Philosophie und in gewissem Masse auch der Pädagogik,
ergeben ein höchst widersprüchliches Bild. Deshalb sind
gewisse Kritikpunkte, die in diesem Rahmen nur angetönt
werden können, mit äusserster Vorsicht aufzunehmen, da
sie zum Teil nicht auf Interpretationen der Originalwerke,
sondern auf den Aussagen der Sekundärliteratur beruhen
(73). Eine werkimmanente Kritik formuliert Beckmann
und hebt die Heterogenität der Dilteyschen «Theorie»
heraus: «Widerstreitend sind die beiden Ansätze Diltheys,
einmal die Deutung aus der Teleologie des Seelenlebens
(psychologischer Ansatz) und die Deutung aus der Lehre
des Verstehens (Kritik der historischen Vernunft) (74).»
Brüggen interpretiert das Gesamtwerk Diltheys in pädagogischer

Hinsicht so: »Nun hatte Dilthey aber selbst den
Plan einer psychologischen Grundlegung der
Geisteswissenschaften, in dessen Rahmen die genannte Pädagogik-
Abhandlung (75) fallt, zugunsten einer hermeneutischen
Fündierung aufgegeben. Eine Revision seiner Pädagogik,
die nach der hermeneutischen Wende fallig gewesen wäre,
hat er allerdings selbst nicht mehr in Angriff genommen
(76).»

Aufgrund einer umfangreichen Werkanalyse, die sämtliche
Phasen der Entwicklung der Diltheyschen Schriften in
ihrer Beziehung zueinander untersucht, kommt Huschke-
Rhein zum Schluss, dass das eigentliche Ziel Diltheys
erfasst werden müsse: «Man sollte nicht mehr von einer
psychologischen Grundlegung der Geisteswissenschaften'

Ferienhaus in Frankreich
Auf einem Bauernhof in der Dordogne
(Südwestfrankreich) ist ein Ferienhaus (4 bis 6 Betten) zu
vermieten. Auskunft und Unterlagen sind erhältlich

bei H. Sattler, Maison La Garde,
F-24580 Rouffignac (Tel. 0033/53 05 4242).

durch Dilthey (in der mittleren Phase) sprechen, obwohl
Dilthey dies selbst verbaliter getan hat (so in der
Überschrift des ersten Kapitels der ,Ideen'). Denn dabei gerät
nur die eigentliche Intention Diltheys (77), von der auch
und gerade die ,Ideen' getragen werden, aus dem Blick -
ganz abgesehen davon, dass psychologisch' in heutiger
Terminologie eher mit .anthropologisch' wiedergegeben
werden müsste (78).» Auf einen anderen Kritikpunkt, der
in den Geisteswissenschaften angelegte und sich besonders
in der «geisteswissenschaftlichen Pädagogik» auswirkende
«Irrationalismus» (79) wird in Kapitel 4.3.1.2. noch etwas
näher eingegangen, wobei in neueren Forschungsergebnissen

auf gegenteilige Beurteilungen hingewiesen wird (80).

Weitere Kritikpunkte an den Geisteswissenschaften, wie
zum Beispiel der Vorwurf des «Historismus» (81) oder des

«Relativismus» (82), die ebenfalls kontroverse Beurteilungen

in der Fachliteratur erfahren haben, können in diesem
Rahmen nicht näher erörtert werden (83).

(Fortsetzung folgt)

Anmerkungen

22 Der Begriff «GW» wird in diesem Aufsatz als historischer
Sammelbegriff verwendet, wohl in Kenntnis, dass heute
verschiedene wissenschaftliche Disziplinen (Philosophie,
Psychologie, Geschichtswissenschaft u.a.) darunter verstanden
werden. Er wird aber gegen die «Anthroposophie», die sich
selbst auch als «Geisteswissenschaft» versteht, abgegrenzt.

23 Nach A. Diemer (1974, 211) lässt sich der Begriff «geisteswis¬
senschaftlich» im heutigen Wortsinn (vermutlich) erstmals bei
A. E. Calinich in der 1847 erschienenen «Philosophischen
Propädeutik» nachweisen. Ähnliche Begriffe, wie «Wissenschaft

des Geistes», «Geistwissenschaft» u.a., als Synonyme
einer sogenannten «VernunftWissenschaft» lassen sich schon
vor diesem Zeitpunkt in der Fachliteratur nachweisen. Zum
Begriff «GW»: vgl. Sitter (1977, 13-17) und Tschamler (1978,
28-29), der den Begriff «GW» von einer Übersetzung des
Ausdrucks «moral-science» im Werk «System der deduktiven
Logik» von J. S. Mill ableitet. Diese Erklärung trifft nach Sitter
(1977, 13) nicht zu.

24 Lassahn 1978,24-25.
25 Dilthey VIII, 171. Damit setzt ersieh von Hegel ab, der glaubte,

das «Leben» auf einen «Begriff» bringen zu können. Nach
Dilthey kann es aber nur in der Fülle seiner Formen und
Ausprägungen verstanden werden (vgl. Weischedel 1979,
209-220).

26 Nohl formuliert diesen Grundsatz folgendermassen: «Das
Leben ist das Primäre und der Begriff ist nur Formulierung
gelebten Lebens, die nicht hinter das Leben zurückreicht»
(Nohl/Pallat I, 50).

27 Dieser Grundsatz der Totalität des Lebens wirkt sich in der
«geisteswissenschaftlichen Pädagogik» so aus, dass die «Ganzheit»,

das «Wesen» eines (jungen) Menschen zu erfassen
versucht wird und nicht nur einzelne Aspekte seines Menschseins.

28 Deshalb bildet die Erziehungswirklichkeit den Ausgängspunkt
für die Erkenntnisgewinnung in der «geisteswissenschaftlichen
Pädagogik» (Nohl/Pallat I, 12-14).

29 «DercSinn des Lebens liegt im Leben selbst. ..» Dieser
interpretationsbedürftige Satz findet sich auch bei Herman
Nohl (1949, 284): «Der Sinn des Lebens liegt im Leben selbst,
die Leistung ist nur sein Mass, und das Werk darf den
Menschen nicht vergessen lassen, um dessentwillen es schliesslich

da ist.»
30 Rothacker 1970, 12; vgl. auch Thiersch 1978, 54-58.
30a Becher 1921,24.
31 Dilthey VIII, 224.
32 Dilthey VII, 87.
33 Dilthey V, 144. Diese Formulierung hat auch Nohl in etwas

abgewandelter Form in seinem Werk «Charakter und Schicksal»

übernommen: «..., sondern der Mensch ist ein Doppelwesen,
dem wir uns auf verschiedenen Wegen nähern können,

von aussen erklärend, von innen verstehend» (Nohl 1938,26).
34 vgl. von Wright 1974; Simon-Schäfer 1975.

117



35 Huschke-Rhein 1979, 406.
36 Dilthey V, 363; zit. nach Huschke-Rhein 1979, 115.
37 Lassahn 1978, 26; Beckmann 1978, 45; Tschamler 1978, 24;

Thiersch 1978, 56.
38 Herrmann 1971, 19;Simon-Schäfer 1975, 12;Huschke-Rhein

1979, 98; Nicolin 1981, 77.
39 Im Verständnis der «Geisteswissenschaft» bilden die naturwis¬

senschaftlichen Methoden einen «Bestandteil» der «Hermeneutik»,

die den umfassenden Rahmen zur Erkenntnis des
«Lebens» bzw. seiner Erscheinungsformen bildet.

40 Tschamler 1978, 29.
41 Brüggen 1980, 103.
42 Dilthey VII, 87.
43 Dilthey V, 317.
44 Die «Theorie des Verstehens» sowie die «Grundlagen der

Geisteswissenschaften» erläutert Röhrs (1982, 221-231) am
Beispiel des Werks von E. Spranger.

45 dazu: Landgrebe 1928.
46 Gassen 1978, 5.
47 vgl. Anmerkung 2.
48 Huschke-Rhein 1978, 19-180.
49 zum Beispiel Kiel 1967, 801-814.
50 Herrmann 1971,223-232.
51 U. Herrmann, als Kenner Diltheyscher Werke, weist indirekt

aufdiese kontroversen Auffassungen in der Dilthey-Rezeption
hin, die er als Verfälschung der ursprünglichen Aussagen
deutet: «Die ausführlichen Textzitate haben deutlich gemacht,
dass sich der Dilthey-Interpret heute dem merkwürdigen
Phänomen gegenübersieht, wie in immer neuen Versuchen
Diltheys Formulierungen neu gefasst und meistens in ihrer
Fragerichtung verfälscht wurden, nirgends aber der Versuch
unternommen worden ist, im Sinne einer werkimmanenten
Kritik die Begründung und Tragweite des Diltheyschen
Ansatzes zur Grundlegung einer modernen Erziehungswissenschaft

zu analysieren» (Herrmann 1971, 57).
52 Dilthey I und VII.
53 Kant, 1.: «Kritik der reinen Vernunft».

Kant, I.: «Kritik der praktischen Vernunft».
Kant. I.: «Kritik der Urteilskraft».

54 Dilthey in Nicolin 1969,36-67; vgl. die enge Beziehung Nohls,
die sich auch in der Titelverwandtschaft äussert: «Die Theorie
der Bildung - Die Möglichkeit einer allgemeingültigen Theorie»

Nohl/Pallat I, 3).
55 Dilthey IX.
56 Herrmann 1971, 248-252; Anmerkung 46.
57 Herrmann 1971,24.
58 Nohl bezeichnet den Positivismus als «Naturalismus»; vgl.

Nohl/Pallat I, 9-12; Nohl 1938, 15-17; Frischeisen-Köhler
1962 u.a.

59 vgl. Nohl/Pallat I, 6 (zum Beispiel).
60 «Der pädagogische Ausdruck dafür ist die Erlebnispädagogik,

das heisst die Forderung, das Kind hinter allen Verfestigungen
der Bildung, ihren Dogmen und Formen wieder die Unmittelbarkeit

zum Leben gewinnen zu lassen und der jugendlichen
schöpferischen Auseinandersetzung mit dem Leben ganz
anderen Raum zu geben als bisher» (Nohl/Pallat I, 365).

61 Die Reformpädagogik, die ein Element der «Pädagogischen
Bewegung» bildete, wurde ausführlich von Herman Nohl in
seinem Aufsatz «Die pädagogische Bewegung in Deutschland»
(Nohl/Pallat I, 302-374) dargestellt (vgl. Kap. 3.1 und 3.2).

62 Diese Fundierung des Lebens in der Erziehungswirklichkeit ist
eine der grossen Leistungen von Herman Nohl; vgl. dazu
Schulze 1979, 560 ff.

63 Dilthey IX, 190.
64 Tschamler 1978, 123.
65 Eine Problematik der Interpretationen Diltheys liegt darin,

dass sich die Autoren jeweils auf Schriften, die in verschiedenen
Phasen seiner Tätigkeit entstanden sind, beziehen.

Dadurch differieren ihre Ergebnisse und lassen sich manchmal
nicht vergleichen, besonders wenn der Diltheysche Ansatz nur
vereinfachend dargestellt wird (vgl. Anmerkungen 51 und 71 ;

sowie auch Huschke-Rhein 1978, 14-18).
66 vgl. Dilthey VI, 68 und 818 f.
67 vgl. dazu den unterschiedlichen Ausgangspunkt bei H. Nohl:

«Erziehungswirklichkeit».
68 vgl. Tschamler 1978, 127.
69 Nohl/Pallat I, 35-52; (vgl. Kap. 4.4.4.1).
70 Dilthey VI, 67 f. Die Grundbegriffe «Teleologie, Vollkommenheit,

Entwicklung», die allen Geisteswissenschaften gemeinsam

sind, drücken den Charakter der sogenannten «Geistigen
Welt» aus, das heisst mit anderen Worten, diese Begriffe bilden
die Wesensmerkmale aller sich in ihr ausdrückenden «Objekti-
vationen».

71 vgl. Beckmann 1978, 45: «Widerstreitend sind die beiden
Ansätze Diltheys, einmal die Deutung aus der Teleologie des
Seelenlebens (psychologischer Ansatz) und die Deutung aus
der Lehre des Verstehens (Kritik der historischen Vernunft).»

72 Der Begriff «Allgemeingültigkeit» darf nicht in der naturwis¬
senschaftlichen Auffassung als «universale Gesetzmässigkeit»
aufgefasst werden, sondern als allgemeiner Ausdruck einer
bestimmten historischen Epoche in verschiedener Hinsicht wie
Kunst, Wissenschaft, Religion, Politik u.a. (vgl. König 1975,
114-116 und die ausfuhrliche Analyse von Huschke-Rhein
zum Wissenschaftsverständnis Diltheys, 1979, 19-180; besonders

S. 150-154; dazu im Gegensatz die Interpretation
Tschamler 1978, 128; vgl. auch Wulf 1978, 20 f.).

73 vgl. dazu Nicolin 1981, 75-84; eine sorgfältige Untersuchung
der «Pädagogik Diltheys» liegt als erweiterte Dissertation von
Herrmann (1971) vor.

74 Beckmann 1978,98.
7 5 Hier bezieht sich der Autor aufden 18 8 8 erschienenen Aufsatz

Diltheys über die Möglichkeit einer allgemeingültigen pädagogischen

Wissenschaft.
76 Brüggen 1980,98.
77 die hermeneutische Fundierung der «Geisteswissenschaf¬

ten» (der Verf.).
78 Huschke-Rhein 1979, 162.
79 Lassahn 1978, 40.
80 Huschke-Rhein 1979, 406 und auch Nicolin 1981, 77.
81 Lassahn 1978. 39 u.a.
82 Spranger, zit. nach Huschke-Rhein 1979, 355.
83 vgl. dazu Zöckler 1975.

Nachttische
Oft ist der Nachttisch dem Patienten

am nächsten. Seine vielseitigen
Funktionen machen ihn zu einem
Universal-Möbel. Er ist Ess-,.
Lese-, Radio- und Telefon-Tisch

zugleich und bietet zudem noch
Platz für persönliche Dinge.
Embru kennt die Ansprüche der
Patienten ebenso gut wie die des
Pflegepersonals. Verlangen Sie
Unterlagen und Muster.

Embru-Werke, Kranken- und Pflegemöbel, 8630 Rüti
Telefon 055/31 28 44

Embru bringt Komfort ins Heim

118 Schweizer Heimwesen III/83


	Erste Folge : der lebendige Nohl : was ist "Geisteswissenschaft"? [Fortsetzung]

