
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 54 (1983)

Heft: 2

Rubrik: Notizen im Februar

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heinz Bollinger:

Notizen im Februar

In «Die Worte aus dem Feuer» (Herder-Verlag 1978)
schreibt der Rabbiner Roland Gradwohl: «Das hebräische
Wort für ,danken' meint zugleich auch ,bekennen'. Im
Deutschen hängt ,danken' mit ,denken' zusammen. Es
überrascht nicht, dass die Tora Dankbarkeit fordert. Was
dem Menschen gegeben ist, soll er nicht als selbstverständlich

hinnehmen. Durch sein Danken wird er bekennen; aus
einem lediglich konsumierenden wird er zu einem denkenden

Wesen. Im Denken, das dem Danken entspringt, findet
er den Weg zum sozialen Kontakt. Die Öffnung zum
anderen hin, die Ich-Du-Beziehung, vollzieht sich über die
dankende Hinwendung. Deshalb muss man die Kinder das
Danken lehren, genauso wie man sie denken lehren muss.
Beide Fähigkeiten, das Denken und das Danken, stellen
sich nicht von selbst ein. Im Training werden sie erworben.
Im Training wird mit ihnen eine Haltung gewonnen, die
das ganze spätere Leben prägt. Kinder, die nie danken,
stehen in Gefahr, asozial zu werden. Ihr Egozentrismus
verliert den anderen aus den Augen. Sie sehen nur noch
sich selbst und ihre eigenen Interessen. Was sie empört, ist
die Bedrohung eigener Ansprüche. Ob das andere Kind
auch Bedürfnisse hat und entbehren muss, kümmert sie
nicht. Der (junge) Mensch ist von Geburt an ichbezogen.
Die Ermahnung des Erwachsenen, des Lehrers, des Erziehers,

und dessen Vorbild führen ihn über sich selbst
hinaus.»

Jedesmal, wenn mir das Buch in die Hand kommt, muss
ich diesen Text lesen, und jedesmal löst er in mir erneut
Betroffenheit aus, wiewohl er ja eigentlich nichts bringt,
was noch nie zu hören, noch nie zu lesen gewesen wäre
und was man deshalb unerhört nennen müsste. Er
beschreibt einen Grundsachverhalt, der so einleuchtend, so
zeitlos-gültig ist, wie die Sprache Gradwohls klar und
eindeutig ist. Es gibt nichts zu deuteln. Trotzdem scheinen

nur wenige zu merken, wie weit die Generation der
Erwachsenen davon entfernt ist, die zeitlose Gültigkeit
anzuerkennen, solange sie sich mit immer neuen Finessen
der Verpflichtung entzieht, den Jungen Vorbild zu sein und
ihnen dadurch eine Haltung gewinnen zu helfen, welche
das gelegentliche Über-sich-selbst-Hinauswachsen als nötig

und sinnvoll miteinschliesst.

Betroffen macht mich auch der Umstand, dass die Generation

der Jungen fortgesetzt zur Regression in den Infantilismus

verleitet wird, solange die Lehrer bloss die Betrachtung

des eigenen Nabels als Muster vorzuzeigen haben.
Wer soll denn - wo nur noch der Aufstand und die
Revolte, das heisst die Empörung über bedrohte oder
bedroht scheinende Ansprüche, wahrgenommen und als
relevant respektiert wird - noch denken und danken? Wer
soll sich im Denken noch bekennen und zu wem, wenn
ein jeder, der nicht persönliche oder Gruppeninteressen in
den Vordergrund zu stellen weiss, als Blödian gilt? Wer
soll, wenn er denkt, noch von sich absehen wollen, über
sich hinauswachsen können, sich selbst entäussern im
genauen Sinne dieses alten Wortes? Um mit Simone Weil
zu reden: Menschen, die zur Selbstentäusserung unfähig
geworden sind, können nur noch ausbrechen in die

Bereiche des «sozialen Tiers». Oder sie müssen sich

umgekehrt darum bemühen, wie Pharisäer «tugenhaft» zu
sein, «aus Gewissen gegen das grosse Tier» - für die Weil
die Kollektivseele, in der sie den «gefährlichsten aller
modernen Götzen» erkannt hat.

*

«Wieviel Betreuung erträgt der Behinderte?», «Der Zwang
zur Scheinintegration Behinderter - eine Modeerscheinung
unserer Zeit», «Eltern zwischen Aufopferung und Resignation»:

Drei «kritische Aufsätze zum vergangenen Jahr des

Behinderten» von Peter Schmid, die Ende 1982 erschienen
sind in einem kleinen Buch, Titel «Behinderung und
Lebenssinn» (Verlag SHG Lenzburg). Das Erscheinen der
drei Vortragstexte ist ein Ereignis. Ich zögere nicht zu
sagen, dass das Sammelbändchen für jeden, der im Heim
arbeitet, sollte zur Pflichtlektüre erklärt werden können.

Unter Berufung auf Rilke und Camus befasst sich Schmid
im dritten Text mit «Sinn und Vergeblichkeit der Auflehnung».

Aufstand, Rebellion und Revolte, sagt er, sind
menschliche Reaktionen, zu denen man stehend darf.
«Auflehnung ist besser als Resignation. Aber nur in
Verbindung mit Gelassenheit und Zuversicht führt sie

nicht in die Verhärtung.» Demzufolge ist die Frage wohl
die, welche Bewandtnis es mit dem haben soll, was Schmid
Zuversicht und Gelassenheit nennt. Von der Gelassenheit
hat auch Martin Heidegger gesprochen. Antwort: Die
Gelassenheit ist Ausdruck des besinnlichen Denkens,
welches sich vom räsonierenden und kalkulierenden
Zweckdenken wesentlich unterscheidet. Das rechnende,
kalkulierende Denken will bewirken, es sucht nach immer
neuen Methoden und Techniken hierzu. Es reizt zum
Aufstand, kann aber auch Gefühle der Ohnmacht wecken
und leicht in die Resignation umschlagen.

Das besinnliche Denken hingegen, das ein Nachdenken ist,
verlangt von uns den Mut, uns auf unvereinbar Scheinendes

einzulassen in der Hoffnung, dass sich das (vermeintlich)

Unvereinbare letztlich doch zusammenfüge. «Hoffnung

ist die Haltung des zuversichtlichen Offenseins.» Wer
stets bloss räsoniert und kalkuliert, wer bloss rechnet,

vermag nicht zu hoffen. Der Ideologe beispielsweise hofft
nicht. Er kann nur gebannt und mehr oder weniger
ungeduldig darauf warten, dass sich sein Kalkül erfülle.
Erfüllt sich dieses Kalkül nicht, droht, je ungestümer die
Erwartung ist, um so schneller der Absturz in Resignation.

Nicht nur im Umgang mit Behinderten, aber dort vermutlich

in besonderem Mass müssen wir die Grenzen des

Kalküls und des Kalkulierbaren immer wieder neu erfahren.

«Immer sind es unsere eigenen Vorstellungen, Wünsche

und Phantasien», meint Schmid, «bei denen wir
stehen bleiben.» Rechnend und räsonierend gelangen wir
nie über uns selbst hinaus. Kalkül ist das Merkmal aller
Ideologie. Nur hoffend - in der Haltung des Offenseins -
vermögen wir uns im Begrenztsein unserer selbst zu
übersteigen, statt im Stillstand selbstgefällig zu verharren
oder gar in der Verzweiflung auf uns selbst zurück ins
Bodenlose zu fallen.

85



Manchmal frage ich mich ernstlich, weshalb soviele Leute,
Schriftsteller, Philosophen (und solche, die sich dafür
halten), Lehrer, Politiker, ja sogar Theologen, heutzutage
sich so sehr darin gefallen, ihre mangelnde Übung zu
hoffen, ihre schreiende Ungeduld (die sich als Liebe, als

Gerechtigkeitssinn oder als sonstwas ausgibt) vor sich her
wie einen Orden zur Schau tragen.

«Sind Heimerzieher besser als ihr Ruf?» Wer so fragt,
scheint davon auszugehen, dass dieser Ruf zu wünschen
übriglasse. Aber wie auch immer: Die-leicht provozierende

- Frage wird gestellt von Fridolin Herzog, dem Leiter
der Schule für Heimerziehung Luzern (SHL), im Vorwort
des SHL-Bulletins Dezember 1982. Unter dem Titel
«Berufliche Tätigkeit der Heimerzieher nach der Ausbildung»

gibt das Bulletin Auskunft über das Resultat einer
1981 unter den SHL-Absolventen durchgeführten Umfrage.

Wer sich für die Heimerziehung interessiert, wird um
den Bericht, der Hugo Ottiker zum Verfasser hat, nicht
herumkommen können und auch nicht herumkommen
wollen.

In der Antwort auf seine Frage hebt Herzog drei Punkte
hervor. Erstens wird hingewiesen auf die Tatsache, dass 86

Prozent der Absolventen nach der Diplomierung in die
herkömmliche institutionelle Heimerziehung eingestiegen
sind, wogegen nur 8 Prozent eine «branchenfremde»
Tätigkeit gewählt haben. Zweite Feststellung: «Weitaus
der grössere Teil unserer diplomierten Heimerzieher bleibt
nicht länger als etwa zwei Jahre an der gleichen Stelle.»
Dritte Feststellung: Im Regelfall bleibt der ausgebildete
Erzieher heute «kaum länger im Berufsfeld Heimerziehung

Langenthal Luzern

Huttwil^
AFFOLTERN i E.

Weier

Sumiswald

Ausflugsidee für das
Jahr 1983
Es ist noch eine Frage der Zeit, bis Sie sich wieder mit
der Organisation des Pensionären-Ausfluges zu befassen

haben werden. Wenn die Fahrt in Richtung Emmental

gehen sollte - eine Gegend, die schon viele vor uns
als einmalig schon besungen haben -, möchten wir den
«Löwen» in Affoltern für einen Kaffee-, Zmittag-, Zvierioder

Znacht-Flalt empfehlen,
Wir verfügen über ein grosszügiges Saalangebot (20,
45, 50 130, 200 Personen). Wir geben uns auch Mühe,
unsere Gäste gut und zu vernünftigen Preisen zu
bedienen. Unser grosser Parkplatz erlaubt es auch einer
Gesellschaft, die mit Privatwagen vorfährt, bei uns Halt
zu machen und einzukehren.

Bitte verlangen Sie unsere Menüvorschläge.
Gasthof Löwen, 3416 Affoltern i. E.
Familie K. + D. Mleier-Kohler
Eidg. dipt. Küchenchef, Tel. 034 75 12 01
(Montag ab 16.00 Uhr und Dienstag geschlossen)

tätig», als seine Ausbildung gedauert hat, «nämlich etwa
drei Jahre». Ist das viel, ist das wenig? Was soll man hierzu
sagen?

In diesem Zusammenhang höre ich die Stimme der
stellvertretenden Leiterin eines Heimes für erziehungsschwierige

weibliche Jugendliche, einer nicht patentierten,
aber patenten Frau, die im Jahresbericht 1982 erklärt:
«Von der Heimkampagne spricht man nur noch in der
Vergangenheitsform. Heute müssen wir uns weniger gegen
politische Attacken verteidigen. Hingegen machen uns die
vielen Ideologen mit ihren Ideologien zu schaffen, denen

ganze Völkerstämme von Sozialtätigen alternativ in
Selbsterfahrung und Selbstverwirklichung nacheifern.»

Was soll's? Wie soll man das verstehen? Ist damit etwa
gemeint, die Ideologisierung der Heimerziehung, die man
früher als bedrohliche Epidemie empfinden mochte, sei

inzwischen längst endemisch geworden? Der Jahresbericht
schliesst mit der - ebenfalls leicht provozierenden - Frage:
«Wer will denn in Zukunft unseren Jugendlichen vorleben,
wer will sie noch anleiten, wer mit ihnen Hand anlegen,
wenn unsere Mitarbeiter nach dem Durchlaufen einer
Höheren Technischen Lehranstalt auch gleich universitätsreif

sind?» In der Tat, Leute: Wer soll noch hoffen und
sich in Geduld üben, wer die Jungen anleiten und begleiten
wollen, wenn erst einmal der ideologisch eingefärbte
Professionalismus auch im Sozialbereich voll durchgeschlagen

und wenn er Erziehung und Lehramt ganz zur
Interventionstechnik gemacht hat?

*
Das entscheidende Stichwort ist jetzt gefallen: Professionalismus

im Lehramt, in Erziehung und Pflege, Betreuung
als Ideologie. Das alles gehört in den Dunstkreis unseres
Zeitalters, welches vom Geist der Technik geprägt wird.
«Der Geist der Technik», sagt Medard Boss («NZZ» Nr.
271/82), «ist selber nichts Technisches, sondern etwas
,Geistiges' im Sinne der die heutige Menschheit global in
Bann schlagenden Sehweise. Er vergönnt den massgeblichen

Menschen, nur noch das Berechenbare an allem
Begegnenden, auch an den Hilfsbedürftigen, zu erblicken.
Für alle anderen Bedeutungsgehalte des Begegnenden
macht der Geist der Technik blind oder lässt es - wenn's
hoch kommt - gerade noch als ,subjektive Illusion' gelten.
Es könnte bald einmal mit dem höchsten und erfolgreichsten

Scharfsinn des rechnenden Planens und Erfindens die
Gleichgültigkeit gegen das Nachdenken, die totale
Gedankenlosigkeit, zusammengehen. Und dann? Dann hätte der
Mensch sein Eigenstes, dass er nämlich ein nachdenkendes
Wesen ist, verleugnet und weggeworfen.»

Höchster Scharfsinn als totale Gedankenlosigkeit (des

Technikers)? Die bizarre Frage steht im Raum. Wo im
Umgang mit Menschen der Weg zur beruflichen Erfüllung
in der Selbstverwirklichung und im Professionalismus
gesucht wird, endet er in den Spiegelsälen blosser Ideologie.
Professionelle Betreuung von Menschen, die sich, ob

Erziehung oder Pflege, als Interventionstechnik missversteht,

muss dafür blind sein, dass die Ich-Du-Beziehung
jeder echten Begegnung ohne Hoffnung und Dankbarkeit
nicht zustande kommt. Wer glaubt, im Beruf die Haltung
des zuversichtlichen Offenseins aufgeben zu können, steige
nach zwei, drei Jahren lieber aus, wenn er nicht ein
Unmensch sein will. Es genügt nicht, Betreuung als Beruf
auszuüben und dabei, gedankenlos-scharfsinnig, für den

Ruf der Berufung verschlossen zu sein.

86 Schweizer Heimwesen 11/83


	Notizen im Februar

