
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 53 (1982)

Heft: 8

Artikel: In der Sozialarbeit sich selber sein : Sozialarbeit im Konfliktfeld eigener
und fremder Wertansprüche

Autor: Studerus, Mario

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-809902

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-809902
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


In der Sozialarbeit sich selber sein

Sozialarbeit im Konfliktfeld eigener und fremder Wertansprüche

Von Mario Studerus, M. A., Frauenfeld *

Mario Studerus, Jahrgang

1945, absolvierte
das Theologiestudium

an der Hochschule

des
Kapuzinerordens und an der
Universität Konstanz
das Studium der
Sozialwissenschaften. Er
weilte als Ordensmann

in Tansania,
war als Sozialberater
in Basel tätig und
wirkt seit Mitte 1981
als Suchtkrankenberater

in Frauenfeld.

Gemäss dem mir vorgegebenen Titel möchte ich in meinen
Ausfuhrungen die Person des Sozialarbeiters und Erziehers
in seinen Bezugsfeldern betrachten. So wie keiner von uns
in einem luftleeren Raum existiert noch existieren kann,
geschieht auch das, was der Sozialarbeiter als seine
Tätigkeit ausweist, nicht in einem luftleeren Raum,
sondern immer in Beziehung auf Mitmenschen und
Institutionen. Wo aber Menschen mit Mitmenschen oder
Institutionen in einen Handlungsbezug treten, treffen
immer Ansprüche aufeinander. Wo diese Ansprüche
letztlich ihre Begründung haben, muss uns dabei im
Augenblick noch nicht interessieren. Wichtig ist vorerst
nur die Feststellung, dass Ansprüche sich aufeinander
beziehen.

Dieser Bezug, oder besser diese Beziehungen werden
offensichtlich in ihren vielseitigen Formen des Anspruches
von immer mehr sozial- und pädagogisch tätigen
Menschen als Druck oder Spannung empfunden. Symptome
dieser Tatsache sind: Immer mehr Sozialarbeiter und
Heimerzieher suchen sich nach wenigen Jahren vollzeitlicher

Tätigkeit Teilzeitstellen, andere steigen nach der
Praxiserfahrung in der Ausbildungszeit gar nicht erst in
einen Volljob ein. Für viele ist auch die Arbeit in einer

* Vortrag gehalten am 13. März 1982 im Rahmen des sog. St.-Galler-
Kurses. Diesem Vortrag voraus gingen zwei Kurzreferate, in deren

Mittelpunkt die Ausbildung und die gewachsene Persönlichkeit des

Sozialarbeiters und Erziehers standen.

330

institutionell geprägten Fürsorgestelle, wie sie etwa in der
Gemeindesozialarbeit vorkommt, ein Arbeitsplatz, den sie

weit von sich weisen. Andere suchen ihre Person und
Situation durch Teilnahme an Selbsterfahrungskurs,
emotionales Training, politische Aktivitäten mit fast sektiererischen

Zügen zu stützen. Wieder andere steigen aus dem
Berufaus, suchen Schutz und Stärkung in der sogenannten
Alternative. Im schlimmsten Fall werden sie hilflos
suchend selber zu Klienten sozialarbeiterischen oder
psychotherapeutischen Bemühens.

So ist denn die Thematik des Kurses «In der Sozialarbeit
sich selber sein» wirklich kein akademisches Thema,
sondern ein existentielles Bedürfnis. Es ist die Frage, wie
ich und wie jeder einzelne mit dem Alltag fertig werde, wo
Klienten und Vertreter von Institutionen mich mit ihren
Interessen fordern und gleichsam auffressen. Es ist die
Situation, da ich herumhirne, ob ich diese oder jene
Methode oder einfach meine ganze Person in die Waagschale

werfe, um zu überleben. Und sicher können Sie mir
bestätigen, dass Druck, Gefühle der Ohnmacht, Angst,
Resignation oder Aggressivität nicht bloss Wirklichkeiten
sind, die nur bei den Klienten feststellbar sind, sondern
dass wir diese chaotisierenden Kräfte ganz massiv bei uns
selber feststellen müssen.

So ist denn die Problemstellung durch objektive Tatsachen
des Verhaltens von Mitgliedern der Berufsgattung Sozialarbeiter

und Sozialpädagogen, sowie auch durch die subjektive
Erfahrung gesichert.

Es stellt sich nun die Frage, wie wir zu einem möglichen
Weg der Aufdeckung und Verarbeitung des Problemfeldes
kommen. Ich möchte den gleichen Weg gehen, den auch
Sie gehen, wenn Sie eine Problemlage bei einem Klienten
aufarbeiten, nämlich die Aufarbeitung des Problemfeldes
durch die Nachfrage im geschichtlichen Werdegang. Und
da es sich um eine Problemlage handelt, die sowohl
individuell als auch institutionell gelagert ist, haben wir
gleichsam zwei Strängen geistes- und sozialgeschichtlicher
Abläufe zu folgen. Einmal ist zu fragen, auf welchem
Verständnis oder welchen Wertsystemen beruhen die
Ansprüche, welche von sozialen Institutionen, in denen
und mit denen wir arbeiten, gestellt werden. Zum andern
ist zu fragen, woher wir als Individuum uns zu definieren
suchen, wo der Sinn unseres Tuns und Handelns bestimmt
ist. Durch die Aufdeckung der geschichtlich gewachsenen
Widersprüchlichkeiten im Verständnis von Mensch und
gesellschaftlicher Umwelt, lassen sich - so hoffe ich -
Ansätze zu jenen Teilantworten finden, die uns helfen im
Konfliktfeld der Ansprüche zu überleben.

Schweizer Heimwesen VIII/82



Sozial- und geistesgeschichtliche
Ansätze der Sozialarbeit

Beginnen wir mit der Nachfrage nach den Wurzeln
verschiedener Verständnisweisen von Sozialarbeit:
Vielleicht haben auch Sie schon den Vorwurf gehört, den

Beruf, den Du ausübst, dürfte es eigentlich gar nicht geben.
Ein solcher Vorwurf geht von einer Vorstellung aus, dass

es eine ideale Gesellschaft geben könnte oder sollte. Die
Wirklichkeit ist aber nun einmal anders, Sozialarbeit als
Beruf mit seiner wachsenden Tendenz zu Spezialisierung
(Bindestrich - Sozialarbeit) ist gleichsam nur ein Spiegelbild

oder ein Indikator für eine Gesellschaft, die sich immer
mehr spaltet, gleichsam atomisiert und die Verantwortlichkeit

für die Integration, für den Zusammenhalt delegiert.
Überall, wo durch diese Aufspaltung und Desintegration
Defizite entstehen, wird nach dem Sozialarbeiter und
Sozialpädagogen als dem Spezialisten gerufen.

Ich möchte bei meiner Betrachtung nicht den ersten
Wurzeln und Vorformen der Sozialarbeit nachgehen.
Sicher könnte man in der Geschichte bei allen Gesellschaften

und Kulturen Einrichtungen nachweisen, die sich auf
irgendeine Weise den sozial Schwächeren annahmen; sei

es geschützt durch den Willen der Gemeinschaft oder die
Institution der Religion, sorgten diese Einrichtungen für
die Erhaltung und das Überleben der Gemeinschaft, indem
sie Menschen stützten, schützten oder ausmerzten.

Das Arbeitsfeld der Sozialarbeit als Beruf aber wird in
unserem Kulturraum mit der Emanzipation der bürgerlichen

Gesellschaft aus der feudalen Einbindung in Haus,
Herrschaft, Gemeinde und Genossenschaft in Verbindung
gebracht. Dieser Prozess der Emanzipation beginnt
geistesgeschichtlich mit einer der grössten Gestalten des

Hochmittelalters, mit dem Theologen und Philosophen Thomas
von Aquin, der durch die Wiederentdeckung des

antropologischen, das heisst vom Menschen ausgehenden und auf
ihn bezogenen Denkansatzes in Philosophie und Theologie
die Grundlage schuf, dass der Mensch sich ernstzunehmen

anfing, das heisst emanzipativ verhalten konnte. Wie
sie selber wissen, brauchte es dann 2-3 Jahrhunderte, bis
die Menschen durch Erfahrungen wie die der Entdeckung
neuer Lebensräume oder der Möglichkeit des Brechens von
sogenannten gottgewollten Machtstrukturen (Ketzerbewegungen,

Bauernkriege, Reformation) und die Entdeckung
empirisch nachweisbarer Naturgesetze (Keppler, Galilei,
Descartes usw.) gewitzt, den Fähigkeiten ihres Verstandes
trauten. Die Folge war ein Infragestellen aller vorhandenen
Werte, ein sich lösen von den Einbindungen in die
vorgegebenen alten Strukturen, die Auflösung der ständischen

Organisationen des Schutzes, der Sorge und Sicherheit.

Die Orientierungslosigkeit, die soziale Not der damaligen
Zeit kann sich vermutlich nur der einigermassen vorstellen,
der über die geschichtlichen Beschreibungen von
Glaubenskriegen und Ketzerverbrennungen hinaus, mit seiner
Phantasie die sozialen Auswirkungen aufdas einfache Volk
begreift. Die Ängste, welche zur damaligen Zeit Naturkatastrophen

oder Naturereignisse auslösten, beruhen nicht auf
blossem Nichtwissen, sondern vielmehr noch in einer
existentiellen Verunsicherung. Wo Wertsysteme stürzen,
folgt Chaos.

Wir haben den Beginn der Sozialarbeit als Beruf an das
Stichwort «Emanzipation» gebunden. Emanzipation
bedeutet immer zweierlei:

1. die Entzauberung von Werten und Ideen;
2. die Erhebung menschlicher Handlungen über die

Vorstellung einer von aussen verordneten Gesetzlichkeit.

Verfolgen wir die Entwicklung der Gesellschaft in ihrer
emanzipativen Evolution seit dem 15. Jh., so lassen sich
schwerpunktmässige Stränge feststellen, an deren Ende
heute noch verschiedene Fäden unter Beibehaltung der
Grundmuster zu immer neuen Kombinationen und
Bildern weiterverknüpft werden. Mit der Entdeckung, dass
der Mensch mit seinem Verstand neue Welten erschliessen
kann, kamen gesellschaftliche Modelle zum Tragen, die
vom Rationalismus geprägt waren. Diese Modelle stehen
ausserhalb der jüdisch christlichen - und zum Teil auch
der griechischen - Denktradition, wo im Denken immer
von einer ausserhalb des Menschen und seiner Natur
gelegenen Macht ausgegangen worden war. Knüpfen wir
diese Entwicklung, die sich wieder in einem Jahrhunderte
dauernden Prozess entwickelt, an einige Namen, so können
Montesqueux, Rousseau, Descartes und Pascal genannt
werden. All diesen Denkern ist eigen, dass sie an die Natur
und ihre durch den Verstand erfassbaren Gesetze glaubten,
mehr noch, dass Leben und vor allem Leben in Gemeinschaft

mit diesen Gesetzen organisiert werden kann. Als
Kronzeugen dieses Rationalismus und als Beispiel eines
Denkmusters, welches noch heute stark verbreitet ist,
möchte ich den deutschen Philosophen und Mathematiker
Leibnitz zitieren. Er schreibt Mitte des 17. Jh. in seiner
Dissertatio de arte Combinatoria: «Wenn ein Streit
entstünde, würde unter Philosophen ebenso die Notwendigkeit

für eine Auseinandersetzung bestehen als zwischen
Buchhaltern. Es würde nämlich ausreichen, dass sie sich
mit ihren Tabellen und Bleistiften niedersetzen und
zueinander sagten: Lasst uns kalkulieren!»

Es ist keine lange und vehemente Argumentation nötig,
um klar zu machen, dass diese Denkart und Geisteshaltung
noch immer in vielen kopflastigen Erziehungs- und
Lehrplänen, in den Planspielen von Städtebauern und
Wirtschaftsplanern oder Sozialpolitikern von heute herumgeistern.

Unsere Aufgabe ist es, dies aufzudecken. Sicher ist
die Methodik und Technik verfeipert worden, und man hat
es verstanden, kleidsame Begriffe, wie Wissenschaftlichkeit,

Objektivität und Wertfreiheit, zu einem Verpackungsmaterial

zu machen, welches die Opfer und den Verlust
an Menschsein verdecken. Doch es stellt sich die berechtigte

Frage: Wie lange noch kann diese Haltung durchgehalten
werden?

Der Möglichkeit des Machbaren von Gesellschaft wurde
als Partner der Anspruch von absoluter Freiheit (Liberalismus)

der Person, des Eigentums, der Gedanken, der Presse
und die Trennung von Kirche und Staat sowie der
Gleichheit vor dem Gesetz beigegeben (Voltaire). Im
logischen Weitertreiben des Gedankens von der Unabhängigkeit

und der Grösse der menschlichen Person wurde
alles der Kritik des Verstandes unterworfen. Es gab nichts
mehr, was als «heilig», das heisst der menschlichen
Verfügungsgewalt entzogen, angesehen wurde. Geschichte
und Geschick des Menschen werden nicht mehr so
verstanden, als ob sie in einem Heilsplan angelegt oder
schicksalshaft bestimmt sind. Der Mensch wird und ist

331



verfügbar wie seine Welt, es kommt nur darauf an, wie
vernünftig ich alles organisiere.

Die Entwicklung der
Sozialarbeit in Typen

Wie entwickelt sich nun die Sozialarbeit angesichts solcher
gesellschaftlicher Entwicklung?

Die jüdisch-christliche Tradition
der Caritas

Wo etwas Neues aufbricht, sucht sich das Alte am Leben
zu erhalten. Es passt sich vielleicht in vielem an, bleibt
aber in seinen Grundsätzen fest. Die jüdisch-christliche
Tradition der Caritas bleibt bestehen und gibt auf ihre
Weise Antworten auf die Nöte der Zeit. Ihre Grundlagen
findet sie in dem Gedanken, dass der andere durch die
gemeinsame Vaterschaft des Schöpfergottes mein Bruder
ist. Der Mensch wird nicht um seines Eigenwertes willen
geliebt und umsorgt, sondern um des Wertes willen, den

er hat, weil Gott ihn geschaffen hat. Durch den Glauben,
dass Christus in die Welt kam undjeden erlöste, wird dieser
Gedanke noch ausgeweitet. Im Nächsten finden wir nun
Gott selber in der Person Christi («was du dem Geringsten
meiner Brüder getan hast»). Der Mitmensch wird zum
Ebenbild Christi, Christi in all seinen Formen vom
lieblichen Kind in der Krippe (Waisenhäuser) bis hin zum
zerschlagenen und gekreuzigten Haufen Knochen am
Kreuz, rational unverständlich und unfassbar. Ziele der
Sozialarbeit sind einfaches Mitleiden, Mitleben, Hinfuhren
zum grossen Arzt und Heiler Christus in Rettung und
Besserung, in Vergebung und Neuanfang. Werte im
zwischenmenschlichen Dasein kommen zum Tragen, die
rational oft schwer erklärbar sind, die ihre Kraft aus dem
Sinn der Gesamtheit der christlichen Kosmologie, der
Sinnerklärung von Dasein und Welt schöpfen.

Die humanistische Tradition

So christlich unser Abendland in vielen alltäglichen
Dingen geprägt ist, es gibt immer wieder Menschen, die
mit der christlichen Sinnerklärung nichts anfangen können.

Sie fühlen sich einer rein humanistischen Denktradition

verbunden. Der Mensch wird hier als Eigenwert
begriffen und um seiner selbst willen geachtet und geliebt.
Aufgrund der Gleichheit der Natur jedes einzelnen
entwickelt sich in der Gesellschaft das Bewusstsein von der
Gleichheit vor dem Gesetz, die Ansicht des Anspruchs und
des Rechtes auf soziale Hilfe (im Gegensatz zur Caritas als
Gnade), der Pflicht zur Solidarität des Starken mit dem
Schwachen usw. Wer in die Praxis des politischen und
sozialarbeiterischen Alltags sieht, wird bald einmal sehen,
dass dieser Ansatz wohl theoretisch weitgehend durchgedacht

ist, in der Praxis aber noch viele Postulate der
Umsetzung harren. (Gleichberechtigung der Geschlechter,
faktische Klassenjustiz usw.)

Wenn Sie diese Tradition an eine Person knüpfen möchten,
dann möchte ich den Namen Henri Dunant nennen, der
in seinem Altruismus, das heisst in seinem Akzeptieren
und Annehmen des andern, in seinem Bemühen um den

Mitmenschen so radikal an den Wert und die Gleichheit
glaubte, dass er es für möglich hielt, die Grenzen zwischen
Freund und Feind selbst aufdem Schlachtfeld überwindbar
zu machen. In den Zielen des Handelns und in der Praxis
des Alltags finden sich sehr viele Ähnlichkeiten mit der
Sozialarbeit, die aufchristlichen Grundsätzen ruht. Hingegen

besteht im Wertsystem ein wesentlicher Unterschied,
indem auf die Gleichheit des Menschen mit dem Mitmenschen

gesetzt wird. Von hier aus wird auch ein ganzes
System von Rechten und Pflichten abgeleitet: die
Menschenrechte.

Staatliche Sozialpolitik

Ausgehend vom Anspruch, dass menschliches Leben
rational organisierbar ist, entwickelt sich im Bereich des

Staates auf den Grundlagen der humanistischen Tradition
eine besondere Form der Sozialarbeit, der Bereich der
Sozialpolitik. Anfanglich geht es um Formen einer
armenpolizeilichen Programmatik, die in ihren Zielen funktional
staaterhaltend ausgelegt ist und in der Praxis Formen der
Disziplinierung und Kasernierung kennt. Sozialhilfe ist
eine Methode, um die Störfaktoren im System auszuschalten.

Hier entstehen leicht einsehbar oft Konfliktfelder
zwischen den Ansprüchen der staatlichen Gemeinschaft
und dem Bedürfnis des Individuums.

Die marxistische Denktradition

Während in den drei bis jetzt genannten Strängen von
sozialarbeiterischen Denktraditionen das Ziel in der
Integration des sozial auffalligen Menschen, in der Verminderung

von Not, Befähigung zum Überleben und
Konfliktminderung lagen, entsteht durch die Industrialisierung und
der damit verbundenen Polarisierung in der Gesellschaft
eine gegenteilige Auffassung vom Wert und der Problematik

der sozialen Frage. Ausgehend von der Grundthese,
dass menschliches Dasein und menschliche Entwicklung
ihren Motor in Konflikten haben, setzt diese Theorie der
Daseinsdeutung auf die Kraft des Elends. Die Parole
«Proletarier aller Länder vereinigt euch» liess innerhalb
der herrschenden Gesellschaft jede soziale Hilfe sinnlos
erscheinen, erwartete die prinzipielle Lösung der sozialen
Frage einzig von der revolutionären Umwälzung, wobei
ganz auf die politische Mobilisierung und Radikalisierung
proletarischer Solidarität gesetzt wurde. In der strategischen

Perspektive des Klassenkampfes wurde und wird
noch heute innerhalb der bestehenden Gesellschaft Hilfe
zu leisten und so Spannungen abzubauen als Ideologie und
Illusion kritisiert.

Zur Praxis dieses marxistischen Ansatzes kann ich aus
meiner Erfahrung des Umgangs mit Vertretern solcher
Denkart nur sagen, dass ich oft zusehen musste, wie diese
Leute durch den Zwiespalt zwischen dem alltäglichen
Anspruch der Not und ihrer Theorie einfach zerrissen
wurden oder sich in unfruchtbare Prinzipien und
Detailkämpfe einliessen, die weder dem Klienten noch dem
Sozialarbeiter etwas brachten. Am Schluss konnte man
sehr oft ein resignatives Aussteigen oder eine Radikalisierung

beobachten.

Betrachten wir die vier herausgearbeiteten Typologien in
einem zusammenfassenden Überblick, so stellen wir fest,
dass all diese Ansichten letztlich von der Frage abhängen,

332 Schweizer Heimwesen VIII/82



I/QA Arbeitstagung für Leiter und Mitarbeiter
V \ von Heimen für erziehungsschwierige Kinder und Jugendliche

Ist Strafe unvermeidlich?
Montag, 13. September 1982, bis Dienstag, 14. September 1982,
im Schloss Hünigen, Konolfingen
Leitung: Dr. Imeda Abbt

PROGRAMM

Montag 13. September 1982

10.00 Uhr Eröffnung

10.30 «Kulturgeschichtliche Aspekte zur Strafe»
Referat: Dr. I. Abbt
anschliessend Diskussion

12.00 Mittagessen
14.00 «Pädagogische Aspekte zur Strafe»

Referat:- Dr. P. Schmid, Heilpädagogisches Seminar, Zürich
anschliessend Diskussion und Gruppenarbeit

20.00 «Schloss-Abend»

Dienstag 14. September 1982

09.00 Uhr Podiumsdiskussion: «Ist Strafe unvermeidlich?
Teilnehmer: Hans Berger, Aathal; Dr. Hans Häberli, Hausen a.A.; Kurt Kneringer, Männedorf;
Hans Rudolf Scheurer, Bolligen
Leitung: Fritz Müller, Basel, Vizepräsident VSA

12.00 Mittagessen

14.00 Vertiefung und Verarbeitung der Tagung

17.00 Schluss

Kurskosten Fr. 180.-. Für VSA-Mitglieder und für Teilnehmer aus VSA-Heimen Fr. 140.-.
Uhterkunft und Verpflegung im Schloss Hünigen. Vollpension zirka Fr. 75 - separat.

Anmeldeschluss 28. August 1982

Anmeldung «ist Strafe unvermeidlich?» / Schloss Hünigen

Name, Vorname

Name des Heims

PLZ, Ort

Datum, Unterschrift :

VSA-Mitgliedschaft des Heims dJa Nein
Persönliche Mitgliedschaft Ja Nein
Unterkunft erwünscht Ja Nein

Talon einsenden an Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich, bis spätestens 28. August 1982

333



wie Gesellschaft und ihre Fortentwicklung verstanden
wird:

- ob als als einer äussern, transzendentalen Macht
unterworfen, welche ins Ganze einen inneren Sinn vorgegeben
hat, wie das zum Beispiel das Christentum es lehrt und
wo Geschichte der Gesellschaft und des einzelnen immer
als Heilsgeschichte verstanden wird;

oder

- ob als der Natur und dieser Welt immanent, bestimmbar
und lenkbar durch die menschliche Vernunft. Wobei es

bei der Frage nach dem Motor der Entwicklung darauf
ankommt, ob man vom Prinzip des harmonisch
sinnvollen Ganzen oder des kreativen Konfliktes ausgeht...

Wie schon erwähnt, können diese Typologien in recht
unterschiedlichen Verbindungen und Kombinationen
untereinander auftreten. Dabei schaffen bereits die Formen
sprachlicher Darstellung, Methoden usw. grosse Probleme.
Auch die Sicherheit der heute so schnellebigen «objektiven»

Daten helfen mit, dass die Frage nach dem Sachverhalt

hinter Worten, Zahlen, Methoden, Techniken sehr
schwierig wird.

Der Rückzug ins Ghetto ist nicht gestattet

Trotzdem muss ich hier als Postulat festhalten: Jedem von
uns ist es aufgegeben, diese Vielfalt in ihrer Ganzheit zu
akzeptieren. Die heutige Welt ist nun plural, das heisst

vielfältig und zudem offen für jede Ansicht und Meinung.
Es ist auch jedem einzelnen aufgegeben, sich in dieser
Vielfalt der vordergründigen Werte und Ansprüche, dass

er sich immer von neuem bewusst wird, welche Wertsysteme

ihm gegenüberstehen, welchen er dient oder durch seine
Passivität wachsen lässt. Nur diese kritische Klärung kann
helfen, das eigene Tun zu definieren und bewusst zu
arbeiten. Es gibt nun mal keine wertfreien Systeme,
Methoden oder Bereiche, sondern sobald ich in ein
bezogenes Handeln eintrete, in ein soziales Handeln, agiere
ich als Teil eines Systems, in dem verdeckt oder offen
Wertsysteme tragend im Hintergrund stehen.

Es gibt auch keine sicheren Inseln, und wenn sie als «Gottes
Burg» oder «Hort» bezeichnet werden sollten. Der Rückzug

ins Ghetto ist nicht gestattet. Sicher wünscht sich jeder
immer wieder einen Rahmen, an dem er sich festhalten
kann. Aber wo dieser Rahmen zur geschlossenen Burg
wird, erreicht man zwar Macht und Stärke, kann man mit
Leichtigkeit die Guten von den Bösen unterscheiden,
Ketzer verfolgen und ausschliessen, aber zu einer fruchtbaren

Gestaltung und Weiterentwicklung von Menschen
und ihrer Umwelt kommt man nicht mehr. Es sollte uns
eigentlich nachdenklich stimmen, dass eine Religion, die
weiss Gott nicht zuwenig Gesetze aufgestellt hat, nämlich
die christliche, als 2. Gebot formuliert: Du sollst dir kein
Bildnis machen. Manche Ideologie könnte zerschlagen
werden oder wäre wohl gar nie aufgekommen, wenn man
den Sinngehalt dieser Weisheit ernstgenommen hätte und
nähme.

So bleibt denn nichts anderes, als in der Fülle der
Gesellschaftlichen Bilder und Formen einen eigenen
Standpunkt zu finden und zu definieren: Die Wertfrage
oder Sinnfrage wird neben der Frage nach wissenschaftlicher

Professionalität aktueller denn je.

Die anthropologische Komponente
in der Sozialarbeit

Lassen Sie mich nun vom andern Pol der Beziehung der
Agenten in der Sozialarbeit, vom Menschen der Sozialar- '

beit macht, sprechen. Die Frage nach dem Menschenbild
eines Sozialarbeiters, das er von sich und seinen Klienten
macht, bestimmt wesentlich Ziele, Art und Weise der
Existenz und Arbeit.

Alle Äusserungen des Menschen über sich selbst, den

Kosmos, die Natur, die Gesellschaft - soweit sie mir
bekannt sind - enthalten immer auch Aussagen darüber,
wie er sich selber sieht, über seine Beziehung zum
Mitmenschen, worin er den Sinn des Lebens erblickt. Es

gehört zum Wesen des Menschen, nach Sinn zu trachten
und Sinn oder Sinnvolles zu verwirklichen. Vom Altertum
bis in die Anfänge der Neuzeit sind jene Wissenschaften,
welche sich speziell mit diesen Fragen beschäftigen,
Philosophie und Theologie, die Krondisziplinen gewesen.
Und ich stelle die berechtigte Frage, ob die ungeheuren
Potenzen, die heute aus der Bewegung der Strasse, der
Friedensbewegung, der oekologischen Bewegung nicht
dadurch entstanden sind, weil Philosophie und Theologie
in ihrer Aufgabe versagten, eine aktuelle Beantwortung der
Sinnfrage zu leisten. Sind sie nicht zu sehr zu Wissenschaften

geworden, die sich in den elfenbeinernen Turm des

Akademischen eingeschlossen haben?

Geht man der Frage nach dem Wesen des Menschen nach,
stellt man bald einmal fest, dass aufgrund von Behauptungen,

Thesen und Selbstverständlichkeiten ganze Systeme
aufgebaut wurden und werden. Ich will als Illustration nur
einige Beispiele zitieren:

«Das Dichten und Trächten des menschlichen Herzens ist
böse von Anbeginn» (AT und christl. Theologie), «alles
entartet unter den Händen des Menschen» und «von Natur
aus sind alle Menschen gleich» (Rousseau), «der Mensch
ist schon in seiner Höhle nicht gleich» (Pestalozzi), «seinem
Wesen nach ist der Mensch GeisP> (Hegel), «es gibt im
Menschen einen letzten innersten Kern, der sich grundsätzlich

jeder bleibenden Formung entzieht» (Bellnow).

Am Beispiel der These «Man kann an allen Menschen alles
machen, was man will» und der Gegenthese «man kann
an keinem Menschen machen, was man will» kommt
schon Schleiermacher im 18. Jh. zum Schluss, dass die
Frage nach dem Wesen und Sinn wissenschaftlich nicht
exakt beantwortbar ist. Gewiss wurde über Teilaspekte
menschlichen Daseins exakteste Untersuchungen
angestellt, doch die Vielfalt der menschlichen Lebenserscheinungen

wird damit nicht erfasst, ja oft nicht ernstgenommen.

Das Wesen des Menschen ist nicht in direktem Zugriff
und unter Rückführung auf ein Zentralphänomen, wie
Geist, Sprache, Sexualität, Mängelwesen usw., zu erklären.

Was bleibt dann?

Nach meiner Einschätzung nicht die Frage nach der
Definition, sondern nach dem Handeln. Es bleibt nur ein
Handlungsprinzip, «das Prinzip der offenen Frage», wie es

genannt wird. Was ist damit gemeint? Nichts anderes, als
dass ich jedesmal neu und unbefangen an mich und meine
Mitmenschen heranzugehen versuche, gleichsam als ob ich

334 Schweizer Heimwesen VIII/82



noch nichts wüsste. Unter der Voraussetzung, dass ich
annehme, dass der Mensch auch dann noch, wenn er sehr
widersprüchliche Erscheinungsweisen zeigt, in sich sinnvoll

und verstehbar ist, dass der Mensch in seiner inneren
Gliederung ein sinnvoll zusammenhängendes Gebilde ist,
in dem alles, was an ihm vorkommt eine einsehbare
Bedeutung fürs Ganze hat.

Damit, dass wir den Menschen letztlich nicht definieren
können und damit, dass wir in einer offenen Gesellschaft
leben, die weitgehend auf eine Sinngebung durch eine
«Metaphysik des Dritten» (ich, Mitmensch, transzendentales

Wesen Gott) verzichtet, ist dem Menschen selbst jede
Sinngebung anheim gegeben. Und da wird es ja so
verdammt schwierig!

Allein schon in und hinter der Sprache verbergen sich

ganze Systeme von Sinngebungen. Zum Beispiel gibt es

wesentliche Unterschiede, ob ich vom Menschen als

Subjekt, Lebewesen, Kommunikationspartner, oder
Individuum spreche. Wer voraussetzt, Leben oder Dasein des

Menschen erschöpfe sich im Verhalten, das durch äussere
Reize gesteuert wird, kann Introspektion, Meditation,
Kontemplation, Freiheit, Spontaneität nicht mehr
angemessen berücksichtigend untersuchen. Wer zwischen der
Steuerbarkeit einer Ratte und dem Lenken menschlichen
Verhaltens nur noch einen quantitativen Unterschied
sieht, liefert zugleich mit seiner Untersuchungsmethode
das Bild eines mach- und steuerbaren Menschen. (Bezug
setzen zu Gesellschaft, die sich nur noch über technische
Signale unterhält - was geht da verloren.)

Zum allgemeinen Problemkreis einer pädagogischen
Anthropologie, wie sie der Sozialarbeit dienlich sein kann,
gehören Fragen nach der Sprachlichkeit des Menschen,
seiner Geschichtlichkeit, Bildsamkeit, Leiblichkeit,
Lernfähigkeit, nach der ursprünglichen Aktivität und Spontaneität,

seiner Sehnsucht nach Beheimatung und seiner
Auslegung aufs Unermessliche. Falsch wäre die Bescheidung

aufblosse dualistische Entweder-oder-Antworten, die
Verabsolutierung von Antworten aus Teiluntersuchungen,
mögen sie noch so unter einem wissenschaftlichen Kleid
daherkommen und mit den Mitteln der heutigen Verkaufstechnik

angepriesen werden. (Jedes Jahr wieder eine neue
Erziehungstheorie...)

Postulat einer eigenen Ethik

In einer Zeit, wo wir, wie wir bis jetzt festgestellt haben,
uns weder an ein festes System gesellschaftlicher Werte
noch an eine gültige Sinnerklärung des menschlichen
Daseins halten können, sondern letztlich nur auf ein
Handlungsprinzip verwiesen sind, möchte ich mit dem
Theologen Ernst Bornemann folgendes postulieren:

v
«In einer Zeit des Umbruches gesellschaftlicher Strukturen
unter Auflösung aller bisherigen Normen besteht die
Notwendigkeit, die unveränderlichen Seinsnormen wieder
zu erkennen, die allgemein akzeptiert werden müssen und
die als Grundlagen menschlichen Seins vielleicht auch

neue Zukunftsperspektiven ermöglichen, vor allem aber
dem menschlichen Leben wieder Sinn verleihen, und zwar
den Grundsinn seines Lebens, der dem Wesen seiner
arteigenen Sozialität entspricht. Diese Aufgabe zu bewältigen,

fällt zumeist dem Sozialarbeiter und Sozialpädagogen

zu. Seine Stellung ist darum so schwierig, weil ihm kaum
ein Philosoph, kaum ein Dichter unserer Zeit zur Seite
steht.»

Damit ist die Forderung der Erarbeitung einer eigenen
Ethik an jeden von uns gestellt. Nur auf diese Weise kann
es möglich sein, im Anspruch von Werten, Normen und
Ansprüchen einen eigenen Standort zu finden, zu einem
verantwortbaren Dasein zu finden, an dem sich Mitmensch
und Umwelt orientieren können.

Wie kommen wir zu einem Katalog ethischer Normen?
Durch die Betrachtung all dessen, was Menschen in
konkreten Lebensversuchen gewagt haben, was sie in
Kultur und Traditionen zu leben versuchten. Hier finden
sich gewisse Leitlinien, die allgemeine Gültigkeit haben,
wenn wir folgendes voraussetzen:

Der Mensch besitzt im Gegensatz zum Tier eine ihm
typische Form der Sozialität, jeder Mensch muss immer
alles neu lernen und ist darum ein zu erziehender und
dieses Erziehen und Hineinwachsen in die menschliche
Gemeinschaft geht nicht in erster Linie rational vor sich,
sondern emotional und in geborgenheitsgebenden
gesellschaftlichen Gebilden.

Daraus lässt sich nach Bornemann ableiten:

O Die erste Forderung zur Ermöglichung menschlicher
Existenz ist die wohlwollende Beachtung des Mitmenschen
unter dem Hinblick auf die Forderung seines Wesens und
der Haltung und Besserung der mitmenschlichen Beziehung

(die bewusste Ausrichtung aufs «DU»).

© Wahrhaftigkeit in der Aussage, wie immer diese geformt
ist. Lüge und Betrug zerstören Vertrauen und machen
Verständigung unmöglich.

© Anerkennung der interessenbedingten Eigentumsphäre
des andern Menschen als eigenständige Person. Der Begriff
Eigentum gehört zum Wesen des Menschen. Wir können
nur unterscheiden, wo Eigentum aufhört: beim Bissen im
Mund, beim Hemd am Leib, beim Portemonnaie oder
Bankkonto usw. Überall und unter allen polit-öko-
nomischen Voraussetzungen können wir Eigentumsvor-
stellungen feststellen, gibt es Proteste, wenn man jemandem

etwas Bestimmtes wegnimmt.

O Das Bemühen um Gerechtigkeit (nicht jedem das

gleiche, sondern das Seine), das heisst gerechten Interessenausgleich

bei Konflikten, bei unterschiedlichen
Besitzinteressen usw. Es geht um das Bemühen, sich vertragen
zu können. Vertragen Vertrag, im ursprünglichen Sinn
des Wortes als eine Zusage, ein Versprechen.

© Treue zum Vertrag oder Kompromiss als eine Komponente

der Dauerhaftigkeit, der Verlässlichkeit.

© Achtung vor der Ehre des andern. Derjenige hat seine
Ehre verwirkt, der unglaubwürdig geworden ist und damit
die Möglichkeit der menschlichen verständigen Sozialität
durchbricht.

© Akzeptieren, dass es zum Wesen des Menschen auch
gehört, dass er in seiner Freiheit sein Menschsein verleugnen

kann. Er kann schuldig werden, oder wie die Theologie
ihn nennt, zum Sünder, was übrigens in der Wortbedeutung
nichts anderes heisst, als «er ist ein Ausgesonderter aus der
mitmenschlichen Gemeinschaft». Hier ist in der Folge
auch zu lernen mit Umkehr, Reue, Erneuerung, Verzeihen
und Wiedergutmachen umzugehen.

335



Dies sind einige unabdingbare ethische Grundforderungen,
auf denen ich mein ethisches Handlungssystem aufbauen
kann. Wer sie ehrlich bedenkt, wird bald einmal merken,
dass diese Forderungen gar nicht so weit von den Forderungen

der ethischen Grundsysteme grosser Religionen weg
sind.

Zum Ethos der Sozialarbeit
und des Sozialarbeiters

Haben wir eine Grundlage zum Ethos der Sozialarbeit
geschaffen, so kommen wir nun zur Frage des Ethos des

Sozialarbeiters. Diese Grundsätze müssen nun im Alltag
umgesetzt werden, nicht bloss in der Arbeit, sondern auch
in meinem Leben als ganzem. Ich möchte wiederum in
einem Katalog von Handlungsanweisungen eine Richtlinie
angeben, die uns helfen soll, dass wir ethische Entscheide
treffen können.

Der Katalog umfasst 12 Punkte:

1. Das Problem soll definiert werden (über was entschei¬
de ich)!
Wie würde ich das Problem definieren, wenn ich auf
der andern Seite stünde?
Woraus hat sich die Situation entwickelt?
Wem gegenüber verhalte ich mich loyal als Mensch
und Arbeitnehmer?

5. Welche Absicht verfolge ich mit meiner Entscheidung?
6. Wie lässt sich die Absicht mit eventuellen Wirkungen

vergleichen?
Wem kann meine Entscheidung oder Tat schaden?
Kann ich das Problem mit den Betroffenen vor der
Entscheidung besprechen, warum tue ich es oder tue
ich es nicht? (Den Ausreden nachgehen!)
Bin ich sicher, dass meine Stellungsnahme sich langfristig

halten lässt?
Kann ich meine Entscheidung ehrlich vertreten vor
meinem Chef, meinen Kollegen, meiner Familie, der
Gesellschaft?
Was ist symbolisch die Wirkung meiner Tat? Wann
verstanden, wann nicht verstanden.
Unter welchen Umständen würde ich Ausnahmen zu
meinem Standpunkt tolerieren?

7.

9.

10.

11

12.

Ich glaube, wer sich Zeit nimmt, seine Entscheide unter
Abhandlung dieser Punkte zu fallen, wird bald einmal

merken, wie bewusst er entscheidet und handelt, wieviel
Ethik in sein Handeln einfliesst.

Zum Bewusstsein
des Sozialarbeiters

Gleichsam als Schlussbemerkung und Abrundung möchte
ich noch etwas zum Bewusstsein des Sozialarbeiters sagen.
Um die Umsetzung einer persönlichen Ethik im Alltag zu
bewerkstelligen, muss der Sozialarbeiter eine ungeheure
Kraft des Vertrauens haben. Diese Kraft kann nur aus dem
Bewusstsein kommen, eine der schwersten Aufgaben
übernommen zu haben, die im Endstadium eines
Entwicklungsprozesses der Menschheit erfüllt werden muss, um
die Menschen wieder zur Solidarität mit ihren Seinsgrundlagen

zurückzuführen. Wenn Sie Vorbilder aus unserer
Berufswelt betrachten, dann werden Sie leicht feststellen,
dass diese Menschen (zum Beispiel Pestalozzi, Mutter
Theresa, L. King) immer wieder Brücken zu schlagen
versuchten zwischen dem, was vor Ort geschah und was in
der grossen Welt Not tut. Damit ist der Sozialarbeiter
immer Helfer und Berater am einzelnen und zugleich
Arbeiter an der Gesellschaft. Dazu braucht er die Fülle des

Wissens, die Techniken und Methoden der Wissenschaft
zusammen mit der Hingabe seiner Person. Sozialarbeit, als
Nothelferberuf auf den Hinterhöfen der Gesellschaft
entstanden, ist ein Beruf, dem die Gesellschaft kein hohes
Ansehen zumisst. Dies ist innerlich zu akzeptieren und
dieses Akzeptieren kann durch keine noch so raffinierte
Methode angelernt werden.

Wo ich mich aber als Person - und das ist mein
persönliches Bekenntnis - in aller Offenheit dieser Aufgabe
bewusst stelle, dazusein für die Not des Mitmenschen und
Vermittler von Werten zu einer bessern und humaneren
Gesellschaft, wo ich wieder nach Formen Ausschau halte
und sie einzuführen versuche, die über- und durchschaubar
sind, auch in meinem Handeln, da bin ich überzeugt, wird
Sozialarbeit als Beruf zu einer Chance zur Selbstverwirklichung

der eigenen Person und zur Chance zur Schaffung
einer menschlicheren Welt.

Quellen und erweiternde Literatur:
Ernst Bornemann: «Ethische Grundlagen der Sozialpädagogik» in Handbuch,

Praxis der Sozialarbeit und Sozialpädagogik I, Düsseldorf 1981.

Rudolf Lassahn: «Anthropologische Fragestellung»; ebd.

Friedrich Jonas: «Geschichte der Soziologie», Hamburg 1968.

^
" SAP 2/81»

Sitzmobel
Bequem sitzen ist eine Forderung
die nur erfüllt werden kann, wenn
Sessel, Stühle und Fauteuils dem
Benützer angepasst sind. Das ist
der Fall bei den speziell für Betagte
und kranke Menschen entwickel¬

ten Skandi-Form-Möbeln mit
ansprechendem schwedischem
Design, im sympathischen Werkstoff

Holz und mit vielen Bezugs-
stoff-Varianten. Verlangen Sie
unsere Farbprospekte.

Embru-Werke, Kranken- und Pflegemöbel, 8630 Rüti
Telefon 055/31 28 44

Embru bringt Komfort ins Heim
336 Schweizer Heimwesen VIII/82


	In der Sozialarbeit sich selber sein : Sozialarbeit im Konfliktfeld eigener und fremder Wertansprüche

