Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 53 (1982)

Heft: 8

Artikel: In der Sozialarbeit sich selber sein : Sozialarbeit im Konfliktfeld eigener
und fremder Wertanspriche

Autor: Studerus, Mario

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-809902

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-809902
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

In der Sozialarbeit sich selber sein

Sozialarbeit im Konfliktfeld eigener und fremder Wertanspriiche

Von Mario Studerus, M. A., Frauenfeld *

Mario Studerus, Jahr-
gang 1945, absolvierte

das Theologiestu-
dium an der Hoch-
schule des Kapuzi-
nerordens und an der
Universitat Konstanz
das Studium der So-
zialwissenschaften. Er
weilte als Ordens-
mann in Tansania,
war als Sozialberater
in Basel tétig und
wirkt seit Mitte 1981
als Suchtkrankenbe-
rater in Frauenfeld.

Gemass dem mir vorgegebenen Titel mochte ich in meinen
Ausfithrungen die Person des Sozialarbeiters und Erzichers
in seinen Bezugsfeldern betrachten. So wie keiner von uns
in einem luftleeren Raum existiert noch existieren kann,
geschieht auch das, was der Sozialarbeiter als seine
Tétigkeit ausweist, nicht in einem luftleeren Raum,
sondern immer in Beziehung auf Mitmenschen und
Institutionen. Wo aber Menschen mit Mitmenschen oder
Institutionen in einen Handlungsbezug treten, treffen
immer Anspriiche aufeinander. Wo diese Anspriiche
letztlich ihre Begriindung haben, muss uns dabei im
Augenblick noch nicht interessieren. Wichtig ist vorerst
nur die Feststellung, dass Anspriiche sich aufeinander
beziehen.

Dieser Bezug, oder besser diese Beziehungen werden
offensichtlich in ihren vielseitigen Formen des Anspruches
von immer mehr sozial- und pddagogisch tdtigen Men-
schen als Druck oder Spannung empfunden. Symptome
dieser Tatsache sind: Immer mehr Sozialarbeiter und
Heimerzieher suchen sich nach wenigen Jahren vollzeitli-
cher Tatigkeit Teilzeitstellen, andere steigen nach der
Praxiserfahrung in der Ausbildungszeit gar nicht erst in
einen Volljob ein. Fiir viele ist auch die Arbeit in einer

*

Vortrag gehalten am 13. Médrz 1982 im Rahmen des sog. St.-Galler-
Kurses. Diesem Vortrag voraus gingen zwei Kurzreferate, in deren
Mittelpunkt die Ausbildung und die gewachsene Personlichkeit des
Sozialarbeiters und Erziehers standen.

330

institutionell gepragten Fiirsorgestelle, wie sie etwa in der
Gemeindesozialarbeit vorkommt, ein Arbeitsplatz, den sie
weit von sich weisen. Andere suchen ihre Person und
Situation durch Teilnahme an Selbsterfahrungskurs, emo-
tionales Training, politische Aktivitdten mit fast sektiereri-
schen Zligen zu stiitzen. Wieder andere steigen aus dem
Beruf aus, suchen Schutz und Stdrkung in der sogenannten
Alternative. Im schlimmsten Fall werden sie hilflos su-
chend selber zu Klienten sozialarbeiterischen oder psycho-
therapeutischen Bemtihens.

So ist denn die Thematik des Kurses «In der Sozialarbeit
sich selber sein» wirklich kein akademisches Thema,
sondern ein existentielles Bediirfnis. Es ist die Frage, wie
ich und wie jeder einzelne mit dem Alltag fertig werde, wo
Klienten und Vertreter von Institutionen mich mit ihren
Interessen fordern und gleichsam auffressen. Es ist die
Situation, da ich herumhirne, ob ich diese oder jene
Methode oder einfach meine ganze Person in die Waag-
schale werfe, um zu iiberleben. Und sicher konnen Sie mir
bestédtigen, dass Druck, Gefiihle der Ohnmacht, Angst,
Resignation oder Aggressivitit nicht bloss Wirklichkeiten
sind, die nur bei den Klienten feststellbar sind, sondern
dass wir diese chaotisierenden Krifte ganz massiv bei uns
selber feststellen miissen.

So ist denn die Problemstellung durch objektive Tatsachen
des Verhaltens von Mitgliedern der Berufsgattung Sozialar-
beiter und Sozialpddagogen, sowie auch durch die subjekti-
ve Erfahrung gesichert.

Es stellt sich nun die Frage, wie wir zu einem moglichen
Weg der Aufdeckung und Verarbeitung des Problemfeldes
kommen. Ich m&chte den gleichen Weg gehen, den auch
Sie gehen, wenn Sie eine Problemlage bei einem Klienten
aufarbeiten, namlich die Aufarbeitung des Problemfeldes
durch die Nachfrage im geschichtlichen Werdegang. Und
da es sich um eine Problemlage handelt, die sowohl
individuell als auch institutionell gelagert ist, haben wir
gleichsam zwei Strangen geistes- und sozialgeschichtlicher
Abldufe zu folgen. Einmal ist zu fragen, auf welchem
Verstandnis oder welchen Wertsystemen beruhen die
Anspriiche, welche von sozialen Institutionen, in denen
und mit denen wir arbeiten, gestellt werden. Zum andern
ist zu fragen, woher wir als Individuum uns zu definieren
suchen, wo der Sinn unseres Tuns und Handelns bestimmt
ist. Durch die Aufdeckung der geschichtlich gewachsenen
Widerspriichlichkeiten im Verstindnis von Mensch und
gesellschaftlicher Umwelt, lassen sich — so hoffe ich —
Ansitze zu jenen Teilantworten finden, die uns helfen im
Konfliktfeld der Anspriiche zu iiberleben.

Schweizer Heimwesen VIII/82



Sozial- und geistesgeschichtliche
Ansatze der Sozialarbeit

Beginnen wir mit der Nachfrage nach den Wurzeln
verschiedener Verstindnisweisen von Sozialarbeit:
Vielleicht haben auch Sie schon den Vorwurf gehort, den
Beruf, den Du ausiibst, diirfte es eigentlich gar nicht geben.
Ein solcher Vorwurf geht von einer Vorstellung aus, dass
es eine ideale Gesellschaft geben koénnte oder sollte. Die
Wirklichkeit ist aber nun einmal anders, Sozialarbeit als
Beruf mit seiner wachsenden Tendenz zu Spezialisierung
(Bindestrich — Sozialarbeit) ist gleichsam nur ein Spiegel-
bild oder ein Indikator fiir eine Gesellschaft, die sich immer
mehr spaltet, gleichsam atomisiert und die Verantwortlich-
keit fiir die Integration, fiir den Zusammenhalt delegiert.
Uberall, wo durch diese Aufspaltung und Desintegration
Defizite entstehen, wird nach dem Sozialarbeiter und
Sozialpiddagogen als dem Spezialisten gerufen.

Ich mochte bei meiner Betrachtung nicht den ersten
Wurzeln und Vorformen der Sozialarbeit nachgehen.
Sicher konnte man in der Geschichte bei allen Gesellschaf-
ten und Kulturen Einrichtungen nachweisen, die sich auf
irgendeine Weise den sozial Schwicheren annahmen; sei
es geschiitzt durch den Willen der Gemeinschaft oder die
Institution der Religion, sorgten diese Einrichtungen fiir
die Erhaltung und das Uberleben der Gemeinschaft, indem
sie Menschen stiitzten, schiitzten oder ausmerzten.

Das Arbeitsfeld der Sozialarbeit als Beruf aber wird in
unserem Kulturraum mit der Emanzipation der biirgerli-
chen Gesellschaft aus der feudalen Einbindung in Haus,
Herrschaft, Gemeinde und Genossenschaft in Verbindung
gebracht. Dieser Prozess der Emanzipation beginnt geistes-
geschichtlich mit einer der grossten Gestalten des Hoch-
mittelalters, mit dem Theologen und Philosophen Thomas
von Aquin, der durch die Wiederentdeckung des antropo-
logischen, das heisst vom Menschen ausgehenden und auf
ihn bezogenen Denkansatzes in Philosophie und Theologie
die Grundlage schuf, dass der Mensch sich ernstzuneh-
men anfing, das heisst emanzipativ verhalten konnte. Wie
sie selber wissen, brauchte es dann 2-3 Jahrhunderte, bis
die Menschen durch Erfahrungen wie die der Entdeckung
neuer Lebensrdume oder der Moglichkeit des Brechens von
sogenannten gottgewollten Machtstrukturen (Ketzerbewe-
gungen, Bauernkriege, Reformation) und die Entdeckung
empirisch nachweisbarer Naturgesetze (Keppler, Galilei,
Descartes usw.) gewitzt, den Fahigkeiten ihres Verstandes
trauten. Die Folge war ein Infragestellen aller vorhandenen
Werte, ein sich 16sen von den Einbindungen in die
vorgegebenen alten Strukturen, die Auflésung der stdndi-
schen Organisationen des Schutzes, der Sorge und Sicher-
heit.

Die Orientierungslosigkeit, die soziale Not der damaligen
Zeit kann sich vermutlich nur der einigermassen vorstellen,
der iiber die geschichtlichen Beschreibungen von Glau-
benskriegen und Ketzerverbrennungen hinaus, mit seiner
Phantasie die sozialen Auswirkungen aufdas einfache Volk
begreift. Die Angste, welche zur damaligen Zeit Naturkata-
strophen oder Naturereignisse auslOsten, beruhen nicht auf
blossem Nichtwissen, sondern vielmehr noch in einer
existentiellen Verunsicherung. Wo Wertsysteme stiirzen,
folgt Chaos.

Wir haben den Beginn der Sozialarbeit als Beruf an das
Stichwort «Emanzipation» gebunden. Emanzipation be-
deutet immer zweierlei:

1. die Entzauberung von Werten und Ideen;
2. die Erhebung menschlicher Handlungen iiber die Vor-
stellung einer von aussen verordneten Gesetzlichkeit.

Verfolgen wir die Entwicklung der Gesellschaft in ihrer
emanzipativen Evolution seit dem 15. Jh., so lassen sich
schwerpunktmaéssige Strange feststellen, an deren Ende
heute noch verschiedene Faden unter Beibehaltung der
Grundmuster zu immer neuen Kombinationen und Bil-
dern weiterverkniipft werden. Mit der Entdeckung, dass
der Mensch mit seinem Verstand neue Welten erschliessen
kann, kamen gesellschaftliche Modelle zum Tragen, die
vom Rationalismus geprigt waren. Diese Modelle stehen
ausserhalb der jiidisch christlichen — und zum Teil auch
der griechischen — Denktradition, wo im Denken immer
von einer ausserhalb des Menschen und seiner Natur
gelegenen Macht ausgegangen worden war. Kniipfen wir
diese Entwicklung, die sich wieder in einem Jahrhunderte
dauernden Prozess entwickelt, an einige Namen, so konnen
Montesqueux, Rousseau, Descartes und Pascal genannt
werden. All diesen Denkern ist eigen, dass sie an die Natur
und ihre durch den Verstand erfassbaren Gesetze glaubten,
mehr noch, dass Leben und vor allem Leben in Gemein-
schaft mit diesen Gesetzen organisiert werden kann. Als
Kronzeugen dieses Rationalismus und als Beispiel eines
Denkmusters, welches noch heute stark verbreitet ist,
mdochte ich den deutschen Philosophen und Mathematiker
Leibnitz zitieren. Er schreibt Mitte des 17. Jh. in seiner
Dissertatio de arte Combinatoria: «Wenn ein Streit ent-
stiinde, wiirde unter Philosophen ebenso die Notwendig-
keit fiir eine Auseinandersetzung bestehen als zwischen
Buchhaltern. Es wiirde ndmlich ausreichen, dass sie sich
mit ihren Tabellen und Bleistiften niedersetzen und
zueinander sagten: Lasst uns kalkulieren!»

Es ist keine lange und vehemente Argumentation nétig,
um klar zu machen, dass diese Denkart und Geisteshaltung
noch immer in vielen kopflastigen Erziehungs- und Lehr-
planen, in den Planspielen von Stddtebauern und Wirt-
schaftsplanern oder Sozialpolitikern von heute herumgei-
stern. Unsere Aufgabe ist es, dies aufzudecken. Sicher ist
die Methodik und Technik verfeinert worden, und man hat
es verstanden, kleidsame Begriffe, wie Wissenschaftlich-
keit, Objektivitat und Wertfreiheit, zu einem Verpackungs-
material zu machen, welches die Opfer und den Verlust
an Menschsein verdecken. Doch es stellt sich die berechtig-
te Frage: Wie lange noch kann diese Haltung durchgehalten
werden?

Der Moglichkeit des Machbaren von Gesellschaft wurde
als Partner der Anspruch von absoluter Freiheit (Liberalis-
mus) der Person, des Eigentums, der Gedanken, der Presse
und die Trennung von Kirche und Staat sowie der
Gleichheit vor dem Gesetz beigegeben (Voltaire). Im
logischen Weitertreiben des Gedankens von der Unabhéan-
gigkeit und der Grosse der menschlichen Person wurde
alles der Kritik des Verstandes unterworfen. Es gab nichts
mehr, was als «heilign», das heisst der menschlichen
Verfligungsgewalt entzogen, angesehen wurde. Geschichte
und Geschick des Menschen werden nicht mehr so
verstanden, als ob sie in einem Heilsplan angelegt oder
schicksalshaft bestimmt sind. Der Mensch wird und ist

331



verfligbar wie seine Welt, es kommt nur darauf an, wie
verniinftig ich alles organisiere.

Die Entwicklung der
Sozialarbeit in Typen

Wie entwickelt sich nun die Sozialarbeit angesichts solcher
gesellschaftlicher Entwicklung?

Die jiidisch-christliche Tradition
der Caritas

Wo etwas Neues aufbricht, sucht sich das Alte am Leben
zu erhalten. Es passt sich vielleicht in vielem an, bleibt
aber in seinen Grundsitzen fest. Die jiidisch-christliche
Tradition der Caritas bleibt bestehen und gibt auf ihre
Weise Antworten auf die Note der Zeit. Thre Grundlagen
findet sie in dem Gedanken, dass der andere durch die
gemeinsame Vaterschaft des Schopfergottes mein Bruder
ist. Der Mensch wird nicht um seines Eigenwertes willen
geliebt und umsorgt, sondern um des Wertes willen, den
er hat, weil Gott ihn geschaffen hat. Durch den Glauben,
dass Christus in die Welt kam und jeden erloste, wird dieser
Gedanke noch ausgeweitet. Im Néachsten finden wir nun
Gott selber in der Person Christi («was du dem Geringsten
meiner Briider getan hast»). Der Mitmensch wird zum
Ebenbild Christi, Christi in all seinen Formen vom
lieblichen Kind in der Krippe (Waisenhduser) bis hin zum
zerschlagenen und gekreuzigten Haufen Knochen am
Kreuz, rational unverstindlich und unfassbar. Ziele der
Sozialarbeit sind einfaches Mitleiden, Mitleben, Hinfiihren
zum grossen Arzt und Heiler Christus in Rettung und
Besserung, in Vergebung und Neuanfang. Werte im zwi-
schenmenschlichen Dasein kommen zum Tragen, die
rational oft schwer erkldrbar sind, die ihre Kraft aus dem
Sinn der Gesamtheit der christlichen Kosmologie, der
Sinnerkldrung von Dasein und Welt schopfen.

Die humanistische Tradition

So christlich unser Abendland in vielen alltdglichen
Dingen geprigt ist, es gibt immer wieder Menschen, die
mit der christlichen Sinnerkldarung nichts anfangen kon-
nen. Sie fiihlen sich einer rein humanistischen Denktradi-
tion verbunden. Der Mensch wird hier als Eigenwert
begriffen und um seiner selbst willen geachtet und geliebt.
Aufgrund der Gleichheit der Natur jedes einzelnen ent-
wickelt sich in der Gesellschaft das Bewusstsein von der
Gleichheit vor dem Gesetz, die Ansicht des Anspruchs und
des Rechtes auf soziale Hilfe (im Gegensatz zur Caritas als
Gnade), der Pflicht zur Solidaritdt des Starken mit dem
Schwachen usw. Wer in die Praxis des politischen und
sozialarbeiterischen Alltags sieht, wird bald einmal sehen,
dass dieser Ansatz wohl theoretisch weitgehend durchge-
dacht ist, in der Praxis aber noch viele Postulate der
Umsetzung harren. (Gleichberechtigung der Geschlechter,
faktische Klassenjustiz usw.)

Wenn Sie diese Tradition an eine Person kniipfen mochten,
dann mochte ich den Namen Henri Dunant nennen, der
in seinem Altruismus, das heisst in seinem Akzeptieren
und Annehmen des andern, in seinem Bemiihen um den

332

Mitmenschen so radikal an den Wert und die Gleichheit
glaubte, dass er es fiir moglich hielt, die Grenzen zwischen
Freund und Feind selbst auf dem Schlachtfeld tiberwindbar
zu machen. In den Zielen des Handelns und in der Praxis
des Alltags finden sich sehr viele Ahnlichkeiten mit der
Sozialarbeit, die auf christlichen Grundsétzen ruht. Hinge-
gen besteht im Wertsystem ein wesentlicher Unterschied,
indem auf die Gleichheit des Menschen mit dem Mitmen-
schen gesetzt wird. Von hier aus wird auch ein ganzes
System von Rechten und Pflichten abgeleitet: die Men-
schenrechte.

Staatliche Sozialpolitik

Ausgehend vom Anspruch, dass menschliches Leben
rational organisierbar ist, entwickelt sich im Bereich des
Staates auf den Grundlagen der humanistischen Tradition
eine besondere Form der Sozialarbeit, der Bereich der
Sozialpolitik. Anfanglich geht es um Formen einer armen-
polizeilichen Programmatik, die in ihren Zielen funktional
staaterhaltend ausgelegt ist und in der Praxis Formen der
Disziplinierung und Kasernierung kennt. Sozialhilfe ist
eine Methode, um die Storfaktoren im System auszuschal-
ten. Hier entstehen leicht einsehbar oft Konfliktfelder
zwischen den Anspriichen der staatlichen Gemeinschaft
und dem Bediirfnis des Individuums.

Die marxistische Denktradition

Wihrend in den drei bis jetzt genannten Stringen von
sozialarbeiterischen Denktraditionen das Ziel in der Inte-
gration des sozial auffidlligen Menschen, in der Verminde-
rung von Not, Befihigung zum Uberleben und Konflikt-
minderung lagen, entsteht durch die Industrialisierung und
der damit verbundenen Polarisierung in der Gesellschaft
eine gegenteilige Auffassung vom Wert und der Problema-
tik der sozialen Frage. Ausgehend von der Grundthese,
dass menschliches Dasein und menschliche Entwicklung
ihren Motor in Konflikten haben, setzt diese Theorie der
Daseinsdeutung auf die Kraft des Elends. Die Parole
«Proletarier aller Lander vereinigt euch» liess innerhalb
der herrschenden Gesellschaft jede soziale Hilfe sinnlos
erscheinen, erwartete die prinzipielle Losung der sozialen
Frage einzig von der revolutiondren Umwélzung, wobei
ganz auf die politische Mobilisierung und Radikalisierung
proletarischer Solidaritit gesetzt wurde. In der strategi-
schen Perspektive des Klassenkampfes wurde und wird
noch heute innerhalb der bestehenden Gesellschaft Hilfe
zu leisten und so Spannungen abzubauen als Ideologie und
Illusion kritisiert.

Zur Praxis dieses marxistischen Ansatzes kann ich aus
meiner Erfahrung des Umgangs mit Vertretern solcher
Denkart nur sagen, dass ich oft zusehen musste, wie diese
Leute durch den Zwiespalt zwischen dem alltdglichen
Anspruch der Not und ihrer Theorie einfach zerrissen
wurden oder sich in unfruchtbare Prinzipien und Detail-
kdmpfe einliessen, die weder dem Klienten noch dem
Sozialarbeiter etwas brachten. Am Schluss konnte man
sehr oft ein resignatives Aussteigen oder eine Radikalisie-
rung beobachten.

Betrachten wir die vier herausgearbeiteten Typologien in
einem zusammenfassenden Uberblick, so stellen wir fest,

dass all diese Ansichten letztlich von der Frage abhidngen,

Schweizer Heimwesen VIII/82



VS

Arbeitstagung fiir Leiter und Mitarbeiter
von Heimen fiir erziehungsschwierige Kinder und Jugendliche

Ist Strafe unvermeidlich?

Montag, 13. September 1982, bis Dienstag, 14. September 1982,
im Schloss Hiinigen, Konolfingen
Leitung: Dr. Imeda Abbt

PROGRAMM
Montag 13. September 1982
10.00 Uhr Eréffnung
10.30 «Kulturgeschichtliche Aspekte zur Strafe»
Referat: Dr. |. Abbt
anschliessend Diskussion
12.00 Mittagessen
14.00 «Padagogische Aspekte zur Strafe»
Referat:. Dr. P. Schmid, Heilpddagogisches Seminar, Zlirich
anschliessend Diskussion und Gruppenarbeit
20.00 «Schloss-Abend»
Dienstag 14. September 1982
09.00 Uhr Podiumsdiskussion: «Ist Strafe unvermeidlich ?
Teilnehmer: Hans Berger, Aathal; Dr. Hans Haberli, Hausen a.A.; Kurt Kneringer, Mannedorf;
Hans Rudolf Scheurer, Bolligen
Leitung: Fritz Mller, Basel, Vizeprasident VSA
12.00 Mittagessen
14.00 Vertiefung und Verarbeitung der Tagung
17.00 Schluss
Kurskosten Fr. 180.—. Fir VSA-Mitglieder und fir Teilnehmer aus VSA-Heimen Fr. 140.—.

Anmeldeschluss

Anmeldung

Name, Vorname
Name des Heims

Bl:Z Ort

Datum, Unterschrift

VSA-Mitgliedschaft des Heims
Persénliche Mitgliedschaft
Unterkunft erwlinscht

Unterkunft und Verpflegung im Schloss Hiinigen. Vollpension zirka Fr. 75.— separat.

28. August 1982

«ist Strafe unvermeidlich?» / Schloss Hiinigen

OJa [J Nein
OJa [J Nein
OJa [ Nein

Talon einsenden an Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zlrich, bis spatestens 28. August 1982

(%)

(98}




wie Gesellschaft und ihre Fortentwicklung verstanden
wird:

— ob als als einer dussern, transzendentalen Macht unter-
worfen, welche ins Ganze einen inneren Sinn vorgegeben
hat, wie das zum Beispiel das Christentum es lehrt und
wo Geschichte der Gesellschaft und des einzelnen immer
als Heilsgeschichte verstanden wird;

oder

— obals der Natur und dieser Welt immanent, bestimmbar
und lenkbar durch die menschliche Vernunft. Wobei es
bei der Frage nach dem Motor der Entwicklung darauf
ankommt, ob man vom Prinzip des harmonisch sinn-
vollen Ganzen oder des kreativen Konfliktes ausgeht . . .

Wie schon erwihnt, kdnnen diese Typologien in recht
unterschiedlichen Verbindungen und Kombinationen
untereinander auftreten. Dabei schaffen bereits die Formen
sprachlicher Darstellung, Methoden usw. grosse Probleme.
Auch die Sicherheit der heute so schnellebigen «objekti-
ven» Daten helfen mit, dass die Frage nach dem Sachver-
halt hinter Worten, Zahlen, Methoden, Techniken sehr
schwierig wird.

Der Riickzug ins Ghetto ist nicht gestattet

Trotzdem muss ich hier als Postulat festhalten: Jedem von
uns ist es aufgegeben, diese Vielfalt in ihrer Ganzheit zu
akzeptieren. Die heutige Welt ist nun plural, das heisst
vielfdltig und zudem offen fiir jede Ansicht und Meinung.
Es ist auch jedem einzelnen aufgegeben, sich in dieser
Vielfalt der vordergriindigen Werte und Anspriiche, dass
er sich immer von neuem bewusst wird, welche Wertsyste-
me ihm gegeniiberstehen, welchen er dient oder durch seine
Passivitat wachsen ldsst. Nur diese kritische Kldrung kann
helfen, das eigene Tun zu definieren und bewusst zu
arbeiten. Es gibt nun mal keine wertfreien Systeme,
Methoden oder Bereiche, sondern sobald ich in ein
bezogenes Handeln eintrete, in ein soziales Handeln, agiere
ich als Teil eines Systems, in dem verdeckt oder offen
Wertsysteme tragend im Hintergrund stehen.

Es gibt auch keine sicheren Inseln, und wenn sie als «Gottes
Burg» oder «Hort» bezeichnet werden sollten. Der Riick-
zug ins Ghetto ist nicht gestattet. Sicher wiinscht sich jeder
immer wieder einen Rahmen, an dem er sich festhalten
kann. Aber wo dieser Rahmen zur geschlossenen Burg
wird, erreicht man zwar Macht und Stirke, kann man mit
Leichtigkeit die Guten von den Bosen unterscheiden,
Ketzer verfolgen und ausschliessen, aber zu einer frucht-
baren Gestaltung und Weiterentwicklung von Menschen
und ihrer Umwelt kommt man nicht mehr. Es sollte uns
eigentlich nachdenklich stimmen, dass eine Religion, die
weiss Gott nicht zuwenig Gesetze aufgestellt hat, nimlich
die christliche, als 2. Gebot formuliert: Du sollst dir kein
Bildnis machen. Manche Ideologie konnte zerschlagen
werden oder wire wohl gar nie aufgekommen, wenn man
den Sinngehalt dieser Weisheit ernstgenommen hitte und
nihme.

So bleibt denn nichts anderes, als in der Fiille der
Gesellschaftlichen Bilder und Formen einen eigenen
Standpunkt zu finden und zu definieren: Die Wertfrage
oder Sinnfrage wird neben der Frage nach wissenschaftli-
cher Professionalitét aktueller denn je.

334

Die anthropologische Komponente
in der Sozialarbeit

Lassen Sie mich nun vom andern Pol der Beziehung der
Agenten in der Sozialarbeit, vom Menschen der Sozialar-
beit macht, sprechen. Die Frage nach dem Menschenbild
eines Sozialarbeiters, das er von sich und seinen Klienten
macht, bestimmt wesentlich Ziele, Art und Weise der
Existenz und Arbeit.

Alle Ausserungen des Menschen iiber sich selbst, den
Kosmos, die Natur, die Gesellschaft — soweit sie mir
bekannt sind — enthalten immer auch Aussagen dariiber,
wie er sich selber sieht, iiber seine Beziehung zum
Mitmenschen, worin er den Sinn des Lebens erblickt. Es
gehort zum Wesen des Menschen, nach Sinn zu trachten
und Sinn oder Sinnvolles zu verwirklichen. Vom Altertum
bis in die Anfinge der Neuzeit sind jene Wissenschaften,
welche sich speziell mit diesen Fragen beschiftigen,
Philosophie und Theologie, die Krondisziplinen gewesen.
Und ich stelle die berechtigte Frage, ob die ungeheuren
Potenzen, die heute aus der Bewegung der Strasse, der
Friedensbewegung, der oekologischen Bewegung nicht
dadurch entstanden sind, weil Philosophie und Theologie
in ihrer Aufgabe versagten, eine aktuelle Beantwortung der
Sinnfrage zu leisten. Sind sie nicht zu sehr zu Wissenschaf-
ten geworden, die sich in den elfenbeinernen Turm des
Akademischen eingeschlossen haben?

Geht man der Frage nach dem Wesen des Menschen nach,
stellt man bald einmal fest, dass aufgrund von Behauptun-
gen, Thesen und Selbstverstandlichkeiten ganze Systeme
aufgebaut wurden und werden. Ich will als Illustration nur
einige Beispiele zitieren:

«Das Dichten und Trachten des menschlichen Herzens ist
bose von Anbeginn» (AT und christl. Theologie), «alles
entartet unter den Hinden des Menschen» und «von Natur
aus sind alle Menschen gleich» (Rousseau), «der Mensch
ist schon in seiner Hohle nicht gleichy (Pestalozzi), «seinem
Wesen nach ist der Mensch Geist» (Hegel), «es gibt im
Menschen einen letzten innersten Kern, der sich grundsatz-
lich jeder bleibenden Formung entziecht» (Bellnow).

Am Beispiel der These «Man kann an allen Menschen alles
machen, was man will» und der Gegenthese «man kann
an keinem Menschen machen, was man will» kommt
schon Schleiermacher im 18. Jh. zum Schluss, dass die
Frage nach dem Wesen und Sinn wissenschaftlich nicht
exakt beantwortbar ist. Gewiss wurde iiber Teilaspekte
menschlichen Daseins exakteste Untersuchungen ange-
stellt, doch die Vielfalt der menschlichen Lebenserschei-
nungen wird damit nicht erfasst, ja oft nicht ernstgenom-
men. Das Wesen des Menschen ist nicht in direktem Zugriff
und unter' Riickflihrung auf ein Zentralphdnomen, wie
Geist, Sprache, Sexualitdt, Méangelwesen usw., zu erkldren.

Was bleibt dann?

Nach meiner Einschidtzung nicht die Frage nach der
Definition, sondern nach dem Handeln. Es bleibt nur ein
Handlungsprinzip, «das Prinzip der offenen Frage», wie es
genannt wird. Was ist damit gemeint? Nichts anderes, als
dass ich jedesmal neu und unbefangen an mich und meine
Mitmenschen heranzugehen versuche, gleichsam als ob ich

Schweizer Heimwesen VIII/82



noch nichts wiisste. Unter der Voraussetzung, dass ich
annehme, dass der Mensch auch dann noch, wenn er sehr
widerspriichliche Erscheinungsweisen zeigt, in sich sinn-
voll und verstehbar ist, dass der Mensch in seiner inneren
Gliederung ein sinnvoll zusammenhédngendes Gebilde ist,
in dem alles, was an ihm vorkommt eine einsehbare
Bedeutung fiirs Ganze hat.

Damit, dass wir den Menschen letztlich nicht definieren
konnen und damit, dass wir in einer offenen Gesellschaft
leben, die weitgehend auf eine Sinngebung durch eine
«Metaphysik des Dritten» (ich, Mitmensch, transzendenta-
les Wesen = Gott) verzichtet, ist dem Menschen selbst jede
Sinngebung anheim gegeben. Und da wird es ja so
verdammt schwierig!

Allein schon in und hinter der Sprache verbergen sich
ganze Systeme von Sinngebungen. Zum Beispiel gibt es
wesentliche Unterschiede, ob ich vom Menschen als
Subjekt, Lebewesen, Kommunikationspartner, oder Indi-
viduum spreche. Wer voraussetzt, Leben oder Dasein des
Menschen erschopfe sich im Verhalten, das durch dussere
Reize gesteuert wird, kann Introspektion, Meditation,
Kontemplation, Freiheit, Spontaneitdt nicht mehr ange-
messen berticksichtigend untersuchen. Wer zwischen der
Steuerbarkeit einer Ratte und dem Lenken menschlichen
Verhaltens nur noch einen quantitativen Unterschied
sieht, liefert zugleich mit seiner Untersuchungsmethode
das Bild eines mach- und steuerbaren Menschen. (Bezug
setzen zu Gesellschaft, die sich nur noch iiber technische
Signale unterhélt — was geht da verloren.)

Zum allgemeinen Problemkreis einer padagogischen An-
thropologie, wie sie der Sozialarbeit dienlich sein kann,
gehoren Fragen nach der Sprachlichkeit des Menschen,
seiner Geschichtlichkeit, Bildsamkeit, Leiblichkeit, Lern-
fahigkeit, nach der urspriinglichen Aktivitdt und Sponta-
neitdt, seiner Sehnsucht nach Beheimatung und seiner
Auslegung aufs Unermessliche. Falsch wére die Beschei-
dung aufblosse dualistische Entweder-oder-Antworten, die
Verabsolutierung von Antworten aus Teiluntersuchungen,
mogen sie noch so unter einem wissenschaftlichen Kleid
daherkommen und mit den Mitteln der heutigen Verkaufs-
technik angepriesen werden. (Jedes Jahr wieder eine neue
Erziehungstheorie . . .)

Postulat einer eigenen Ethik

In einer Zeit, wo wir, wie wir bis jetzt festgestellt haben,
uns weder an ein festes System gesellschaftlicher Werte
noch an eine gliltige Sinnerkldrung des menschlichen
Daseins halten konnen, sondern letztlich nur auf ein
Handlungsprinzip verwiesen sind, mdochte ich mit dem
Theologen Ernst Bornemann folgendes postulieren:

~«In einer Zeit des Umbruches gesellschaftlicher Strukturen
unter Auflosung aller bisherigen Normen besteht die
Notwendigkeit, die unverdnderlichen Seinsnormen wieder
zu erkennen, die allgemein akzeptiert werden miissen und
die als Grundlagen menschlichen Seins vielleicht auch
neue Zukunftsperspektiven ermoglichen, vor allem aber
dem menschlichen Leben wieder Sinn verleihen, und zwar
den Grundsinn seines Lebens, der dem Wesen seiner
arteigenen Sozialitédt entspricht. Diese Aufgabe zu bewalti-
gen, fillt zumeist dem Sozialarbeiter und Sozialpddagogen

zu. Seine Stellung ist darum so schwierig, weil ihm kaum
ein Philosoph, kaum ein Dichter unserer Zeit zur Seite
steht.»

Damit ist die Forderung der Erarbeitung einer eigenen
Ethik an jeden von uns gestellt. Nur auf diese Weise kann
es moglich sein, im Anspruch von Werten, Normen und
Anspriichen einen eigenen Standort zu finden, zu einem
verantwortbaren Dasein zu finden, an dem sich Mitmensch
und Umwelt orientieren konnen.

Wie kommen wir zu einem Katalog ethischer Normen?
Durch die Betrachtung all dessen, was Menschen in
konkreten Lebensversuchen gewagt haben, was sie in
Kultur und Traditionen zu leben versuchten. Hier finden
sich gewisse Leitlinien, die allgemeine Giiltigkeit haben,
wenn wir folgendes voraussetzen:

Der Mensch besitzt im Gegensatz zum Tier eine ihm
typische Form der Sozialitdt, jeder Mensch muss immer
alles neu lernen und ist darum ein zu erzichender und
dieses Erziehen und Hineinwachsen in die menschliche
Gemeinschaft geht nicht in erster Linie rational vor sich,
sondern emotional und in geborgenheitsgebenden gesell-
schaftlichen Gebilden.

Daraus ldsst sich nach Bornemann ableiten:

® Dic erste Forderung zur Ermdéglichung menschlicher
Existenz ist die wohlwollende Beachtung des Mitmenschen
unter dem Hinblick auf die Forderung seines Wesens und
der Haltung und Besserung der mitmenschlichen Bezie-
hung (die bewusste Ausrichtung aufs «DU»).

® Wahrhaftigkeit in der Aussage, wie immer diese geformt
ist. Liige und Betrug zerstéren Vertrauen und machen
Verstdndigung unmoglich.

® Anerkennung der interessenbedingten Eigentumsphére
des andern Menschen als eigenstidndige Person. Der Begriff
Eigentum gehort zum Wesen des Menschen. Wir konnen
nur unterscheiden, wo Eigentum aufhort: beim Bissen im
Mund, beim Hemd am Leib, beim Portemonnaie oder
Bankkonto usw. Uberall und unter allen polit-6ko-
nomischen Voraussetzungen konnen wir Eigentumsvor-
stellungen feststellen, gibt es Proteste, wenn man jeman-
dem etwas Bestimmtes wegnimmt.

® Das Bemiihen um Gerechtigkeit (nicht jedem das
gleiche, sondern das Seine), das heisst gerechten Interessen-
ausgleich bei Konflikten, bei unterschiedlichen Besitz-
interessen usw. Es geht um das Bemiihen, sich vertragen
zu konnen. Vertragen = Vertrag, im urspriinglichen Sinn
des Wortes als eine Zusage, ein Versprechen.

® Treue zum Vertrag oder Kompromiss als eine Kompo-
nente der Dauerhaftigkeit, der Verldsslichkeit.

O Achtung vor der Ehre des andern. Derjenige hat seine
Ehre verwirkt, der unglaubwiirdig geworden ist und damit
die Moglichkeit der menschlichen verstdndigen Sozialitat
durchbricht.

@ Akzeptieren, dass es zum Wesen des Menschen auch
gehort, dass er in seiner Freiheit sein Menschsein verleug-
nen kann. Er kann schuldig werden, oder wie die Theologie
ihn nennt, zum Siinder, was librigens in der Wortbedeutung
nichts anderes heisst, als «er ist ein Ausgesonderter aus der
mitmenschlichen Gemeinschaft». Hier ist in der Folge
auch zu lernen mit Umkehr, Reue, Erneuerung, Verzeihen
und Wiedergutmachen umzugehen.

335



Dies sind einige unabdingbare ethische Grundforderungen,
auf denen ich mein ethisches Handlungssystem aufbauen
kann. Wer sie ehrlich bedenkt, wird bald einmal merken,
dass diese Forderungen gar nicht so weit von den Forderun-
gen der ethischen Grundsysteme grosser Religionen weg
sind.

Zum Ethos der Sozialarbeit
und des Sozialarbeiters

Haben wir eine Grundlage zum Ethos der Sozialarbeit
geschaffen, so kommen wir nun zur Frage des Ethos des
Sozialarbeiters. Diese Grundsitze miissen nun im Alltag
umgesetzt werden, nicht bloss in der Arbeit, sondern auch
in meinem Leben als ganzem. Ich mochte wiederum in
einem Katalog von Handlungsanweisungen eine Richtlinie
angeben, die uns helfen soll, dass wir ethische Entscheide
treffen konnen.

Der Katalog umfasst 12 Punkte:

1. Das Problem soll definiert werden (iiber was entschei-
de ich)!
2. Wie wiirde ich das Problem definieren, wenn ich auf
der andern Seite stiinde?
3. Woraus hat sich die Situation entwickelt?
- 4. Wem gegentiber verhalte ich mich loyal als Mensch
und Arbeitnehmer?
5. Welche Absicht verfolge ich mit meiner Entscheidung?
6. Wie ldsst sich die Absicht mit eventuellen Wirkungen
vergleichen?

Wem kann meine Entscheidung oder Tat schaden?

Kann ich das Problem mit den Betroffenen vor der

Entscheidung besprechen, warum tue ich es oder tue

ich es nicht? (Den Ausreden nachgehen!)

9. Binich sicher, dass meine Stellungsnahme sich langfri-
stig halten lasst?

10. Kann ich meine Entscheidung ehrlich vertreten vor
meinem Chef, meinen Kollegen, meiner Familie, der
Gesellschaft?

11. Was ist symbolisch die Wirkung meiner Tat? Wann
verstanden, wann nicht verstanden.

12. Unter welchen Umstidnden wiirde ich Ausnahmen zu
meinem Standpunkt tolerieren?

%

Ich glaube, wer sich Zeit nimmt, seine Entscheide unter
Abhandlung dieser Punkte zu fidllen, wird bald einmal

merken, wie bewusst er entscheidet und handelt, wieviel
Ethik in sein Handeln einfliesst.

Zum Bewusstsein
des Sozialarbeiters

Gleichsam als Schlussbemerkung und Abrundung mochte
ich noch etwas zum Bewusstsein des Sozialarbeiters sagen.
Um die Umsetzung einer personlichen Ethik im Alltag zu
bewerkstelligen, muss der Sozialarbeiter eine ungeheure
Kraft des Vertrauens haben. Diese Kraft kann nur aus dem
Bewusstsein kommen, eine der schwersten Aufgaben
libernommen zu haben, die im Endstadium eines Entwick-
lungsprozesses der Menschheit erfiillt werden muss, um
die Menschen wieder zur Solidaritdt mit ihren Seinsgrund-
lagen zuriickzuftihren. Wenn Sie Vorbilder aus unserer
Berufswelt betrachten, dann werden Sie leicht feststellen,
dass diese Menschen (zum Beispiel Pestalozzi, Mutter
Theresa, L. King) immer wieder Briicken zu schlagen
versuchten zwischen dem, was vor Ort geschah und was in
der grossen Welt Not tut. Damit ist der Sozialarbeiter
immer Helfer und Berater am einzelnen und zugleich
Arbeiter an der Gesellschaft. Dazu braucht er die Fiille des
Wissens, die Techniken und Methoden der Wissenschaft
zusammen mit der Hingabe seiner Person. Sozialarbeit, als
Nothelferberuf auf den Hinterhofen der Gesellschaft ent-
standen, ist ein Beruf, dem die Gesellschaft kein hohes
Ansehen zumisst. Dies ist innerlich zu akzeptieren und
dieses Akzeptieren kann durch keine noch so raffinierte
Methode angelernt werden.

Wo ich mich aber als Person — und das ist mein
personliches Bekenntnis — in aller Offenheit dieser Aufgabe
bewusst stelle, dazusein fiir die Not des Mitmenschen und
Vermittler von Werten zu einer bessern und humaneren
Gesellschaft, wo ich wieder nach Formen Ausschau halte
und sie einzufiihren versuche, die iiber- und durchschaubar
sind, auch in meinem Handeln, da bin ich liberzeugt, wird
Sozialarbeit als Beruf zu einer Chance zur Selbstverwirkli-
chung der eigenen Person und zur Chance zur Schaffung
einer menschlicheren Welt.

Quellen und erweiternde Literatur:
Ernst Bornemann: «Ethische Grundlagen der Sozialpddagogik» in Hand-
buch, Praxis der Sozialarbeit und Sozialpddagogik I, Diisseldorf 1981.

Rudolf Lassahn: «Anthropologische Fragestellungy»; ebd.
Friedrich Jonas: «Geschichte der Soziologie», Hamburg 1968.

Sitzmobel

ten Skandi-Form-Mdbeln mit
ansprechendem schwedischem
Design, im sympathischen Werk-
stoff Holz und mit vielen Bezugs-
stoff-Varianten. Verlangen Sie
unsere Farbprospekte.

Bequem sitzen ist eine Forderung
die nur erfiillt werden kann, wenn
Sessel, Stiihle und Fauteuils dem
Bentitzer angepasst sind. Das ist
der Fall beidenspeziell fiir Betagte
und kranke Menschen entwickel-

i

336 Schweizer Heimwesen VIII/82

Embru-Werke, Kranken- und Pflegemobel, 8630 Riiti
Telefon 055/31 28 44

Embru bringt Komfort ins Heim



	In der Sozialarbeit sich selber sein : Sozialarbeit im Konfliktfeld eigener und fremder Wertansprüche

