
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 53 (1982)

Heft: 5

Artikel: Tod und Leben : eine kulturgeschichtliche Betrachtung

Autor: Abbt, Imelda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-809884

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-809884
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tod und Leben:

Eine kulturgeschichtliche Betrachtung

Von Dr. Imelda Abbt, Leiterin der Fortbildung VSA*

Sich auf den Tod besinnen, heisst das Leben lieben. Denn
da, wo wir wirklich lieben, erfahren wir den täglichen
Tod, und dieser lässt uns spüren, dass wir sind. Wir sind
Leben und wir sind Tod. Welches davon das Erste ist,
kann zunächst gar nicht ausgemacht werden. Sie sind
unlösbar ineinander verzahnt. Tod ist Leben, Leben ist Tod:
die Grundmelodie unseres Lebens! Wer leben lernt, lernt
sterben. Sind das nicht Selbstverständlichkeiten? Tod -
die negative Seite; Leben - die positive Seite der einen,
gleichen Wirklichkeit! Aber es ist auch allzubekannt, dass
das Gewöhnlichste uns die allergrösste Mühe macht. Und
je nachdem, wie ich mich zum Gewöhnlichsten einstelle,
verändert sich mein Leben. Das jeweilige Menschenbild
wirft seine Schatten. Und dieser enthält auch das
Todesverständnis. Das gilt vom einzelnen, das gilt aber auch
von den Kulturepochen.

Mein Vortrag gliedert sich in zwei Teile. Im ersten Teil
möchte ich auf einige abendländische Verhaltensweisen
dem Tod bzw. dem Leben gegenüber zu sprechen kommen.

Im zweiten Teil werde ich dann auf die denkerische
Verarbeitung des Todesproblems eingehen.

Der Friedhof als Treffpunkt der Lebenden

Im Abendland war der Tod ein Jahrtausend lang Anlass
zur Stärkung des Lebensgefühls. Das geht aus Untersuchungen

hervor, die zeigen, dass zum Beispiel vom 4. bis
ins 14. Jahrhundert in vielen Gegenden die Friedhöfe unter

anderem auch Tanzböden waren. Der Tanz mit den
Toten auf den Gräbern war Ausdruck dafür, dass man
sich über das Leben freute. Tod und Leben gehörten
zusammen. Der mittelalterliche Friedhof war, zusammen
mit der Kirche, Brennpunkt des sozialen Lebens. Bis ins
17. Jahrhundert hinein war der Friedhof ein Raum, der
den Toten vorbehalten war, und zugleich war er auch ein
öffentlicher Platz. Lebende und Tote wären gleichsam im
Frieden Gottes vereint. Im Laufe der Zeit wurde der
Friedhof in bestimmten Gegenden gar zu einem
Asylraum, zum Zufluchtsort (Bretagne). Diese Asylfunktion
hat den Friedhof teilweise in eine Art ständigen Wohnsitz,

* Vortrag gehalten an der VSA-Fortbildungstagung «Mit dem Sterben
leben» fur Altersheimleitung und Kaderpersonal vom 11. und 12.
November 1981 in St. Gallen.

Sich
aufden Tod
besinnen
heisst
das Leben
lieben:
Imelda Abbt.

immer aber in einen Ort der öffentlichen Begegnung
verwandelt. Flüchtlinge zum Beispiel, die auf dem Friedhof
um Asyl nachgesucht hatten, richteten sich dort dauerhaft
ein. Teilweise erbauten sie feste Wohnstätten. Ein
normannisches Konzil setzte 1080 fest, dass die Flüchtlinge
nach Ende des Krieges gehen müssen, die ältesten Ansässigen

jedoch ihre Stätte auf dem Friedhofbehalten dürften
(vgl. Philippe Ariès, Geschichte des Todes, Wien 1980,
S. 86 ff.). Man wohnte auf dem Friedhof. Dabei hatte man
immer wieder die Möglichkeit, Bestattungen und
Gemeinschaftsgräber zu sehen, die damals so lange
offenstanden, bis sie voll waren. Der Friedhof ein Forum, der
Haupt-und Spielplatz, auf dem alle Bewohner der
Gemeinde sich trafen, sich versammelten, spazierten und
ihre geistigen und weltlichen Geschäfte erledigten! Wenn
man sich auf dem Friedhof verliebte, glaubte man, dass

das Glück lebenslänglich bliebe. Aber auch alle
Belustigungen, die man damals kannte, wurden hier abgehalten.
Der Friedhof war die geräuschvollste, belebteste,
turbulenteste und geschäftigste Gegend des ländlichen oder
städtischen Gemeinwesens. Die Kirche war das gemeinsame

Haus, der Friedhof war der gemeinschaftliche Platz,
so ein Historiker der mittelalterlichen Rechtssprechung
(ebd. S. 86 ff).

187



Totentänze

Die alltägliche Präsenz der Lebenden inmitten der Toten
hat sich gegen Ende des 14. Jahrhunderts langsam verändert.

Am stärksten sichtbar wird dies an der Bedeutung
der Totentänze. Denn wenn man früher auf dem Friedhof
getanzt hatte, wurde das als Begegnung zwischen Toten
und Lebenden verstanden; jetzt wurden diese Tänze viel
eher zum Anlass für meditative Erfahrung. 1424 wurde in
Paris der erste Tanz an eine Friedhofmauer gemalt. Das
Bild stellt den König, den Bauern, den Papst, den Schreiber

und die Jungfrau dar; jede dieser Personen tanzt mit
einem Leichnam. Und zwar ist der tote Partner, mit dem
jeder tanzt, dem Gewand und dem Gesichtsausdruck nach
das Spiegelbild des andern. Das heisst, jedermann trägt in
der Gestalt seines Körpers seinen eigenen Tod und tanzt
mit ihm durch das Leben. Es wird so an das älterwerdende,

verfallende Selbst jedes einzelnen erinnert. (Vgl.
J. Huizinga, Das Bild des Todes, Stuttgart 19618, 190 ff).

Bis dahin wurden die Verstorbenen jeweils alterslos
dargestellt. Das änderte sich um das Jahr 1500 herum. Der
Tod gewann in gewissem Sinn Selbständigkeit. Dies hatte
sich bereits früher bei den Mönchen anzubahnen begonnen.

Der Mönch fand mehr und mehr seine je eigene Identität.

Nicht mehr das kollektive Schicksal der Gemeinschaft

war ihm das Grösste. Das liess auch den persönlichen

Tod des einzelnen wichtiger werden. Die Kunstgeschichte

verweist in diesem Zusammenhang auf ein
interessantes Phänomen. Der Spiegel wurde damals für den
Alltag wichtig; zugleich trug er zum Wandel des
Todesverständnisses bei. Durch den Spiegel des Todes nämlich,
also durch die andere Seite des Selbst, ist die Welt zu
sehen. Die Welt wird von dieser Zeit an in der Kunst oft
als weibliche Figur - halb Engel - halb Dämon dargestellt.
Der Welt gehört die Macht, die Glücksgüter, die Schönheit,

die Natur, aber auch die Eitelkeit, der Untergang.

Und der Mensch tanzt nun also mit dieser Welt als seinem
eigenen Schatten, mit der fortschreitenden Vergänglichkeit,

mit dem Tod. Dieser Tanz ist ganz anders zu deuten
als der Tanz auf dem Friedhof in früheren Zeiten. Der war
Sinnbild dafür, dass Leben und Tod eine Einheit bilden.
Der Tanz mit dem Tod zeugt nicht von selbstverständlicher

Bejahung des Todes. Er lässt eher an Galgenhumor

1VÎ an soll gegen jeden

Menschen so handeln,

wie man wünschte, gestern

gehandelt zu haben,

wenn heute die Nachricht

von seinem Tod käme.
Franz Werfel

denken oder an eine Art Verzweiflungstat, ist der Tod
doch nun unentrinnbares Schicksal, vor dem sich die
Menschen fürchten. Der Tod steckt in uns, in jedem von
uns; er ist unabwendbar!

Der Tod ein Fremdling

Inzwischen sind sich die Forscher darin einig, dass der
Tod bei primitiven Völkern sehr oft nicht für etwas
Selbstverständliches und Natürliches gehalten worden ist
(und wird). Immer wenn der Tod eintritt, ist für sie eine
geheimnisvolle Macht im Spiele. Tod ist das Ergebnis
irgendeiner bösen Absicht. Der Jemand, der den Tod verursacht,

könnte ein Nachbar sein, der aus Neid mit dem bösen

Blick schaut, oder eine Hexe, oder ein verstorbener
Vorfahre, der kommt und den Menschen mitnimmt, oder
ein Dämon, der eventuell in der Gestalt eines Tieres
auftritt. Ohne bösen Einfluss menschlicher oder geisterhafter
Feinde würde man nicht sterben. Die vielen Mythen und
Sagen über den Ursprung des Todes, die sich bei primitiven

Völkern finden, zeigen, dass der Tod bei ihnen nicht
als zum Menschsein gehörig betrachtet wurde. Man
glaubte, dass der Mensch an sich unsterblich sei. Der Tod
ist in diesen Mythen und Sagen oft nur deshalb eine Realität,

weil der Bote, der den Menschen die ihnen zustehende
Unsterblichkeit hätte überbringen sollen, irgendeinen
Fehler machte. Entweder brachte er den Wortlaut seiner
Botschaft - aus Bosheit oder aus Vergesslichkeit -
durcheinander, oder er kam einfach zu spät (vgl. Jacques Choron,

Der Tod im abendländischen Denken, Stuttgart
1967, S. 14 ff.). Der Primitive glaubt nicht daran, dass ein
Lebewesen ganz und gar sterben könne. In keinem Fall
versteht er den Tod als endgültige Vernichtung der lebendigen

Existenz. Der Tod gilt nie für etwas Absolutes.
Übrigens betrachtete auch der biblische Mensch den Tod
nicht als etwas Natürliches. Der Tod ist ein Fluch, der als
Folge der Sünde in die Welt kam (Gen. 3; Rom. 5). Und
bis spät ins Mittelalter betrachtete man Gott als die
eigentliche Ursache des Todes. Er persönlich setzt fest,
wann die Lebenszeit eines Menschen abgelaufen ist. Und
noch heute liest man auf Todesanzeigen: «Es hat Gott,
dem Herrn, gefallen...». Weil der Tod in dieser innigen
Weise mit Gott zu tun hatte, konnte sich übrigens das
oben geschilderte unproblematische Verhältnis zum Tod
entwickeln, konnte der Friedhof zum zentralen
Begegnungsort der Lebenden werden.

Als der Tod dann im 15. Jahrhundert selbständig, ja
autonom zu werden begann, änderte sich auch das
Verhältnis zum Tod. Er wurde wieder etwas Fremdes,
Bedrohliches, ja Entsetzliches. Das 15. Jahrhundert hallt
denn auch wider vom «Gedenke des Todes, o Mensch!»
Drei Motive waren (nach Huizinga) in den Predigten und
in den künstlerischen Darstellungen massgebend: Wo sind
sie alle geblieben, die früher die Welt mit ihrer Herrlichkeit

füllten? Dann das Motiv der schauernden Betrachtung

der Verwesung all dessen, was einmal menschliche
Schönheit ausmachte. Schliesslich das Totentanzmotiv;
der Tod, der die Menschen mit sich zerrt, aus jedem Beruf
heraus, aus jedem Lebensalter. Der Totentanz und die
Vergänglichkeitsdarstellungen nahmen damals geradezu
eine Vorrangstellung - in Plastik, Malerei, Literatur - ein.
Sie dienten als lebendige Illustrationen zu den Predigten,
die man überall von den Kanzeln und an den Strassen-
ecken hörte. Viele grosse Gemälde hatten «den Triumph

188 Schweizer Heimwesen V/82



des Todes» zum Thema.'(1538 veröffentlichte Hans Holbein

der Jüngere das erste Bilderbuch über den Tod. Die
Tanzpartner erscheinen als Skelette.)

Der Augenblick des Todes

Daneben hielt ein anderer Gedanke die Todesfurcht
lebendig. Der Augenblick des Sterbens wurde immer
bedeutsamer. Der Tod - vorher das vertraute Spiegelbild des

Selbst - wird nun zum Tod, der ein Gesetzesvollstrecker
wird. Der Tod ist nicht mehr der lebenslange Begleiter,
sondern ist das Geschehen eines Augenblicks. Und das

wirkte sich auf die Einstellung zum Leben aus. Im Mittelalter

gehörten Ewigkeit und Gegenwart selbstverständlich
zur menschlichen Geschichte. Jetzt wird der Tod zu
einem Punkt, an dem die Uhrzeit endet und der Mensch
in die Ewigkeit eintritt. Die selbstverständliche Einheit
zwischen Gegenwart und Ewigkeit wurde aufgelöst. Der
Tod ist nicht mehr das Ende eines Lebensweges, der
geprägt ist von der Einheit von Tod und Leben, sondern
wird zu einem zeitlichen Ereignis. Er bedeutet das Einbrechen

eines Fremden, das man zwar erwartet (und fürchtet),

das aber nicht gleichsam zum menschlichen «Eigentum»

gehört.

Dieses punktuelle Todesverständnis konnte sich entwickeln,

weil das Christentum - im Gegensatz zu vielen antiken

Denkern - immer eine lineare Zeitvorstellung hatte.
Die Zeit begann einmal (mit der Schöpfung) und kommt
zu einem Ende. Ähnlich betrachtete man nun auch das

Leben des einzelnen. Der Tod ist - wie übrigens jedes
andere Ereignis - etwas Einzigartiges, Unwiederholbares
(vgl. Choron a.a.O. S. 25). Bekannte Abbildungen von
damals zeigen den Tod, der die Uhr schlägt oder das
Stundenglas hält. Und alle Menschen stehen unter diesem
Uhr-Gesetz. (Damals ist auch das Ave-Maria entstanden:

bitte für uns, jetzt und in der Stunde des Todes).
Das Leben nach dem Tod ist nun auch nicht mehr eine

umgebildete Fortsetzung dieses irdischen Lebens, sondern
wird zum völlig unverdienten Gottesgeschenk im Himmel
oder zur furchtbaren Bestrafung in der Hölle. Der Tod
wird zu einem eigentlichen, freilich nicht absoluten,
Ende. Und es kam auf dieses Ende an. Wehe, man liess
sich vom Tode überraschen und musste «unversehen» aus
dem Leben scheiden!

Damit stand nun auch jedermann, ob Mann, Frau oder
Kind, seinem Tod gegenüber. Es entstanden Bücher der
«Sterbenskünste». Ein Handbuch für das Geschäft des

Sterbens, ein praktischer Ratgeber, war etwa 200 Jahre

lang ein Bestseller (Der Tod in der Moderne, Hrsg. von
H. Ebeling, Königstein 79, S. 191). Das Buch war für
einfache Menschen in der Welt, nicht etwa für Mönche,
geschrieben. Düsternis und Todesangst plagten nun die
Menschen bis zur Verzweiflung. Wohin das führen konnte,

zeigt die Geschichte «von einem König, der nie lachte,
weil er den Tod so fürchtete. Das quälte seine Umgebung,
und als man ihn nach dem Grund frug, antwortete er mit
dem furchbaren Bilde: er lache nie, weil vier Lanzen
gegen seinen Körper gerichtet seien, die ihn durchbohren
würden, äusserte er ein Zeichen der Freude. Die erste
Lanze sei das bittere Leiden Christi, die zweite sei der
Gedanke an den Tod, der die Stelle vom Leibe trenne, die
dritte Lanze sei die Ungewissheit der Todesstunde und die
Angst vor dem plötzlichen Tod, dem Tod in Sünden, und
die habe ihm alle irdischen Freude genommen, die vierte

Lanze endlich sei die Furcht vor dem jüngsten Gericht»
(Choron, S. 99).

Memento vivere

Der Umschlag konnte nicht ausbleiben. Der Mensch der
Renaissance wandte sich wieder stärker dem Diesseits zu.
Er entdeckte von neuem die Welt und ihre Schönheiten:
man spürte plötzlich, dass das Leben etwas Herrliches ist.
Jetzt wurde das «Memento vivere» zum Schlagwort.
Selbst ein Toter ist nicht einfach tot. Er ist noch in vielfältiger

Weise unter uns: zum Beispiel in den Werken, die er
geschaffen und hinterlassen hat. Damals wurde auch
das abendländische Porträt «erfunden». Die ersten
Porträts stellen Prinzen und Prinzessinnen dar und wurden
unmittelbar nach deren Tod aus dem Gedächtnis angefertigt,

damit die individuelle historische Persönlichkeit der
Hingeschiedenen beim feierlichen Begräbnis anwesend sei

(Ariès, a.a.O., S. 192). Man wollte der «Toten nicht als
Dämonen oder Geister, Heilige oder Symbole gedenken,
sondern als einer dauernden, persönlichen historischen
Gegenwart» (a.a.O., 192).

Der natürliche Tod

Diese Diesseitsorientierung schlug sich auch in den
medizinischen Büchern nieder. Der Arzt hatte zwei
unterschiedliche Dienste zu verrichten; entweder die Heilung
zu unterstützen, oder zu einem leichten und schnellen
Tod zu verhelfen. Doch galt es Hand in Hand mit der Natur

zu arbeiten. Die Frage, ob die Medizin überhaupt
Leben verlängern könne, war an den Medizinschulen von
Palermo und Paris heiss umstritten. Viele arabische und
jüdische Ärzte sprachen ihr diese Macht rundweg ab und
bezeichneten eine solchen Versuch, in die Ordnung der
Natur einzugreifen, als Blasphemie (Der Tod in der
Moderne, Hrsg. von H. Ebeling, Königstein 79, S. 193). Auch
Paracelsus meinte, die Natur kenne die Grenzen ihrer
Bahn. Nach ihrem Plan weise sie jedem ihrer Geschöpfe
seine eigene Lebensspanne zu, «so dass seine Energien
sich verbrauchen während der Zeit, die zwischen dem
Augenblick seiner Geburt und seinem vorbestimmten Ende
verstreicht. Der Tod des Menschen ist nichts anderes als
das Ende seiner täglichen Arbeit, ein Ausatmen der Luft,
ein Verzehren seiner angeborenen balsamischen Kräfte
der Selbstheilung,.. .(ebd., S. 195)».

Dieses «natürliche» Denken führte schliesslich dazu, dass

der mepschljche Körper mehr und mehr vermaterialisiert,
zu einem Objekt gemacht wurde. Bis anhin hatte der
Leichnam etwas gegolten, er war nicht bloss ein Ding unter

Dingen, sondern wurde wie eine Person behandelt. Er
hatte sogar eine rechtlich anerkannte Stellung. Der Tote
konnte die Lebenden juristisch belangen und auch von
ihnen belangt werden, ja der Tote konnte als Zeuge aufgerufen

werden. Nun begann sich das zu ändern. In einem
lang andauernden Prozess setzte sich mehr und mehr die
Vorstellung des «natürlichen» Todes durch. In der Literatur

der letzten vier Jahrhunderte wird der Ausdruck
«natürlicher» Tod im Gegensatz zum «primitiven» Tod
verwendet. Man glaubt nicht mehr an die Einwirkung eines

todbringenden, unheimlichen, übernatürlichen oder
göttlichen Agenten. Wenn man in der Moderne vom «natürlichen»

Tod wieder abrückt, dann nicht um nach einer
welttranszendenten Ursache des Todes zu suchen. Der
«moderne» Tod wird als Folge sozialer Ungerechtigkeit
oder als Ergebnis von Klassenkämpfen, Terrorakten usw.

189



begriffen; auch als Tod am Brot, das heisst am Reichtum
und der mit ihm verbundenen Beziehungslosigkeit, die
nicht an den andern denkt (Dorothee Solle).

Die Vorstellung des «natürlichen» Todes brachte nicht
nur eine andere Einstellung zum Tod, sondern auch zum
Leben, zur Krankheit usw. Der Leichnam kam nun ganz
selbstverständlich unter das Skalpell des Arztes. Zuerst
hatte die Sektion als «frevlerische Entweihung» und sinnlose

Grausamkeit der Lebenden gegen die Toten gegolten
(so der Humanist Gerson). Um die Zeit als der Tod als
Person in Jedermann-Spielen aufzutreten begann, finden
wir den Leichnam erstmals als Lehrmaterial der
Renaissance-Universitäten. Anfangs durfte das «Schauspiel» der
Sektion nur alle vier Jahre wiederholt werden, später
dann einmal pro Jahr, bis es zur gewöhnlichen Arztausbildung

gehörte. Im 17. Jahrhundert wurde die Sektion
ein beliebtes Thema der Malerei. In den Niederlanden
war sie im Karneval ein Schauspiel, das zur Belustigung
aufgeführt wurde.

Der würdelose Tod

Damit war die Entwicklung eingeleitet, die uns heute oft
Mühe macht: die Vermarktung, Verkommerzialisierung,
Verobjektivierung des Todes. In vielen Spitälern, zumal
auf Intensivstationen, wird ohne menschliche Würde
gestorben, sich selbst ein Fremder, den Helfern hilflos
ausgeliefert, auch wenn man Franco oder Tito heisst.

Der auf sein Ende zugehende Mensch wird verplant, bis
zum letzten Atemzug. Rainer Maria Rilke hat dies einmal
so beschrieben: «Jetzt wird - fabrikmässig gestorben. Bei
so enormer Produktion ist der einzelne Tod nicht so gut
ausgeführt, aber darauf kommt es nicht an. Die Masse
macht es. Wer gibt heute noch etwas für einen gut
ausgearbeiteten Tod? Niemand. Sogar die Reichen, die es sich
leisten könnten, ausführlich zu sterben, fangen an, nachlässig

und gleichgültig zu werden: der Wunsch einen eigenen

Tod zu haben, wird immer seltener. Eine Weile noch,
und er wird ebenso selten sein wie ein eigenes Leben.
Gott, das ist alles da. Man kommt, man findet ein Leben
fertig, man hat es nur anzuziehen. Man will gehen oder
man ist gezwungen, nur keine Anstrengung: Voilà votre
mort, Monsieur. Man stirbt, wie es gerade kommt, man
stirbt den Tod, der zu der Krankheit gehört, die man hat.
Denn seit man alle Krankheiten kennt, weiss man auch,
dass die verschiedenen letalen Abschlüsse zu den Krankheiten

gehören und nicht zu den Menschen, und der
Kranke hat sozusagen nichts zu tun. In den Sanatorien

stirbt man einen von der Anstalt angestellten Tod,
das wird gern gesehen. Wenn man zu Hause stirbt, ist es

natürlich, jenen höflichen Tod der guten Kreise zu wählen,

mit dem gleichsam das Begräbnis erster Klasse schon
anfangt und die ganze Folge seiner wunderbaren Gebräuche

(Rainer Maria Rilke, Die Aufzeichnungen des

Malte Laurids Brigge, Suhrkamp 1975, Band 343,
S. 11/12).»

Unsterblichkeit

Unser Gang durch die Kulturgeschichte hat, meine ich,
gezeigt, dass Sterben-Können und Leben-Können miteinander

zusammenhängen. Unser Verhältnis zum Tod
bestimmt auch unser Leben! Darum lohnt es, sich nun auch
ein paar grundsätzliche Gedanken zum Tode zu stellen.

«Ohne das Gefühl eines Zusammenhangs im Ganzen,
ohne Sinnegefühle und leitende höchste Idee kann weder
der einzelne noch das Volk existieren. Es gibt aber auf
Erden nur eine höchste Idee, die von der Unsterblichkeit der
menschlichen Seele. Denn alle anderen höchsten Ideen,
von denen Menschen leben können, sind Folgerungen aus
der einen» (Dostojewski).

Seit der Antike bis heute gab und gibt es Denker, die sich
mit der Unsterblichkeitsfrage als einer der vornehmsten
Aufgaben der Philosophie beschäftigt haben. Dabei waren
die verschiedenen Antworten jeweils auch ein Reflex der
persönlichen Lebenseinstellung und Lebensgestaltung.
Wohl gemerkt, ich spreche von der Unsterblichkeit, nicht
von der christlichen Auferstehung. Letztere ist eine
Angelegenheit des religiösen Glaubens (Prof. Christen wird
darüber sprechen), erstere dagegen eine philosophische
Frage. Gewiss, es haben sich beide Vorstellungskreise,
philosophische Unsterblichkeitslehre und christlicher
Auferstehungsglauben, miteinander auch verbunden und
vermischt. Häufig stützte das eine das andere. Und das
bedeutet auch, dass der Fragenkomplex vielschichtig ist.

Noch im 18. und zum Teil im 19. Jahrhundert bewegte
das Leben nach dem Tode das Denken geradezu
leidenschaftlich. Das Aufkommen des Materialismus um die
Mitte des vorigen Jahrhunderts liess dieses Problem dann
aber in den Hintergrund treten. Der biologische Ansatz,
der den Tod in den Naturprozess einebnet, gewann an
Boden. Die Überzeugung von einem Weiterleben nach dem
Tode, sei es aus denkerischen, sei es aus Glaubensgründen,

schwächte sich ab. Selbst das Interesse an der Frage
nahm ab.

Und doch gab es nie einfach ein Entweder-Oder. Immer
wieder eindringlich stellt sich das Todesproblem da, wo
jemand durch die Furcht vor dem Sterben, durch Enttäuschung

über die Vergänglichkeit des Lebens, aber auch
durch die Undenkbarkeit simplen Verlöschens
geistbestimmter Personalität erfasst wird. Was für Primitive eine
Gewissheit war, nämlich das Weiterleben nach dem
Tode, blieb beziehungsweise wurde für viele «wenigstens»
zu einer Hoffnung. Die bedrängende Frage aber blieb:
Was ist das eigentlich der Tod?

Derjenige, der die Unsterblichkeit leugnet und überzeugt
ist, nach dem biologischen Tod sei alles vorbei, müsste
auf überzeugende Weise erklären können, warum viele
Menschen eine eigentliche Sehnsucht nach Ewigem in
sich tragen. Oft zeigt sich diese geradezu als ein inneres
Bedrängtwerden. Die Erfahrung des Sterbens um uns wie
in uns selber lässt dann dem Geist keine Ruhe. Wenn
jeder Mensch zum totalen Sterben, ohne Hoffnung, geboren
ist, kann dies schliesslich unsere Vernunft nicht unberührt
lassen. Deshalb ist die denkerische Verarbeitung des Todes

auch eine wichtige, ja notwendige Hilfe zur Bewältigung

des Lebens. «Mitten im Leben sind wir vom Tod
umgeben» - damit versuchten die verschiedensten Denker
im Laufe der Jahrtausende irgendwie fertig zu werden.
Ihre Gedanken scheinen mir heute noch einen hilfreichen
Zugang zur persönlichen Todes- beziehungsweise
Lebensbewältigung zu schaffen.

Wenn der Grieche dem Toten zurief: «Sei fröhlich!» und
diesen dann sprechen liess: «Sei auch du fröhlich!», so
war das Ausdruck denkerischer Auseinandersetzung mit

190 Schweizer Heimwesen V/82



dem Tode. Denn wie kann denn der Mensch in diesem
Leben eigentlich fröhlich sein, wenn er doch weiss, dass er
sterben muss? Die Todeserfahrung ist untrüglich, ganz
gewiss. Doch gibt es in der Geschichte unzählige Zeugnisse
dafür, dass Menschen sogar angesichts des Todes echt
fröhlich waren. Wie ist das möglich, wenn doch alles
zu Ende geht, scheinbar alles sinnlos ist? Ist so etwas
überhaupt zu denken?

Gewiss, so überlegten schon antike Denker, der Leib des

Menschen zerfallt nach dem Tode. Was aber hält ihn
denn vor dem Tode zusammen? Lässt sich der Mensch
etwa als zufallige Ansammlung von Materie-Teilchen
(Atomen) begreifen? Muss man nicht eher ein Lebensprinzip,

und zwar ein geistiges Lebensprinzip, in oder
hinter allen Lebenszusammenhängen des Menschen
annehmen, das ein sinnvolles, geistbeseeltes Tun und Handeln

ermöglicht? Was tun denn zum Beispiel wir, hier im
Saal, zu dieser Stunde? Wir denken, überlegen, stellen uns
im Geiste Zusammenhänge vor, wir fassen zusammen,
bündeln Erfahrungen, solche die schon lange zurückliegen
mit ganz neuen. Geistige Tätigkeit überstieg schon immer
das nur Vordergründige. Unsere kulturgeschichtliche
Überlegungen zum Tode im ersten Teil zeugen davon.
Begräbnisstätten aus urmenschlichen Zeiten, Riten, Bräuche,

Todesfeiern usw. weisen darauf hin, dass Geist tätig
ist, das heisst nicht aufgeht und sich zufrieden gibt mit
dem was unmittelbar gesehen und gehört werden kann.
Im Gegensatz zum Tier, das gegenwartsbezogen lebt,
erfassen wir Menschen immer schon auch abwesende «Dinge»,

vergangene wie künftige. Wir prüfen auch, wählen
aus, setzen uns bewusst für etwas ein.

Ein wesentliches Merkmal geistiger Fähigkeiten ist, Grenzen

und Gesetzlichkeiten, die Physisch-Körperlichem
gesetzt sind, hinter sich zu lassen. Im Erinnern zum Beispiel
wird das Zeitrad zurückgedreht. Im Erkennen übersteigen
wir Raum- und Zeitgebundenheit. Ähnliches gilt auch für
das Wollen, die Liebe, die Hoffnung. Verwundert es da,
dass es Menschen gibt, die sich auf den Tod geradezu
freuen können? Wo ist eigentlich menschliches Leben
beheimatet? Die Sinne fassen Begrenztes, Endliches,
Vergängliches, Sterbliches; Geist aber ist immer auch darüber
hinaus. Er fasst selbst den Gedanken der Unsterblichkeit.
Und recht besehen ist das Unsterbliche doch mehr als das

Sterbliche!

Wenn der Geist aber Unsterbliches fassen kann, so überlegte

Piaton (427-347 v.Chr.), muss er dann nicht selber
etwas Unsterbliches an sich haben? Bei Piaton gewann
übrigens die Auseinandersetzung um das Problem des To-
des die Gestalt, welche das abendländische Denken bis in
die Gegenwart hinein bestimmt. Dem Leibe nach leben
wir in der Welt des Werdens und des Vergehens; wir sind
dabei getragen vom Wissen um Unvergängliches und von
der Sehnsucht nach Bleibendem. Wir sind Wanderer
zwischen zwei Welten, aber das wahre, eigentliche Leben
liegt in der Ewigkeit. Damit ist zugleich Wichtiges gesagt
zu unserem vergänglichen Körper. Selbstverständlich
braucht er Pflege, Sorge, medizinische Betreuung usw., er
ist ja durchseelt. Aber die eigentliche Pflege und Sorge gilt
dem Dahinterstehenden, dem Ewigen in uns.

Piatons Denken ist dialektisch, das heisst Gegensätzliches
einbeziehend und miteinander vermittelnd. Vor allem
beschäftigt ihn eben der grosse Gegensatz von Sichtbarem

und Unsichtbarem, von Vergänglichem und Unvergänglichem,

von Zeitlichem und Ewigem. Die Seele ist für ihn
von unteilbarer, geistiger Natur. Sie ist nicht etwas
Zusammengesetztes, wie der sichtbare Leib, und ist deshalb
unauflöslich, das heisst unsterblich. Das Wesen der Seele
nämlich ist (geistiges) Leben, also genau das Gegenteil des

Todes. Sie kann deshalb ebensowenig sterben wie das
«Feuer» kalt werden. Deshalb kann Piaton schreiben:
«Sobald der Tod den Menschen antritt, stirbt das was
sterblich ist an ihm. Doch das Unsterbliche, die Seele,
geht heil und ungestört von dannen, ganz leise hat sie sich
dem Tod entzogen. Kein Zweifel also die Seele ist
unsterblich.»

Piatons Verständnis von Tod und Unsterblichkeit hat -
wie gesagt - die westliche Welt über zwei Jahrtausende
bestimmt. Es hat die christlichen Aussagen über Tod, Hoffnung

und Leben jenseits der Todesgrenze tief mitgeprägt.
Auch Piatons Gegner blieben weithin an seine Auffassungen

gebunden. Piatons Lehre stelle die eigentliche Grundlage

der gesamten Metaphysik dar; das übrige seien

eigentlich nur «Fussnoten» dazu, meinte einmal ein
moderner Denker (Whitehaed, 1861-1947). Ob das übertrieben

ist, sei dahingestellt. Es ist jedoch Tatsache, dass
Piatons Denken von den grossen der Geistes-Geschichte
immer wieder aufgenommen, erweitert, präzisiert wurde. Ich
denke an Thomas von Aquin, an Kant, Fichte, Hegel und
andere. Und das Grundanliegen, das Piaton zum Künder
der Unsterblichkeit machte, bewegt uns auch heute,
vielleicht sogar mehr denn je. Sind wir denn, so fragen viele,
reduzierbar auf einen biologischen Leib, auf eine soziale
Herkunft, auf einige unbewusste psychische Gesetze, auf
eine kulturelle Entwicklung usw.? Weist denn nicht unsere

geistige Tätigkeit über all diese Begebenheiten hinaus?

SEIN zum Tode

Wenn auch die Moderne von neuen Fragestellungen her
an die denkerische Bewältigung des Todes angeht, ist doch
auch sie von der gleichen Grundfrage wie Piaton angestos-
sen, nämlich der nach dem Eigentlichen im Menschen.

Bezogen auf unser Thema hat das wohl keiner in unserem
Jahrhundert so eindringlich durchdacht wie Martin
Heidegger. Den Tod bloss als biologisches oder allgemeines
Schicksal zu sehen, würde nach ihm der Bedeutung des

Todes in keiner Weise gerecht. Das Dasein des Menschen
läuft nicht einfach innerhalb einer vorgegebenen objektiven

Zeit ab. Wäre der Mensch nicht ursprünglich, das

heisst innerlich und existenziell, ein Verzeitlichter, gäbe

es die Möglichkeit eines objektiven Zeitbewusstseins
nicht. Gerade als sich verstehende Existenz wird der
Mensch zuinnerst von der Tatsache des Todes betroffen.
Er erfahrt darin das Nichts, das jede seiner Leistungen
bedroht, auch seine denkerischen. Eine rein objektive
Betrachtung des Todes ist daher grundsätzlich unangemessen.

Der Tod ist für menschliches Existieren insofern
wesentlich als es gilt, entschlossen im Angesicht des Todes
zu leben. Nur wer nicht bloss biologisch dahinlebt,
sondern die grundsätzliche Bedrohung durch den Tod
entschlossen aushält, gewinnt existenzielle, das heisst
menschliche Lebenstiefe. Bewusst das Sein-zum-Tode
leben heisst sein Leben zu wagen, auch wenn es keine
Sicherheit und keine Endgültigkeit gibt. Erst das macht uns
wach, hellhörig, für das Erfahren des Eigentlichen!

191


	Tod und Leben : eine kulturgeschichtliche Betrachtung

