Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 53 (1982)

Heft: 5

Artikel: Tod und Leben : eine kulturgeschichtliche Betrachtung
Autor: Abbt, Imelda

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-809884

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-809884
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Tod und Leben:
Eine kulturgeschichtliche Betrachtung

Von Dr. Imelda Abbt, Leiterin der Fortbildung VSA*

Sich auf den Tod besinnen, heisst das Leben lieben. Denn
da, wo wir wirklich lieben, erfahren wir den tédglichen
Tod, und dieser ldsst uns spiiren, dass wir sind. Wir sind
Leben und wir sind Tod. Welches davon das Erste ist,
kann zunéchst gar nicht ausgemacht werden. Sie sind un-
l0sbar ineinander verzahnt. Tod ist Leben, Leben ist Tod:
die Grundmelodie unseres Lebens! Wer leben lernt, lernt
sterben. Sind das nicht Selbstverstandlichkeiten? Tod —
die negative Seite; Leben — die positive Seite der einen,
gleichen Wirklichkeit! Aber es ist auch allzubekannt, dass
das Gewohnlichste uns die allergrosste Miihe macht. Und
je nachdem, wie ich mich zum Gewdohnlichsten einstelle,
verdndert sich mein Leben. Das jeweilige Menschenbild
wirft seine Schatten. Und dieser enthélt auch das Todes-
verstandnis. Das gilt vom einzelnen, das gilt aber auch
von den Kulturepochen.

Mein Vortrag gliedert sich in zwei Teile. Im ersten Teil
mochte ich auf einige abendldndische Verhaltensweisen
dem Tod bzw. dem Leben gegeniiber zu sprechen kom-
men. Im zweiten Teil werde ich dann auf die denkerische
Verarbeitung des Todesproblems eingehen.

Der Friedhof als Treffpunkt der Lebenden

Im Abendland war der Tod ein Jahrtausend lang Anlass
zur Stiarkung des Lebensgefiihls. Das geht aus Untersu-
chungen hervor, die zeigen, dass zum Beispiel vom 4. bis
ins 14. Jahrhundert in vielen Gegenden die Friedhofe un-
ter anderem auch Tanzbdden waren. Der Tanz mit den
Toten auf den Gribern war Ausdruck dafiir, dass man
sich iiber das Leben freute. Tod und Leben gehorten zu-
sammen. Der mittelalterliche Friedhof war, zusammen
mit der Kirche, Brennpunkt des sozialen Lebens. Bis ins
17. Jahrhundert hinein war der Friedhof ein Raum, der
den Toten vorbehalten war, und zugleich war er auch ein
offentlicher Platz. Lebende und Tote waren gleichsam im
Frieden Gottes vereint. Im Laufe der Zeit wurde der
Friedhof in bestimmten Gegenden gar zu einem Asyl-
raum, zum Zufluchtsort (Bretagne). Diese Asylfunktion
hat den Friedhof teilweise in eine Art stindigen Wohnsitz,

* Vortrag gehalten an der VSA-Fortbildungstagung «Mit dem Sterben le-
beny fiir Altersheimleitung und Kaderpersonal vom 1. und 12. No-
vember 1981 in St. Gallen.

Sich

aufden Tod
besinnen
heisst

das Leben
lieben:
Imelda Abbt.

immer aber in einen Ort der offentlichen Begegnung ver-
wandelt. Fliichtlinge zum Beispiel, die auf dem Friedhof
um Asyl nachgesucht hatten, richteten sich dort dauerhaft
ein. Teilweise erbauten sie feste Wohnstédtten. Ein nor-
mannisches Konzil setzte 1080 fest, dass die Fliichtlinge
nach Ende des Krieges gehen miissen, die dltesten Ansas-
sigen jedoch ihre Stitte auf dem Friedhof behalten diirften
(vgl. Philippe Aries, Geschichte des Todes, Wien 1980,
S. 86 ff.). Man wohnte auf dem Friedhof. Dabei hatte man
immer wieder die Moglichkeit, Bestattungen und Ge-
meinschaftsgriber zu sehen, die damals so lange offen-
standen, bis sie voll waren. Der Friedhof ein Forum, der
Haupt-und Spielplatz, auf dem alle Bewohner der Ge-
meinde sich trafen, sich versammelten, spazierten und
ihre geistigen und weltlichen Geschifte erledigten! Wenn
man sich auf dem Friedhof verliebte, glaubte man, dass
das Gliick lebenslanglich bliebe. Aber auch alle Belusti-
gungen, die man damals kannte, wurden hier abgehalten.
Der Friedhof war die gerduschvollste, belebteste, turbu-
lenteste und geschéftigste Gegend des landlichen oder
stadtischen Gemeinwesens. Die Kirche war das gemein-
same Haus, der Friedhof war der gemeinschaftliche Platz,
so ein Historiker der mittelalterlichen Rechtssprechung
(ebd. S. 86 f1).

187



Totentinze

Die alltdgliche Prasenz der Lebenden inmitten der Toten
hat sich gegen Ende des 14. Jahrhunderts langsam verin-
dert. Am stdrksten sichtbar wird dies an der Bedeutung
der Totentdnze. Denn wenn man friither auf dem Friedhof
getanzt hatte, wurde das als Begegnung zwischen Toten
und Lebenden verstanden; jetzt wurden diese Ténze viel
eher zum Anlass flir meditative Erfahrung. 1424 wurde in
Paris der erste Tanz an eine Friedhofmauer gemalt. Das
Bild stellt den Konig, den Bauern, den Papst, den Schrei-
ber und die Jungfrau dar; jede dieser Personen tanzt mit
einem Leichnam. Und zwar ist der tote Partner, mit dem
jeder tanzt, dem Gewand und dem Gesichtsausdruck nach
das Spiegelbild des andern. Das heisst, jedermann trigt in
der Gestalt seines Korpers seinen eigenen Tod und tanzt
mit thm durch das Leben. Es wird so an das ilterwer-
dende, verfallende Selbst jedes einzelnen erinnert. (Vgl.
J. Huizinga, Das Bild des Todes, Stuttgart 19618, 190 f).

Bis dahin wurden die Verstorbenen jeweils alterslos dar-
gestellt. Das dnderte sich um das Jahr 1500 herum. Der
Tod gewann in gewissem Sinn Selbstdndigkeit. Dies hatte
sich bereits frither bei den Mdnchen anzubahnen begon-
nen. Der Monch fand mehr und mehr seine je eigene Iden-
titdt. Nicht mehr das kollektive Schicksal der Gemein-
schaft war ihm das Grosste. Das liess auch den personli-
chen Tod des einzelnen wichtiger werden. Die Kunstge-
schichte verweist in diesem Zusammenhang auf ein inter-
essantes Phdnomen. Der Spiegel wurde damals fiir den
Alltag wichtig; zugleich trug er zum Wandel des Todes-
verstdndnisses bei. Durch den Spiegel des Todes nimlich,
also durch die andere Seite des Selbst, ist die Welt zu
sehen. Die Welt wird von dieser Zeit an in der Kunst oft
als weibliche Figur — halb Engel — halb Ddmon dargestellt.
Der Welt gehort die Macht, die Gliicksgiiter, die Schon-
heit, die Natur, aber auch die Eitelkeit, der Untergang.

Und der Mensch tanzt nun also mit dieser Welt als seinem
eigenen Schatten, mit der fortschreitenden Verginglich-
keit, mit dem Tod. Dieser Tanz ist ganz anders zu deuten
als der Tanz auf dem Friedhof in friiheren Zeiten. Der war
Sinnbild dafiir, dass Leben und Tod eine Einheit bilden.
Der Tanz mit dem Tod zeugt nicht von selbstverstindli-
cher Bejahung des Todes. Er ldsst eher an Galgenhumor

Man soll gegen jeden

Menschen so handeln,

wie man wiinschte, gestern
gehandelt zu haben,

wenn heute die Nachricht

von seinem Tod kame.
Franz Werfel

188

denken oder an eine Art Verzweiflungstat, ist der Tod
doch nun unentrinnbares Schicksal, vor dem sich die
Menschen fiirchten. Der Tod steckt in uns, in jedem von
uns; er ist unabwendbar!

Der Tod ein Fremdling

Inzwischen sind sich die Forscher darin einig, dass der
Tod bei primitiven Volkern sehr oft nicht fiir etwas
Selbstverstandliches und Natiirliches gehalten worden ist
(und wird). Immer wenn der Tod eintritt, ist fiir sie eine
geheimnisvolle Macht im Spiele. Tod ist das Ergebnis ir-
gendeiner bosen Absicht. Der Jemand, der den Tod verur-
sacht, konnte ein Nachbar sein, der aus Neid mit dem bo-
sen Blick schaut, oder eine Hexe, oder ein verstorbener
Vorfahre, der kommt und den Menschen mitnimmt, oder
ein Ddmon, der eventuell in der Gestalt eines Tieres auf-
tritt. Ohne bosen Einfluss menschlicher oder geisterhafter
Feinde wiirde man nicht sterben. Die vielen Mythen und
Sagen tiber den Ursprung des Todes, die sich bei primiti-
ven Volkern finden, zeigen, dass der Tod bei ihnen nicht
als zum Menschsein gehorig betrachtet wurde. Man
glaubte, dass der Mensch an sich unsterblich sei. Der Tod
ist in diesen Mythen und Sagen oft nur deshalb eine Reali-
tat, weil der Bote, der den Menschen die ihnen zustehende
Unsterblichkeit hitte iiberbringen sollen, irgendeinen
Fehler machte. Entweder brachte er den Wortlaut seiner
Botschaft — aus Bosheit oder aus Vergesslichkeit — durch-
einander, oder er kam einfach zu spét (vgl. Jacques Cho-
ron, Der Tod im abendldndischen Denken, Stuttgart
1967, S. 14 {f.). Der Primitive glaubt nicht daran, dass ein
Lebewesen ganz und gar sterben konne. In keinem Fall
versteht er den Tod als endgiiltige Vernichtung der leben-
digen Existenz. Der Tod gilt nie fiir etwas Absolutes.
Ubrigens betrachtete auch der biblische Mensch den Tod
nicht als etwas Natlirliches. Der Tod ist ein Fluch, der als
Folge der Siinde in die Welt kam (Gen. 3; Rom. 5). Und
bis spdt ins Mittelalter betrachtete man Gott als die
eigentliche Ursache des Todes. Er personlich setzt fest,
wann die Lebenszeit eines Menschen abgelaufen ist. Und
noch heute liest man auf Todesanzeigen: «Es hat Gott,
dem Herrn, gefallen. . .». Weil der Tod in dieser innigen
Weise mit Gott zu tun hatte, konnte sich iibrigens das
oben geschilderte unproblematische Verhéltnis zum Tod
entwickeln, konnte der Friedhof zum zentralen Begeg-
nungsort der Lebenden werden.

Als der Tod dann im 15. Jahrhundert selbstindig, ja
autonom zu werden begann, dnderte sich auch das Ver-
hdltnis zum Tod. Er wurde wieder etwas Fremdes, Be-
drohliches, ja Entsetzliches. Das 15. Jahrhundert hallt
denn auch wider vom «Gedenke des Todes, o Mensch!»
Drei Motive waren (nach Huizinga) in den Predigten und
in den kiinstlerischen Darstellungen massgebend: Wo sind
sie alle geblieben, die frither die Welt mit ihrer Herrlich-
keit fiillten? Dann das Motiv der schauernden Betrach-
tung der Verwesung all dessen, was einmal menschliche
Schonheit ausmachte. Schliesslich das Totentanzmotiv;
der Tod, der die Menschen mit sich zerrt, aus jedem Beruf
heraus, aus jedem Lebensalter. Der Totentanz und die
Verginglichkeitsdarstellungen nahmen damals geradezu
eine Vorrangstellung — in Plastik, Malerei, Literatur — ein.
Sie dienten als lebendige Illustrationen zu den Predigten,
die man tberall von den Kanzeln und an den Strassen-
ecken horte. Viele grosse Gemaélde hatten «den Triumph

Schweizer Heimwesen V/82



des Todes» zum Thema. (1538 verdffentlichte Hans Hol-
bein der Jiingere das erste Bilderbuch tiber den Tod. Die
Tanzpartner erscheinen als Skelette.)

Der Augenblick des Todes

Daneben  hielt ein anderer Gedanke die Todesfurcht
lebendig. Der Augenblick des Sterbens wurde immer be-
deutsamer. Der Tod — vorher das vertraute Spiegelbild des
Selbst — wird nun zum Tod, der ein Gesetzesvollstrecker
wird. Der Tod ist nicht mehr der lebenslange Begleiter,
sondern ist das Geschehen eines Augenblicks. Und das
wirkte sich auf die Einstellung zum Leben aus. Im Mittel-
alter gehorten Ewigkeit und Gegenwart selbstverstandlich
zur menschlichen Geschichte. Jetzt wird der Tod zu
einem Punkt, an dem die Uhrzeit endet und der Mensch
in die Ewigkeit eintritt. Die selbstverstindliche Einheit
zwischen Gegenwart und Ewigkeit wurde aufgelost. Der
Tod ist nicht mehr das Ende eines Lebensweges, der ge-
prigt ist von der Einheit von Tod und Leben, sondern
wird zu einem zeitlichen Ereignis. Er bedeutet das Einbre-
chen eines Fremden, das man zwar erwartet (und flirch-
tet), das aber nicht gleichsam zum menschlichen «Eigen-
tum» gehort.

Dieses punktuelle Todesverstandnis konnte sich entwic-
keln, weil das Christentum — im Gegensatz zu vielen anti-
ken Denkern — immer eine lineare Zeitvorstellung hatte.
Die Zeit begann einmal (mit der Schopfung) und kommt
zu einem Ende. Ahnlich betrachtete man nun auch das
Leben des einzelnen. Der Tod ist — wie librigens jedes an-
dere Ereignis — etwas Einzigartiges, Unwiederholbares
(vgl. Choron a.a.0. S. 25). Bekannte Abbildungen von da-
mals zeigen den Tod, der die Uhr schligt oder das Stun-
denglas hilt. Und alle Menschen stehen unter diesem
Uhr-Gesetz. (Damals ist auch das Ave-Maria entstan-
den: . .. bitte fiir uns, jetzt und in der Stunde des Todes).
Das Leben nach dem Tod ist nun auch nicht mehr eine
umgebildete Fortsetzung dieses irdischen Lebens, sondern
wird zum vollig unverdienten Gottesgeschenk im Himmel
oder zur furchtbaren Bestrafung in der Holle. Der Tod
wird zu einem eigentlichen, freilich nicht absoluten,
Ende. Und es kam auf dieses Ende an. Wehe, man liess
sich vom Tode {iberraschen und musste «unversehen» aus
dem Leben scheiden!

Damit stand nun auch jedermann, ob Mann, Frau oder
Kind, seinem Tod gegeniiber. Es entstanden Biicher der
«Sterbenskiinste». Ein Handbuch fiir das Geschéft des
Sterbens, ein praktischer Ratgeber, war etwa 200 Jahre
lang ein Bestseller (Der Tod in der Moderne, Hrsg. von
H. Ebeling, Konigstein 79, S. 191). Das Buch war fiir ein-
fache Menschen in der Welt, nicht etwa fiir Monche, ge-
schrieben. Diisternis und Todesangst plagten nun die
Menschen bis zur Verzweiflung. Wohin das fiihren konn-
te, zeigt die Geschichte «von einem Konig, der nie lachte,
weil er den Tod so fiirchtete. Das quélte seine Umgebung,
und als man ihn nach dem Grund frug, antwortete er mit
dem furchbaren Bilde: er lache nie, weil vier Lanzen ge-
gen seinen Korper gerichtet seien, die ithn durchbohren
wiirden, dusserte er ein Zeichen der Freude. Die erste
Lanze sei das bittere Leiden Christi, die zweite sei der Ge-
danke an den Tod, der die Stelle vom Leibe trenne, die
dritte Lanze sei die Ungewissheit der Todesstunde und die
Angst vor dem plotzlichen Tod, dem Tod in Siinden, und
die habe ithm alle irdischen Freude genommen, die vierte

Lanze endlich sei die Furcht vor dem jlingsten Gericht»
(Choron, S. 99).

Memento vivere

Der Umschlag konnte nicht ausbleiben. Der Mensch der
Renaissance wandte sich wieder starker dem Diesseits zu.
Er entdeckte von neuem die Welt und ihre Schonheiten:
man splirte plotzlich, dass das Leben etwas Herrliches ist.
Jetzt wurde das «Memento vivere» zum Schlagwort.
Selbst ein Toter ist nicht einfach tot. Er ist noch in vielfdl-
tiger Weise unter uns: zum Beispiel in den Werken, die er
geschaffen und hinterlassen hat. Damals wurde auch
das abendldndische Portrit «erfunden». Die ersten Por-
trits stellen Prinzen und Prinzessinnen dar und wurden
unmittelbar nach deren Tod aus dem Gedachtnis angefer-
tigt, damit die individuelle historische Personlichkeit der
Hingeschiedenen beim feierlichen Begrdbnis anwesend sei
(Arieés, a.a.0., S. 192). Man wollte der «Toten nicht als
Diamonen oder Geister, Heilige oder Symbole gedenken,
sondern als einer dauernden, personlichen historischen
Gegenwarty (a.a.0., 192).

Der natiirliche Tod

Diese Diesseitsorientierung schlug sich auch in den medi-
zinischen Biichern nieder. Der Arzt hatte zwei unter-
schiedliche Dienste zu verrichten; entweder die Heilung
zu unterstiitzen, oder zu einem leichten und schnellen
Tod zu verhelfen. Doch galt es Hand in Hand mit der Na-
tur zu arbeiten. Die Frage, ob die Medizin iiberhaupt Le-
ben verldngern konne, war an den Medizinschulen von
Palermo und Paris heiss umstritten. Viele arabische und
jiidische Arzte sprachen ihr diese Macht rundweg ab und
bezeichneten eine solchen Versuch, in die Ordnung der
Natur einzugreifen, als Blasphemie (Der Tod in der Mo-
derne, Hrsg. von H. Ebeling, Konigstein 79, S. 193). Auch
Paracelsus meinte, die Natur kenne die Grenzen ihrer
Bahn. Nach ihrem Plan weise sie jedem ihrer Geschopfe
seine eigene Lebensspanne zu, «so dass seine Energien
sich verbrauchen wihrend der Zeit, die zwischen dem Au-
genblick seiner Geburt und seinem vorbestimmten Ende
verstreicht. Der Tod des Menschen ist nichts anderes als
das Ende seiner tdglichen Arbeit, ein Ausatmen der Luft,
ein Verzehren seiner angeborenen balsamischen Krifte
der Selbstheilung, . . .(ebd., S. 195)».

Dieses «natiirliche» Denken fiihrte schliesslich dazu, dass
der menschliche Korper mehr und mehr vermaterialisiert,
zu einem Objekt gemacht wurde. Bis anhin hatte der
Leichnam etwas gegolten, er war nicht bloss ein Ding un-
ter Dihgen, sondern wurde wie eine Person behandelt. Er
hatte sogar eine rechtlich anerkannte Stellung. Der Tote
konnte die Lebenden juristisch belangen und auch von
ihnen belangt werden, ja der Tote konnte als Zeuge aufge-
rufen werden. Nun begann sich das zu dndern. In einem
lang andauernden Prozess setzte sich mehr und mehr die
Vorstellung des «natiirlichen» Todes durch. In der Litera-
tur der letzten vier Jahrhunderte wird der Ausdruck «na-
ttirlicher» Tod im Gegensatz zum «primitiven» Tod ver-
wendet. Man glaubt nicht mehr an die Einwirkung eines
todbringenden, unheimlichen, {ibernatiirlichen oder gétt-
lichen Agenten. Wenn man in der Moderne vom «natiirli-
chen» Tod wieder abriickt, dann nicht um nach einer
welttranszendenten Ursache des Todes zu suchen. Der
«moderne» Tod wird als Folge sozialer Ungerechtigkeit
oder als Ergebnis von Klassenkdmpfen, Terrorakten usw.

189



begriffen; auch als Tod am Brot, das heisst am Reichtum
und der mit ihm verbundenen Bezichungslosigkeit, die
nicht an den andern denkt (Dorothee Solle).

Die Vorstellung des «natiirlichen» Todes brachte nicht
nur eine andere Einstellung zum Tod, sondern auch zum
Leben, zur Krankheit usw. Der Leichnam kam nun ganz
selbstverstdndlich unter das Skalpell des Arztes. Zuerst
hatte die Sektion als «frevlerische Entweihung» und sinn-
lose Grausamkeit der Lebenden gegen die Toten gegolten
(so der Humanist Gerson). Um die Zeit als der Tod als
Person in Jedermann-Spielen aufzutreten begann, finden
wir den Leichnam erstmals als Lehrmaterial der Renais-
sance-Universitdten. Anfangs durfte das «Schauspiel» der
Sektion nur alle vier Jahre wiederholt werden, spiter
dann einmal pro Jahr, bis es zur gewohnlichen Arztaus-
bildung gehorte. Im 17. Jahrhundert wurde die Sektion
ein beliebtes Thema der Malerei. In den Niederlanden
war sie im Karneval ein Schauspiel, das zur Belustigung
aufgefiihrt wurde.

Der wiirdelose Tod

Damit war die Entwicklung eingeleitet, die uns heute oft
Miihe macht: die Vermarktung, Verkommerzialisierung,
Verobjektivierung des Todes. In vielen Spitdlern, zumal
auf Intensivstationen, wird ohne menschliche Wiirde ge-
storben, sich selbst ein Fremder, den Helfern hilflos aus-
geliefert, auch wenn man Franco oder Tito heisst.

Der auf sein Ende zugehende Mensch wird verplant, bis
zum letzten Atemzug. Rainer Maria Rilke hat dies einmal
so beschrieben: «Jetzt wird — fabrikmaéssig gestorben. Bei
so enormer Produktion ist der einzelne Tod nicht so gut
ausgefiihrt, aber darauf kommt es nicht an. Die Masse
macht es. Wer gibt heute noch etwas fiir einen gut ausge-
arbeiteten Tod? Niemand. Sogar die Reichen, die es sich
leisten konnten, ausfiihrlich zu sterben, fangen an, nach-
lassig und gleichgiiltig zu werden: der Wunsch einen eige-
nen Tod zu haben, wird immer seltener. Eine Weile noch,
und er wird ebenso selten sein wie ein eigenes Leben.
Gott, das ist alles da. Man kommt, man findet ein Leben
fertig, man hat es nur anzuziehen. Man will gehen oder
man ist gezwungen, nur keine Anstrengung: Voila votre
mort, Monsieur. Man stirbt, wie es gerade kommt, man
stirbt den Tod, der zu der Krankheit gehort, die man hat.
Denn seit man alle Krankheiten kennt, weiss man auch,
dass die verschiedenen letalen Abschliisse zu den Krank-
heiten gehoren und nicht zu den Menschen, und der
Kranke hat sozusagen nichts zu tun. In den Sanatorien
...stirbt man einen von der Anstalt angestellten Tod,
das wird gern gesehen. Wenn man zu Hause stirbt, ist es
natiirlich, jenen hoflichen Tod der guten Kreise zu wih-
len, mit dem gleichsam das Begridbnis erster Klasse schon
anfiangt und die ganzé Folge seiner wunderbaren Gebriu-
che ... (Rainer Maria Rilke, Die Aufzeichnungen des
Malte Laurids Brigge, Suhrkamp 1975, Band 343,
SoL1/12)»

Unsterblichkeit

Unser Gang durch die Kulturgeschichte hat, meine ich,
gezeigt, dass Sterben-Konnen und Leben-Konnen mitein-
ander zusammenhédngen. Unser Verhdltnis zum Tod be-
stimmt auch unser Leben! Darum lohnt es, sich nun auch
ein paar grundsitzliche Gedanken zum Tode zu stellen.

190

«Ohne das Gefiihl eines Zusammenhangs im Ganzen,
ohne Sinnegefiihle und leitende hochste Idee kann weder
der einzelne noch das Volk existieren. Es gibt aber auf Er-
den nur eine hochste Idee, die von der Unsterblichkeit der
menschlichen Seele. Denn alle anderen hochsten Ideen,
von denen Menschen leben kdnnen, sind Folgerungen aus
der einen» (Dostojewski).

Seit der Antike bis heute gab und gibt es Denker, die sich
mit der Unsterblichkeitsfrage als einer der vornehmsten
Aufgaben der Philosophie beschiftigt haben. Dabei waren
die verschiedenen Antworten jeweils auch ein Reflex der
personlichen Lebenseinstellung und Lebensgestaltung.
Wohl gemerkt, ich spreche von der Unsterblichkeit, nicht
von der christlichen Auferstehung. Letztere ist eine Ange-
legenheit des religiosen Glaubens (Prof. Christen wird
dariiber sprechen), erstere dagegen eine philosophische
Frage. Gewiss, es haben sich beide Vorstellungskreise,
philosophische Unsterblichkeitslehre und christlicher
Auferstehungsglauben, miteinander auch verbunden und
vermischt. Haufig stiitzte das eine das andere. Und das be-
deutet auch, dass der Fragenkomplex vielschichtig ist.

Noch im 18. und zum Teil im 19. Jahrhundert bewegte
das Leben nach dem Tode das Denken geradezu leiden-
schaftlich. Das Aufkommen des Materialismus um die
Mitte des vorigen Jahrhunderts liess dieses Problem dann
aber in den Hintergrund treten. Der biologische Ansatz,
der den Tod in den Naturprozess einebnet, gewann an Bo-
den. Die Uberzeugung von einem Weiterleben nach dem
Tode, sei es aus denkerischen, sei es aus Glaubensgriin-
den, schwichte sich ab. Selbst das Interesse an der Frage
nahm ab.

Und doch gab es nie einfach ein Entweder-Oder. Immer
wieder eindringlich stellt sich das Todesproblem da, wo
jemand durch die Furcht vor dem Sterben, durch Enttidu-
schung iiber die Vergédnglichkeit des Lebens, aber auch
durch die Undenkbarkeit simplen Verloschens geistbe-
stimmter Personalitit erfasst wird. Was fiir Primitive eine
Gewissheit war, ndmlich das Weiterleben nach dem
Tode, blieb beziehungsweise wurde flir viele «wenigstens»
zu einer Hoffnung. Die bedridngende Frage aber blieb:
Was ist das eigentlich der Tod?

Derjenige, der die Unsterblichkeit leugnet und iiberzeugt
ist, nach dem biologischen Tod sei alles vorbei, miisste
auf iiberzeugende Weise erkliren kénnen, warum viele
Menschen eine eigentliche Sehnsucht nach Ewigem in
sich tragen. Oft zeigt sich diese geradezu als ein inneres
Bedriangtwerden. Die Erfahrung des Sterbens um uns wie
in uns selber ldsst dann dem Geist keine Ruhe. Wenn je-
der Mensch zum totalen Sterben, ohne Hoffnung, geboren
ist, kann dies schliesslich unsere Vernunft nicht unberiihrt
lassen. Deshalb ist die denkerische Verarbeitung des To-
des auch eine wichtige, ja notwendige Hilfe zur Bewilti-
gung des Lebens. «Mitten im Leben sind wir vom Tod
umgeben» — damit versuchten die verschiedensten Denker
im Laufe der Jahrtausende irgendwie fertig zu werden.

. Ihre Gedanken scheinen mir heute noch einen hilfreichen

Zugang zur personlichen Todes- beziehungsweise Lebens-
bewiltigung zu schaffen.

Wenn der Grieche dem Toten zurief: «Sei frohlich!’» und
diesen dann sprechen liess: «Sei auch du frohlichl», so

war das Ausdruck denkerischer Auseinandersetzung mit

Schweizer Heimwesen V/82



dem Tode. Denn wie kann denn der Mensch in diesem
Leben eigentlich frohlich sein, wenn er doch weiss, dass er
sterben muss? Die Todeserfahrung ist untriiglich, ganz ge-
wiss. Doch gibt es in der Geschichte unzdhlige Zeugnisse
dafiir, dass Menschen sogar angesichts des Todes echt
frohlich waren. Wie ist das moglich, wenn doch alles
zu Ende geht, scheinbar alles sinnlos ist? Ist so etwas tiber-
haupt zu denken?

Gewiss, so iiberlegten schon antike Denker, der Leib des
Menschen zerfdllt nach dem Tode. Was aber hélt ihn
denn vor dem Tode zusammen? Lésst sich der Mensch
etwa als zufdllige Ansammlung von Materie-Teilchen
(Atomen) begreifen? Muss man nicht eher ein Lebens-
prinzip, und zwar ein geistiges Lebensprinzip, in oder
hinter allen Lebenszusammenhédngen des Menschen an-
nehmen, das ein sinnvolles, geistbeseeltes Tun und Han-
deln ermoglicht? Was tun denn zum Beispiel wir, hier im
Saal, zu dieser Stunde? Wir denken, iiberlegen, stellen uns
im Geiste Zusammenhénge vor, wir fassen zusammen,
blindeln Erfahrungen, solche die schon lange zurtickliegen
mit ganz neuen. Geistige Tétigkeit iiberstieg schon immer
das nur Vordergriindige. Unsere kulturgeschichtliche
Uberlegungen zum Tode im ersten Teil zeugen davon. Be-
grabnisstitten aus urmenschlichen Zeiten, Riten, Brdu-
che, Todesfeiern usw. weisen darauf hin, dass Geist tétig
ist, das heisst nicht aufgeht und sich zufrieden gibt mit
dem was unmittelbar gesehen und gehort werden kann.
Im Gegensatz zum Tier, das gegenwartsbezogen lebt, er-
fassen wir Menschen immer schon auch abwesende «Din-
ge», vergangene wie kiinftige. Wir priifen auch, wihlen
aus, setzen uns bewusst fiir etwas ein.

Ein wesentliches Merkmal geistiger Fahigkeiten ist, Gren-
zen und Gesetzlichkeiten, die Physisch-Korperlichem ge-
setzt sind, hinter sich zu lassen. Im Erinnern zum Beispiel
wird das Zeitrad zuriickgedreht. Im Erkennen {ibersteigen
wir Raum- und Zeitgebundenheit. Ahnliches gilt auch fiir
das Wollen, die Liebe, die Hoffnung. Verwundert es da,
dass es Menschen gibt, die sich auf den Tod geradezu
freuen konnen? Wo ist eigentlich menschliches Leben be-
heimatet? Die Sinne fassen Begrenztes, Endliches, Ver-
gangliches, Sterbliches; Geist aber ist immer auch dariiber
hinaus. Er fasst selbst den Gedanken der Unsterblichkeit.
Und recht besehen ist das Unsterbliche doch mehr als das
Sterbliche!

Wenn der Geist aber Unsterbliches fassen kann, so iiber-
legte Platon (427-347 v.Chr.), muss er dann nicht selber
etwas Unsterbliches an sich haben? Bei Platon gewann
iibrigens die Auseinandersetzung um das Problem des To-
des die Gestalt, welche das abendldandische Denken bis in
die Gegenwart hinein bestimmt. Dem Leibe nach leben
wir in der Welt des Werdens und des Vergehens; wir sind
dabei getragen vom Wissen um Unvergéingliches und von
der Sehnsucht nach Bleibendem. Wir sind Wanderer zwi-
schen zwei Welten, aber das wahre, eigentliche Leben
liegt in der Ewigkeit. Damit ist zugleich Wichtiges gesagt
zu unserem verginglichen Korper. Selbstverstindlich
braucht er Pflege, Sorge, medizinische Betreuung usw., er
ist ja durchseelt. Aber die eigentliche Pflege und Sorge gilt
dem Dahinterstehenden, dem Ewigen in uns.

Platons Denken ist dialektisch, das heisst Gegensétzliches
einbeziehend und miteinander vermittelnd. Vor allem be-
schiftigt ihn eben der grosse Gegensatz von Sichtbarem

und Unsichtbarem, von Verganglichem und Unvergingli-
chem, von Zeitlichem und Ewigem. Die Seele ist fiir ihn
von unteilbarer, geistiger Natur. Sie ist nicht etwas Zu-
sammengesetztes, wie der sichtbare Leib, und ist deshalb
unaufloslich, das heisst unsterblich. Das Wesen der Seele
namlich ist (geistiges) Leben, also genau das Gegenteil des
Todes. Sie kann deshalb ebensowenig sterben wie das
«Feuer» kalt werden. Deshalb kann Platon schreiben:
«Sobald der Tod den Menschen antritt, stirbt das was
sterblich ist an ihm. Doch das Unsterbliche, die Seele,
geht heil und ungestort von dannen, ganz leise hat sie sich
dem Tod entzogen. Kein Zweifel also die Seele ist un-
sterblich.»

Platons Verstdndnis von Tod und Unsterblichkeit hat —
wie gesagt — die westliche Welt tiber zwei Jahrtausende be-
stimmt. Es hat die christlichen Aussagen tiber Tod, Hoff-
nung und Leben jenseits der Todesgrenze tief mitgeprégt.
Auch Platons Gegner blieben weithin an seine Auffassun-
gen gebunden. Platons Lehre stelle die eigentliche Grund-
lage der gesamten Metaphysik dar; das {iibrige seien
eigentlich nur «Fussnoten» dazu, meinte einmal ein mo-
derner Denker (Whitehaed, 1861-1947). Ob das iibertrie-
ben ist, sei dahingestellt. Es ist jedoch Tatsache, dass Pla-
tons Denken von den grossen der Geistes-Geschichte im-
mer wieder aufgenommen, erweitert, prézisiert wurde. Ich
denke an Thomas von Aquin, an Kant, Fichte, Hegel und
andere. Und das Grundanliegen, das Platon zum Kiinder
der Unsterblichkeit machte, bewegt uns auch heute, viel-
leicht sogar mehr denn je. Sind wir denn, so fragen viele,
reduzierbar auf einen biologischen Leib, auf eine soziale
Herkunft, auf einige unbewusste psychische Gesetze, auf
eine kulturelle Entwicklung usw.? Weist denn nicht unse-
re geistige Tatigkeit tiber all diese Begebenheiten hinaus?

SEIN zum Tode

Wenn auch die Moderne von neuen Fragestellungen her
an die denkerische Bewaltigung des Todes angeht, ist doch
auch sie von der gleichen Grundfrage wie Platon angestos-
sen, namlich der nach dem Eigentlichen im Menschen.
Bezogen auf unser Thema hat das wohl keiner in unserem
Jahrhundert so eindringlich durchdacht wie Martin Hei-
degger. Den Tod bloss als biologisches oder allgemeines
Schicksal zu sehen, wiirde nach ithm der Bedeutung des
Todes in keiner Weise gerecht. Das Dasein des Menschen
lduft nicht einfach innerhalb einer vorgegebenen objekti-
ven Zeit ab. Wire der Mensch nicht urspriinglich, das
heisst innerlich und existenziell, ein Verzeitlichter, gdbe
es die Moglichkeit eines objektiven Zeitbewusstseins
nicht. Gerade als sich verstehende Existenz wird der
Mensch zuinnerst von der Tatsache des Todes betroffen.
Er erfihrt darin das Nichts, das jede seiner Leistungen be-
droht, auch seine denkerischen. Eine rein objektive Be-
trachtung des Todes ist daher grundsétzlich unangemes-
sen. Der Tod ist fiir menschliches Existieren insofern we-
sentlich als es gilt, entschlossen im Angesicht des Todes
zu leben. Nur wer nicht bloss biologisch dahinlebt, son-
dern die grundsitzliche Bedrohung durch den Tod ent-
schlossen aushilt, gewinnt existenzielle, das heisst
menschliche Lebenstiefe. Bewusst das Sein-zum-Tode le-
ben heisst sein Leben zu wagen, auch wenn es keine Si-
cherheit und keine Endgiiltigkeit gibt. Erst das macht uns
wach, hellhorig, fiir das Erfahren des Eigentlichen!

191



	Tod und Leben : eine kulturgeschichtliche Betrachtung

