
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 53 (1982)

Heft: 6

Artikel: Mit dem Sterben leben : der Tod als biologischer Prozess

Autor: Mohr, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-809891

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-809891
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mit dem Sterben leben:

Der Tod als biologischer Prozess

Von Dr. med. P. Mohr, Affoltern am Albis*

Der Tod ist und bleibt das unabwendbare Schicksal aller
Menschen und hat die Menschen in ihrem Vorstellungsvermögen

schon immer beschäftigt, obwohl wir heute das
Gefühl haben, dass der Tod aus dem Bewusstsein unserer
Gesellschaft verdrängt wird - vor allem dann, wenn er die
nächsten Angehörigen oder die eigene Familie betrifft.

Depersonalisierung des Sterbens

Das Sterben findet heute vorwiegend im Krankenhaus
statt und hat sich zum Teil sehr entpersönlicht. Der
Sterbende wird heute leider aus der Gesellschaft
ausgegliedert, obwohl wir tagtäglich im Fernsehen, Radio und
Zeitung mit dem Tod konfrontiert werden und obwohl die

.moderne Literatur sich mit dem Tod auseinandersetzt. Es

scheint, dass die Literatur hier eine Alibifunktion
übernimmt und dass die Gesellschaft sich mit dem eigenen
Sterben und mit dem Tod der nächsten Angehörigen
überhaupt nicht auseinandersetzt. Man hofft immer noch,
dass das Spital vielleicht-doch noch einen Weg findet, den
Tod zu überwinden, und meint, dass die Pflege durch
professionelle Flelfer wie Ärzte und Schwestern für den
Patienten idealer sei, als die häusliche Pflege.

Sicher ist es so, dass wir mit der Entwicklung der
Intensivmedizin auch eine andere Definition des Todes
übernehmen müssen, welche seither aber zu einem
brennenden Problem geworden ist und zum Gegenstand
zahlreicher Diskussionen und Publikationen. Auch die
Laien beschäftigen die im Grenzfeld zwischen Leben und
Tod auftauchenden Fragen immer mehr, und es wurde
auch immer schwieriger, Stellungnahmen zur Definition
des Todes und zur Festlegung des Zeitpunktes zu erarbeiten.

Wir dürfen nie vergessen: Seitdem wir über Möglichkeiten
verfügen, die dem Tod zugrunde liegenden pathogenetischen

Vorgänge aufzuklären und auf dieser Grundlage Art
und Zeit seines Auftretens zu beeinflussen, können wir
viele Patienten, die früher zur Feststellung des Todes
ausreichende Symptome gezeigt hatten, für Jahre oder
sogar Jahrzehnte wieder dem Leben zurückgeben. Dabei
kommt es keineswegs zu einer Wiedererweckung von
Toten, sondern nur zu einer Wiederherstellung von vitalen

Organfunktionen, die im Begriffe waren, auszufallen,

* Vortrag gehalten am VSA-Fortbildungskurs 1981 fur Altersheimleitung
und Kaderpersonal in St. Gallen; Tagungsthema: «Mit dem Sterben
leben».

oder bereits vorübergehend ausgefallen waren und deren
Erlöschen - wenn sie irreversibel geblieben wären - den
Tod bedeutet hätte.

Zu einem gefahrlichen Trugschluss

Es kommt nun zu einem gefährlichen Trugschluss, indem
man sagt: Den Tod kann man als einen Zustand definieren,

aus dem heraus eine dauerhafte Wiederbelebung
nicht mehr gelingt. Eine solche Begriffsbestimmung wäre
aber meiner Meinung nach sehr falsch, weil sie zu einer
einseitigen Interpretation führen würde und immer zur
Folge hätte, dass, bevor jemand wirklich tot ist, Wieder-
belebungsmassnahmen erforderlich seien.

Früher war das für uns Ärzte ja sehr viel einfacher. Früher
war die Definition des Todes gegeben, wenn die Atmung
und die Herzaktion ausgefallen waren. Diese Tatsache ist
auch heute noch im Bewusstsein vieler Menschen verankert,

kann aber nicht mehr als haltbar bezeichnet werden.
Das heisst: Stillstand von Atmung und Kreislauf ist nicht
gleichbedeutend mit dem Eintreten des Todes. Das ergibt
sich auch aus den Behandlungsmöglichkeiten der modernen

Medizin, zum Beispiel Ausschaltung der Spontanatmung

bei künstlicher Beatmung, Überbrückung einer
zentralen Atemlähmung, bewusste Stilllegung der Herz-
Kreislauf- und Atemtätigkeit durch die Herz-Lungen-
maschine usw. Wir müssen heute, wenn wir die Definition

des Todes angehen wollen, sicher auch genau definieren,

was eigentlich Leben heisst, und erst über diese
Definition dann zur Todesdefinition kommen.

Wir dürfen bei der Definition von Leben nicht nur das
menschliche Leben in Zellen und Organen sehen, das
heisst wird dürfen nicht nur die biologische Seite des
Lebens, sondern wir müssen unbedingt auch die psychische

Seite des Lebens sehen, ferner die soziologischen und
auch die mythologischen Aspekte eines Individuums
betrachten. Nur dadurch lässt sich die unverwechselbare
Einmaligkeit eines jeden Menschen darstellen.

Man sieht daraus, dass es also sehr zweifelhaft ist, wenn
man das menschliche Leben exakt naturwissenschaftlich

definieren will.

Wenn wir nun aber diese Definition vom Menschen und
vom Leben nehmen, dann müssen wir sehen, dass dem
Gehirn des Menschen doch eine zentrale Rolle zukommt.
Das heisst: Die Leibhaftigkeit des Menschseins setzt die
Funktion des Gehirnes voraus, welches dann nachher

251



auch ermöglicht, als Mensch zu leben, zu fühlen und zu
denken. Selbst beim Gehirn, welches ja die empfindlichsten

Zellen enthält, finden wir unterschiedliche Empfindlichkeit

der einzelnen Anteile.

So tritt bei Blutunerbruch nach 7 bis 8 Sekunden Bewusst-
losigkeit ein. Nach 20 bis 30 Sekunden können wir im
Elektroenzephalogramm eine spontane Aktivität der
Grosshirnrinde nicht mehr nachweisen. Die älteren
Abschnitte des Gehirns, wie zum Beispiel das Stammhirn,
die Medulla oblongata mit den Zentren für Atmung und
Kreislauf besitzen aber eine längere Überlebenszeit, als
das Grosshirn.

Ebenso ist die Überlebenszeit des Rückenmarkes länger
als die des Stammhirns. Das zeigt auch, wieso nach
Wiederbelebung bei einzelnen Fällen gewisse neurologische

und spinale Reflexe noch beobachtet werden können,

obwohl sehr viel Hirnsubstanz zugrundegegangen
ist. Die hier angegebenen Zeiten sind natürlich noch sehr
stark abhängig vom allgemeinen Stoffwechsel. Sie werden
um so länger, je tiefer die Körpertemperaturen sind. Sie
sehen also: die zentrale Stellung des Gehirns bei der
Erörterung von Grenzfallen zwischen Leben und Tod hat
dazu geführt, dass heute das Herz seine Schlüsselposition
als Zentralorgan des menschlichen Organismus verloren
hat und dass an dessen Stelle das Gehirn getreten ist.
Ebenso müssen wir klar sehen, dass man nur vom Tod
sprechen kann, wenn man die Erscheinungen des Lebens
ihm zugrunde legt.

Ausfall aller Hirnfunktionen - der Tod

So ist der Tod summarisch definiert durch das irreversible
Erlöschen der Lebenserscheinung in dem betreffenden
Individuum. Aufgrund der Erkenntnisse und Erfahrungen
können wir also den Tod definieren als einen Ausfall aller
Hirnfunktionen. Es muss uns aber auch klar sein, dass der
Übergang zwischen Leben und Tod immer allmählich
erfolgt. Es lässt sich weder funktionell noch strukturell der
Eintritt des Todes ganz exakt bestimmen. Wir unterscheiden

ja aus diesem Grund auch immer wieder als Phase
zwischen Leben und Tod die sogenannte Agonie, die
eigentlich einen labilen Gleichgewichtszustand zwischen
Leben und Tod darstellt. Wir dürfen aber nicht vergessen,
dass die rein juristische Definition des Todes bis heute in
keinem Lande durchgeführt wurde und dass es aus diesem
Grunde für den Arzt oft eine schwierige Entscheidung ist,
wann er den Tod genau annehmen will.

In unserer heutigen Medizin haben wir die zweifellos
berechtigten Bestrebungen nach Vervollkommnung unserer

Mittel und Methoden durchgeführt. Wir haben bis
heute auch recht viele Erfolge vorweisen können. Dabei
ist jedoch nicht zu übersehen, dass wir gerade in unsereren
zivilisierten Ländern, in unsern technisch gut ausgerüsteten

Kliniken nur allzu leicht in die Versuchung kommen,
das gesamte Repertoire der heutigen Therapien einzusetzen.

Wir verfallen dann sehr gerne einer übertriebenen
illusionären Fortschrittsgläubigkeit und vergessen dabei
den Sinn unseres ärztlichen Auftrages.

Dies kann dazu führen, dass wir Gefahr laufen, in der
technischen Durchführbarkeit einer Massnahme die

alleinige Veranlassung zur Indikationsstellung zu
sehen.

Der leichteste Weg für den Arzt

Wohl jeder Arzt, der längere Zeit an einer grossen Klinik
tätig war, hat solche Situationen erlebt. Es ist sicher
derjenige Weg, der am leichtesten zu begehen ist und der
nie zu juristischen Komplikationen führt. Aber erst mit
einer gewissen Erfahrung lernt man auch als Arzt, mit der
Begrenztheit des eigenen Könnens und Wissens besser
umzugehen. Alle unsere Anstrengungen und Wiederbele-
bungsmassnahmen dürfen nur dann eingesetzt werden,
wenn wir das Gesamtvolumen des Patienten miteinbeziehen.

Dies führt natürlich zur weiteren Frage nach der
Erhaltung des Lebens mit allen Mitteln.

Zweifellos muss uns das höchste Gebot des ärztlichen
Handelns sein, das Leben des Patienten zu erhalten, wie
wir das auch mit dem hyppokratischen Eid geschworen
haben. Aber auch hier gilt wiederum, dass wir uns die
Definition des menschlichen Lebens vor Augen führen
müssen und dann sehen, dass die Verpflichtung nicht der
Bewahrung eines biologischen Lebens ohne Sicherung der
sogenannten Mensch-Qualität gelten kann. Das klinische
Interesse zielt nicht darauf, einzelne Zellen lebensfähig zu
erhalten, sondern es geht vielmehr um das Schicksal des
Gesamtmenschen.

Sie alle kennen die grauenhaften Endzustände unserer
therapeutischen Bemühungen. Wer täglich vor einem
Leben steht, dessen geistig-seelische Funktionen völlig
erloschen sind, das keinerlei Reize mehr aufnehmen und
beantworten kann .und in. dessen Zustand nicht die
geringsten Veränderungen erkennbar sind, dessen Organe
aber dank unserer Massnahmen (künstliche Beatmung,
Infusionstherapie, künstliche Nieren) noch wie ein
physikalisch-chemisches System funktionieren, der muss doch
nach dem Sinn und der Berechtigung unseres ärztlichen
Handelns in solchen Fällen fragen und endlich das
Menschsein dieses Wesens anzweifeln.

So wird aber für uns Ärzte die Situation in der heutigen
Medizin oft sehr viel schwieriger, indem wir nicht nur die
Machbarkeit prüfen müssen, sondern auch die Frage nach
der Erlaubtheit des technisch Möglichen aufwerfen müssen.

Der Einsatz eines Apparates kann bei uns durchaus
nur Selbstzweck sein. Dann würden wir im Menschen nur
einen Funktionsträger sehen und uns mit der Überzeugung,

alle technischen Möglichkeiten aufgeboten zu
haben, nur allzuleicht und gefahrlich beruhigen. Dies führt
dann wieder zu einer masslosen Überschätzung dessen,
was exakt naturwissenschaftlich verstehbar und damit
auch technisch machbar ist. Es ist auch etwas sehr
Gefahrliches, indem dann die Arzt-Patientenbeziehung
oft nur noch eine technische Begegnung ist.

Wichtig: Menschliche Begegnung im Gespräch

Wir müssen heute wieder versuchen, in der Begegnung
mit dem Patienten das Gespräch zu pflegen und unsere
ärztlichen Bemühungen nicht allein nur in der Erringung

252 Schweizer Heimwesen VI/82



eines technischen Erfolges zu sehen. Das tönt vielleicht
sehr banal. Vergessen Sie aber nicht, dass vor allem auch
die Öffentlichkeitsorgane wie Zeitungen, Fernsehen usw.
die medizinischen Sensationen rein technischer Art in den

Vordergrund spielen und die Beziehungen zwischen Arzt
und Patient mit dem Gespräch, vor allem mit dem
Verständnis für den Menschen, damit unter der
Gesamtbevölkerung eher herabsetzt. Wir müssen im Gespräch
wieder lernen, den Menschen in seinen drei Phasen - wie
wir diese auch schon betont haben - nämlich seiner
psychischen, seiner körperlichen und seiner mystischen
Phase zu verstehen. Bei der Verlängerung des Lebens um
jeden Preis müssen wir uns immer nach dem Sinn unserer
Massnahmen fragen.

Diese Frage nach dem Sinn unserer Massnahmen
stellt den Arzt vor eine schwere Entscheidung.

Wir müssen uns diese Frage in Zusammenarbeit mit den

Verwandten, wenn möglich mit andern Kollegen, mit den
Schwestern, stellen, mit allen dazu gehörenden Überlegungen.

Bei solchen Entscheidungen dürfen wir nie nur
auf die Verwandten abstellen, denn gerade da können
schwere nicht verarbeitete Probleme in der Familie zu
einer Fehlentscheidung führen. Gleichzeitig ist aber zu
betonen, dass es nicht dem Arzt zusteht, mit seinem
Urteil über den Wert oder den Unwert des dem Kranken
noch verbleibenden Lebensrestes zu entscheiden. Das
heisst sowohl aus rechtlichen, wie aber auch aus
moralisch-ethischen und religiösen Gründen muss dem Arzt
untersagt sein, das Leben seines Patienten aktiv zu
beenden, auch wenn er von Mitleid überwältigt zu werden
droht. Keinem menschlichen Wesen kann eine solche
Autorität zugebilligt werden, ohne dass es in Gefahr gerät,
seiner Urteilskraft zuviel zuzumuten. Wir müssen das hier
betonen, da wir doch recht viel mit diesem Standpunkt
konfrontiert werden.

Ärztliche Belastung im Grenzbereich des Lebens

Ich möchte hier noch einige Worte verlieren über die
ärztliche Entscheidung in einem solchen Fall. Die Tragweite

und Belastung bei Entscheidungen in der Grenzphase
zwischen Leben und Tod kann eigentlich nur der

ermessen, der die Konfliktsituation in diesem Bereich aus
seinem eigenen Erleben kennt. Bei entscheidungsfähigen
Kranken ist für uns als Ärzte die Situation wesentlich
erleichtert. Dafür ist sie um so belastender bei demjenigen
Patienten, der zu keiner Willensäusserung mehr fähig ist.

Täglich müssen wir Ärzte solche Entscheidungen fallen,
wobei wir dies oft noch unter Zeitnot tun müssen.
Manchmal stehen uns ja zur begründeten Entscheidung
nur Sekunden zur Verfügung. Dabei ist nicht zu vergessen,

dass auch ein Verzicht auf Therapie eine Entscheidung

ist. Wir sind aus diesem Grund auch häufig in der
Öffentlichkeit angegriffen worden, indem man behauptet,
dass wir die Richter über Leben und Tod seien. Der Arzt
masse sich dieses Recht an. Jeder gewissenhaft seinen
Beruf ausübende Arzt und jeder mit dieser Grenzproblematik

aus eigenem Leben vertraute Mediziner weiss
indessen, dass man nicht von einer Anmassung in der
Rolle eines Richters über Leben und Tod sprechen kann,

Aargauische Fachschule
für Heimerziehung Brugg

Weiterbildungskurs
für Erzieher

zum Praktikumsanleiter

Kursziel:

Berufsbegleitende Ausbildung für Heimerzieher und
Heimerzieherinnen zum Praktikumsanleiter.

Vermittlung von theoretischen und praktischen
Grundlagen für die Ausbildung und Betreuung von
Praktikanten im Heim.

Kursinhalt:
Entwicklung und Festigung der Persönlichkeit.

Stellung und Funktion des Praktikumsanleiters.

Umgang mit pädagogischen und rollentypischen
Konflikten.

Systematische Erarbeitung eines Pflichtenheftes.

Gruppen- und Einzelsupervision.

Aufnahmebedingungen:
Abgeschlossene Berufsausbildung an einer von der
SAH anerkannten Grundausbildungsstätte.
1 Jahr Berufserfahrung im Heim.

Möglichkeit einer Praktikumsanleitung während des
Kurses.

Kursausweis:
Die Absolventen erhalten einen von der SAH
anerkannten Ausweis.

Kursbeginn:
November 1982

Kursstruktur:
Kompaktkurse und einzelne Kurstage (insgesamt 22
Tage), verteilt über ein Jahr.

Einzelsupervision (12 Sitzungen à 2 Stunden).

Kursleitung:
Peter Hunziker, lie. phil., und verschiedene
Fachdozenten.

Kursort:
Aargauische Fachschule für Heimerziehung, Brugg

Tagungsstätten
Kurskosten:
Zirka Fr. 1000 - zuzüglich Reisespesen und
Verpflegungskosten.

Veranstalter:
Aargauische Fachschule für Heimerziehung, Brugg.
Anmeldeschluss:
28. August 1982

Anmeldeformulare und weitere Unterlagen können
bezogen werden bei der Aargauischen Fachschule für
Heimerziehung, Baslerstrasse 43, 5200 Brugg,
Telefon 056 41 74 14.

253



sondern nur von einer Übernahme oder vom Zufallen der
schweren Bürde einer solchen Entscheidung.

Die ständig erweiterten Möglichkeiten der heutigen Medizin

stellen uns Ärzte vor immer härtere Entscheidungen,
die man ertragen, ja auf sich nehmen muss. Ich kann
Ihnen sagen, dass dies für uns oft zu einer sehr schweren
Last wird, ja zu einer Überlastung und Überforderung. Es

ist jedoch eine Illusion anzunehmen, wir Mediziner
könnten solche Entscheidungen wegen ihrer Tragweite
umgehen. Leider ist es auch so, dass das individuelle
Verhalten jedes Arztes und jedes Patienten dazu führt,
dass man nicht gewisse Normen festlegen kann.

Es gibt keine kasuistischen Regeln für den Arzt

In diesem Grenzbereich gibt es keine kasuistische Regeln
für Entscheidungen. Ebenso ist es eine Illusion und
utopische Vorstellung zu fordern, der Arzt könne und
müsse seine Entscheidungen allein auf naturwissenschaftlich

objektive Kriterien begründen. Ich zum Beispiel wäre
natürlich froh, wenn man das machen könnte. Dies würde
einem die Arbeit als Arzt häufig erleichtern. Wir dürfen
aber nie vergessen, dass sich die Subjektivität in der
Medizin wohl niemals ganz ausschliessen lässt und dass

wir aus diesem Grund auch nie nur objektive Maßstäbe
für diesen Grenzbereich aufstellen können.

Die Betreuung und die Pflege von schwerkranken und
sterbenden Patienten ist auch eine Aufgabe des Arztes
und der Schwester. Dieses Gebot zu echter Hilfe beim
Sterben bekommt in unserer heutigen Gesellschaft wieder
einen höheren Stellenwert, als das der Lebenserhaltung
mit allen Mitteln und allen Konsequenzen. Wir müssen
hier aber noch einmal deutlich unterscheiden zwischen
passiver und aktiver Sterbehilfe. Die passive Sterbehilfe
unter Beachtung des tatsächlichen oder mutmasslichen
Willens des Patienten wird heute nahezu einmütig
befürwortet, wozu neben der Sicherung der Grundbedürfnisse
auch Basis-Therapien gehören, das heisst Ernährung,
Sicherung freier Atemwege, hygienische Pflege, ebenso die
Verabreichung von Sauerstoff, Schmerz- und
Beruhigungsmitteln. Dagegen gehören hier technisch mögliche
oder bereits eingeleitete Lebensverlängerungsmassnah-
men nicht dazu.

Die Betreuung und Pflege von schwerkranken und
sterbenden Menschen ist uns nur möglich, wenn wir von
einem echten Interesse, von grosser innerer Anteilnahme

am Schicksal eines Menschen erfüllt sind.

Wir müssen daher mit allen unsern Mitteln versuchen,
mit dem Mitmenschen in Kontakt zu kommen. Dies
können wir nur mit dem Gespräch. Das Gespräch soll
aber nicht nur das Reden, sondern vor allem das Hinhören

und das Anhören beinhalten. Erst im Gespräch
können wir den ganzen Menschen erfassen und so auch
die verschiedenen Phasen des schwerkranken und sterbenden

Menschen kennen lernen. Unsere Gespräche mit dem
Patienten bestehen leider sehr oft aus einem Monolog, vor
dem wir uns unbedingt hüten müssen. Das führt dazu,
dass wir dann das Gefühl haben, dass wir uns mit dem
Patienten sehr auseinandergesetzt hätten, obschon der
Patient von seinen Sorgen überhaupt nichts sagen konnte.
Es muss uns klar sein, dass der Patient nach solchen

Monologen zwar weiss, wie wir die Probleme lösen
würden, nicht aber, wie er das tun kann.

Wir müssen uns darin üben, dem Patienten mehr
zuzuhören, als selber zu reden. Wir müssen auch
lernen, ein plötzlich auftretendes Schweigen durchzuhalten,

statt es mit vielen Worten zu übertönen.

Häufig kommt es im Verlauf eines intensiven Gesprächs
dazu, dass der Patient in Tränen ausbricht. Wie peinlich
ist das, wie extrem reagieren wir da immer; mit einem
ganzen Schwall von Trostworten reden wir auf ihn ein
und machen, dass er so schnell wie möglich aus dem
Weinen herauskommt. Aber gerade das Weinen sollten
wir nicht stoppen, denn hinter dem Weinen kommt oft
die Flut von angestauten Emotionen, und unerwartete
Probleme treten zutage. Wir müssen lernen, das Weinen
zu ertragen. Wir müssen lernen zuzuhören, ohne ständig
Ratschläge zu erteilen.

Ein Gespräch mit dem Patienten in dieser Situation zu
führen, bedingt aber, dass wir dem Patienten die
Wahrheit sagen.

Die Erfahrung zeigt, dass ein Patient, der an einer
schweren unheilbaren Krankheit leidet, dies spürt und
merkt. Er erlebt, dass sich sein Gesundheitszustand
immer mehr verschlechtert. Auch die Umwelt reagiert
anders und lässt ihn spüren, dass er ein unheilbar
erkrankter Mensch ist. Man ist mit ihm sehr zuvorkommend,

hält aber Distanz. Man diskutiert viel weniger
heftig mit ihm, man zieht sich sogar aus Angst vor
Ansteckung oder andern nicht existierenden Gefahren vor
ihm zurück. Die Erfahrung zeigt auch, dass Patienten,
welche die Wahrheit über ihr Kranksein nicht wissen,
weil man sie vor ihnen versteckt, unter einer extremen
Angst leiden.

Diese Angst wird als eine Angst vor dem Unbekannten,
eine Angst vor der Ungewissheit, eine Angst vor dem
Alleinsein beschrieben. Der Patient, der die Wahrheit
nicht kennt und allein gelassen wird, kann Angstzustände
sehr viel schwerer überwinden, als derjenige, der die
Wahrheit kennt und der sich über seine Ängste aussprechen

kann. Den Vorwurf, den wir immer wieder hören,
wenn wir die Wahrheit sagen, dass der Patient dann in
eine tiefe Depression falle und dass die Selbstmordgefahr
sehr stark ansteige, können wir heute recht eindeutig
widerlegen. Einige Studien zeigen sehr deutlich, dass bei
Patienten, die die Wahrheit wissen, keine erhöhte
Selbstmordrate gegenüber der Normalbevölkerung vorhanden
ist. Hingegen erleben wir immer wieder, dass das
Verschweigen der Wahrheit die Patienten viel unsicherer und
einsamer macht, als dies der Schock der Wahrheit tut.

Wahrheit darf Hoffnung nicht auslöschen

Wichtig jedoch ist, dass Wahrheit und Hoffnung sich
nicht ausschliessen. Die Wahrheit darf auf keinen Fall
jeden Hoffnungsstrahl auslöschen und nie dürfen wir die
Hoffnung ganz begraben. Wir können so dem Patienten
auch nie eine genaue Prognose stellen, das heisst, wir
können ihm nie sagen, wie lange er noch zu leben hat.
Auch hier dürfen wir nicht vergessen, dass jeder Mensch
ein individuelles Wesen ist und die Statistik sich nicht auf

254 Schweizer Heimwesen VI/82



jedes einzelne Individuum übertragen lässt. Sicher ist es

so, dass wenn wir dem Patienten die Wahrheit sagen, uns
das anfanglich als der kompliziertere und mühsamere
Weg vorkommt. Der Patient wird uns ja vorerst mit
seinen Gefühlen überschwemmen, und er wird viel Zeit
brauchen, um diese Wahrheit akzeptieren zu können.
Trotzdem ist es aber sicher der Weg, der zu einer
fruchtbaren Begegnung und einem Gefühl der Gemeinschaft

im Leben des Patienten führen kann. Immer wieder
erleben wir, zu welcher Grösse sich der Patient in den
letzten Stunden erheben kann und wie Isolation und
Einsamkeit im Sterben durchbrochen werden können.

Die verschiedenen Phasen des Sterbens nach Kübler-Ross

Nachdem wir dem Patienten die Wahrheit gesagt haben,
erleben wir immer wieder die verschiedenen Phasen des

Sterbens, wie sie Elisabeth Kübler-Ross in ihrem Buch
beschrieben hat.

In der ersten Phase, welche Frau Kübler die Phase der
Verleugnung nennt, zeigt es sich, dass der Patient nicht
wahr haben will, dass seine Krankheit so schlimm ist. Wir
dürfen auch nicht vergessen, dass diese Verleugnung eine
der wirksamsten Abwehrhaltungen des Patienten ist.
Einige Patienten behaupten auch, nie über ihre Diagnose
informiert worden zu sein, obwohl dies geschehen ist.
Eine gewisse Art der Verleugnung zeigt sich bei vielen
Patienten auch in der Tendenz zur Verharmlosung oder
einer Überbetonung der optimistischen Einstellung der
Therapie gegenüber. Wichtig erscheint mir, dass wir diese

Verleugnung im Anfangsstadium nicht mit allen Mitteln
durchbrechen müssen, sondern dass wir sie als Mechanismus

betrachten, der den Kranken anfanglich vor den
Folgen der Angst schützt. Im Gespräch mit den Patienten
finden wir dann sicher heraus, ob er diese Verleugnung
nur zum Schutz seiner Umgebung aufrecht erhalten will
oder ob er wirklich seine Krankheit ganz verleugnen
möchte.

Die zweite Phase, die Phase der Aggression zeigt sich
immer wieder mit dem trotzigen Auflehnen «Warum
gerade ich?». Hier reagiert der Patient auf zwei Arten.
Entweder richtet sich seine Aggression gegen sich selbst,
indem er das Gefühl hat, er selbst sei böse und schlecht
und habe aus diesem Grunde, quasi als Strafe Gottes, die
Krankheit erlitten. Diese Reaktion wird dann beim
Patienten eine Depression auslösen. Viel häufiger finden wir
aber den Patienten, dem die Umwelt plötzlich böse und
schlecht erscheint, der sich angegriffen fühlt und das
Gefühl hat, die Umwelt bekämpfe ihn oder wolle ihn gar
zerstören. Dies führt zu Wut- und Zornäusserungen, die
sich vor allem gegen die nähere Umgebung, gegen
Familienangehörige, Ärzte und Krankenschwestern richtet und
für diese oft recht schwer zu ertragen ist.

Es ist gefahrlich, auf diese Aggressionen mit Gegenaggressionen

zu reagieren oder sich aus Wut wegen diesen
Aggressionen ganz vom Kranken zurückzuziehen. Es soll
uns eine Hilfe sein,, wenn wir die Ursache dieser Aggressionen

kennen. Wir müssen ja sehen, dass diese Aggressionen

in der Persönlichkeit des Patienten selbst liegen.
Diese Persönlichkeit wurde zutiefst verletzt durch die
Krankheit. Wir müssen sehen, wie Patienten in dieser
Phase neidisch auf ihre gesunde Umgebung reagieren, wie

sie nicht begreifen, wieso gerade er betroffen wird und
nicht die andern. Es ist ja auf alle Fälle schwer, als
Kranker und Behinderter von unserer Umwelt angenommen

zu werden. Dass man, wenn man an einer chronischen

oder zum Tode führenden Krankheit leidet, oft
Neid empfindet gegenüber den Gesunden, ist doch eigentlich

nur verständlich. Wir wollen auch über diesen Neid
und über diese Aggression mit dem Patienten sprechen.
Wir sollen uns immer wieder bemühen, auf ihn zuzugehen

und mit ihm über seine Probleme reden. Wir werden
dann erleben, dass die Aggression schliesslich sich abbaut
und es zur Entspannung kommt.

Wir finden dann die dritte Phase, die Phase des Verhandeins.

Diese erleben wir oft nur indirekt. Wir sehen, dass
der Patient sich genau an sämtliche ärztlichen Vorschriften

hält, dem Pflegepersonal gegenüber zuvorkommend
und entgegenkommend ist. Diese Phase dürfen wir nicht
ausnützen. Wir dürfen nicht die Abhängigkeit des Patienten

fordern. Wir müssen versuchen, dass eine gewisse
Eigenaktivität beim Patienten unbedingt erhalten bleibt.
Sonst geht seine Autonomie verloren, und sein eigentliches

Menschsein ist gefährdet. Obwohl sich der Patient
nun an alles, was von medizinischer und von pflegerischer
Seite her vorgeschlagen wird, hält, merkt er, dass seine
Krankheit trotzdem weiter fortschreitet. Und da wächst
auch das Misstrauen gegenüber der Umgebung.

Hier beginnt nun die Phase der Depression., Die Angst
dominiert das Denken des Patienten. Er gerät immer
mehr in die vorher beschriebene Isolationsangst, in eine
Trennungsangst. Er hat Angst vor den Verlusten, die sein
Tod mit sich bringen wird, er hat Angst vor der Zukunft.
Die Umgebung, die Angehörigen, aber auch wir, die
Ärzte, geraten sehr gerne in Gefahr, die Depression mit
Teilwahrheiten abzuschwächen, indem wir behaupten, es

werde schon wieder besser. Diese Teilwahrheiten sind
aber gefährlich, denn durch Verleugnen der Tatsachen
können wir die Depression nie überwinden. Die Verleugnung

führt im Gegenteil immer wieder zu einer vermehrten

Isolation des Patienten. Die Phase der Depression ist
notwendig für die Verarbeitung der Krankheit und des
Todes. Es ist wichtig, dass wir mit dem Patienten auch
darüber sprechen. Wir müssen auch wissen, dass der
Patient in dieser depressiven Phase noch einmal die
Ursache seiner Krankheit häufig in einem Versagen
innerhalb seines Lebens sieht und dadurch in massive
Schuldgefühle gerät. In Gesprächen sollten wir versuchen,
Verknüpfungen von Schuld- und Angstgefühlen zu lösen
und so dem Patienten wenigstens hier eine Hilfe zu sein.
In diesem Gespräch der Depressionsphase fühlen wir uns
oft überfordert, denn auch wir können ja dem Patienten
nicht sagen, wie seine Zukunft aussieht. Auch wir haben
den Sterbevorgang noch nie erlebt und können hier nur
als Zuhörer wirken, ohne dass wir Ratschläge erteilen
können. Manchmal können wir ihm helfen, mit der
Vergangenheit Frieden zu schliessen, ihm vielleicht sogar
einen Sinn seines bisherigen Lebens aufzuzeigen.

Auch das Schweigen kann eine Hilfe sein

Im letzten Stadium, dem der Zustimmung, wird -das

Schweigen vorherrschen. Hier ist es wichtig, dass wir
wissen, dass das Schweigen aber nicht das Alleinsein
bedeutet. Wir müssen darauf achten, dass der Sterbende

255



nicht allein gelassen wird. Regelmässige Besuche ohne
viel Worte, dafür mit Gesten, wie das Trinkeneinflössen,
die Stirne abkühlen, das heisst körperliche Kontakte,
können die Trennungsangst, die jeden Sterbenden auch in
dieser Phase noch befallt, mildern. Vergessen wir nicht,
dass für viele Patienten nicht der Tod das grösste Problem
ist, sondern diese Phase der Trennung. Deshalb dürfen
wir den Sterbenden nie allein lassen. Aus diesem Grund
muss ich auch immer wieder betonen, dass Sterben zu
Hause für den Betroffenen sicher humaner ist, als das
Sterben in einem Spital. Da aber das Sterben im Spital
heute doch noch in der überwiegenden Mehrzahl der
Sterbefalle im Vordergrund steht, sollten wir versuchen,
dass der Patient im Spital immer von seinen Angehörigen
betreut werden kann. Es ist äusserst wichtig, dass wir in
dieser Phase im körperlichen Kontakt mit dem Patienten
stehen, dass er spürt, dass wir bei ihm sind, auch dann,
wenn wir das Gefühl haben, dass er nicht mehr bei
Bewusstsein ist.

Zum Schluss möchte ich doch noch betonen, dass ich
unbedingt dafür bin, dass wir die Schmerzen, die bei
Sterbenden auftreten, bekämpfen. Der Schmerz ist häufig
ein ganz zentrales Problem, und gegenüber dem Schmerz
ist der eigene Wille machtlos. Im Schmerz ist der Patient
zusätzlich isoliert und fühlt sich vollends im Stiche
gelassen. Soll man den Schmerz mit vorzeitiger Gabe von
Medikamenten vermeiden helfen, auch wenn der Patient
noch nicht darum bittet? Ich glaube nicht, dass der
Schmerz eine Erfahrung ist, die der sterbende Mensch -
wie so oft behauptet wird - noch durchmachen muss,
sondern ich bin überzeugt, dass wir hier dem Patienten
unbedingt entgegen kommen müssen und so die
Schmerzbekämpfung bis an die Grenze des Tragbaren treiben.
Wenn wir so den sterbenden Patienten betreuen können,
werden wir sehen, dass die Begegnung mit dem Tod und
mit dem Sterben für uns selber sehr wichtig ist und unsere
persönliche Entwicklung fordert und stärkt und dass wir
durch die Betreuung von Sterbenden auch eine grosse
medizinische Aufgabe erfüllen können.

Dr. h. c. Maria Meyer f
In Zürich ist Frau Maria Emma Meyer,
langjährige Zentralsekretärin der Pro
Infirmis, im Alter von 81 Jahren verstorben.

Die Trauerfeier fand am 10. Juni statt.
Die Verstorbene, um die es in den letzten
Jahren eher still geworden war, hatte
sich ihr Leben lang voll den Schwachen
und Hilfsbedürftigen gewidmet, weshalb
ihr verdienterweise die Würde des Doktors

der Medizin ehrenhalber verliehen
wurde.

Der VSA dankte ihr mit der Verleihung
der Ehrenmitgliedschaft. Ein Nachruf
wird folgen.

Heilpäd. Seminar Zürich

Heilpädagogische Woche
für Heimerzieher

Zielsetzungen: Dem Teilnehmer soll die Tätigkeit
als Heimerzieherdadurch erleichtert werden, dass
er seine pädagogische Haltung vertiefen und sie
auf die heilpädagogische Situation hin abwandeln
lernt.

Erfahrungsaustausch: Mit Berufskollegen und
-kolleginnen über Freuden und Leiden dereigenen
Tätigkeit in persönlicher und offener Art diskutieren,

sich anregen lassen und andere anregen.

Heilpädagogische Grundfragen: Anhand von
exemplarischen Situationen aus dem Alltag der
Teilnehmer möchten wir über heilpädagogische
Grundfragen nachdenken und Lösungen erarbeiten.

Selbsterkenntnis: Wie gehe ich mit mir selber um,
zum Beispiel mit meiner Macht und meiner
Ohnmacht? Wie leite ich mich selber? Durch andere
Kursteilnehmer kann ich erfahren, wie sie mich
erleben.

Gestalterisches Tun: Durch gestalterisches Tun
eigenes Erleben vertiefter wahrnehmen und seine
Möglichkeiten erweitern.

Psychohygiene: Freude erleben und Mut holen;
entspannen; innerlich ruhiger und sicherer werden.

Kursleitung: Dr. Sibilla Uebelmann, Dr. Hans
Näf, Dr. Ruedi Arn

Zeit: Montag, 27. September 1982,
10.00 Uhr bis
Freitag, 1. Oktober 1982,14.00
Uhr

Ort: Hotel Viktoria, 6086 Hasliberg
Reuti

Kursgebühr: Fr. 350 -

Unterkunft/ Doppelzimmer Fr. 39 - pro
PerVerpflegung: son und Tag, Einerzimmer Fr.

42.-pro Person undTag
(Halbpension)

Anmeldung bis Ende Juli 1982 an das
Heilpädagogische Seminar Zürich,
Kantonsschulstrasse 1, 8001 Zürich

256



VSA-Seminar im Krankenheim Nidelbad Rüschlikon

Altwerden ist unser Schicksal -
Wir wollen das
Alter positiv gestalten

Der Kurs richtet sich in erster Linie an Heimleute, die alte Menschen zu betreuen und zu pflegen
haben, ist aber auch weiteren Interessenten zugänglich.

Kursdaten 1. bis 3. September 1982

Beginn am Mittwoch, 1. September, um 12.00 Uhr, mit dem Mittagessen
Abschluss am Freitag, 3. September, nach dem Mittagessen

Kursleitung Suzanne Dreifuss, Zürich, unter Mitarbeit von

- Elisabeth Baumann, Lehrerin für Krankenpflege
an der Pflegerinnenschule Toggenburg-Linth

- Peter Hüberli, Oberpfleger, Dübendorf
und unter Mitwirkung der Referenten

- Dr. med. Peider Mohr, Chefarzt, Affoltern a. A.

(«Rehabilitation im Alter»)'

- Dr. rer. pol. Robert Zimmermann, Soziologe, Zürich
(«Die Bedeutung der Umgebung für den Menschen besonders im Alter»)

Kursziel Wir möchten in diesem Seminar gemeinsam herausfinden, wieviel Positives das
Leben für alte Menschen haben kann und wie wir ihnen zu einem sinnvollen
Dasein verhelfen können — wieviel Positives liegt darin aber auch für uns
Heimleute, die wir mit den Betagten arbeiten, im Hinblick auf unser eigenes
Alter!

Kurskosten Fr. 250.— für VSA-Mitglieder und Mitarbeiter von VSA-Heimen
Fr. 300.— für übrige Teilnehmer
Unterkunft und Verpflegung im Nidelbad, Vollpension zirka Fr. 50.— pro Tag
separat.

Anmeldung Bis 14. August an Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich

Talon Seminar Dreifuss Nidelbad

Name, Vorname

Adresse des Heims

Unterschrift, Datum

Persönliche Mitgliedschaft oder VSA-Mitgliedschaft des Heims Ja Nein

Unterkunft erwünscht Ja Nein

257



VSA Arbeitstagung für Leiter und Mitarbeiter
von Heimen für erziehungsschwierige Kinder und Jugendliche

Ist Strafe unvermeidlich?
Montag, 13. September 1982, bis Dienstag, 14. September 1982,
im Schloss Hünigen, Konolfingen
Leitung: Dr. Imeda Abbt

PROGRAMM

Montag 13. September 1982

10.00 Uhr Eröffnung

10.30 «Kulturgeschichtliche Aspekte zur Strafe»
Referat: Dr. I. Abbt
anschliessend Diskussion

12.00 Mittagessen

14.00 «Pädagogische Aspekte zur Strafe»
Referat: Dr. P. Schmid, Heilpädagogisches Seminar, Zürich
anschliessend Diskussion und Gruppenarbeit

20.00 «Schloss-Abend»

Dienstag 14. September 1982

09.00 Uhr Podiumsdiskussion: «Ist Strafe unvermeidlich?
Teilnehmer: Hans Berger, Aathal; Dr. Hans Häberli, Hausen a.A.; Kurt Kneringer, Männedorf;
Hans Rudolf Scheurer, Boiligen
Leitung: Fritz Müller, Basel, Vizepräsident VSA

12.00 Mittagessen

14.00 Vertiefung und Verarbeitung der Tagung

17.00 Schluss

Kurskosten Fr. 180.-. Für VSA-Mitglieder und für Teilnehmer aus VSA-Heimen Fr. 140.-.
Unterkunft und Verpflegung im Schloss Hünigen. Vollpension zirka Fr. 75 - separat.

Anmeldeschluss 28. August 1982

Anmeldung «ist Strafe unvermeidlich?» / Schloss Hünigen

Name, Vorname

Name des Heims

PLZ, Ort

Datum, Unterschrift ;

VSA-Mitgliedschaft des Heims DJa Nein

Persönliche Mitgliedschaft DJa Nein
Unterkunft erwünscht DJa Nein

Talon einsenden an Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich, bis spätestens 28. August 1982

258 - Schweizer Heimwesen VI/82



Zu Recht hat sich gegen Behauptungen und Vermutungen
dieser Art der Zürcher Altersheimleiter Max Stehle zur
Wehr gesetzt («NZZ» Nr. 90/82, S. 61). Vom «Winterthu-
rer Modell» zum «Herisauer-Modell» - die «Modelle»
kommen und gehen. Was sind sie anderes als zu Stein
gewordene Wunschvorstellungen von Schmugglern? Ich
scheue mich nicht zu sagen, es sei Schmuggelei, wenn
man so tut und den Anschein erweckt, als hätten wir
Menschen (auch unter dem Aspekt des Reifens und der
Vollendung) den Anspruch lediglich auf ein Glücklichsein,

wie es Professor Narziss versteht.

Sicher: Glücklichsein möchten wir alle, doch was heisst
denn schon Glück? Jedenfalls sind Glück und Unglück
nicht eine Frage architektonisch-planerischer Modelle.
Aber natürlich ist auch nicht alles grundfalsch, was
Dutler und seine Gefolgsleute behaupten. Auch mich
befallt das Albdrücken, wenn ich bisweilen jene
Altersheim-Wolkenkratzer vor Augen bekomme, die in den
Städten häufig sind. Schliesslich hat sogar ein Mann vom
Rang eines Justus Dahinden die Entwicklung zum Hochhaus

unlängst als menschenunfreundliche Fehlentwicklung

taxiert. Bloss: Sind jene Türme aus Stahl und Beton
für Betagte nicht ebenfalls von Missionaren erstellt worden,

sind sie nicht ebenfalls Denkmäler, in denen sich

Dutler-Kollegen gern bespiegeln?

*

Man kann in jenen Türmen, jenen Wohnmaschinen,
Zeichen sehen. Man kann an ihnen ablesen, dass die
Segregation in der menschlichen Gesellschaft eine Realität

ist und dass sie vor der Integration Vorrang hat. Man
kann, wenn man will. Doch was soll's? Dann sind sie
auch Zeichen für unser ungeklärtes, von allerlei Ängsten

erfülltes Verhältnis zum Altern, zur Krankheit, zur
Gebrechlichkeit. Sie sind in diesem Falle freilich nur
Zeichen, Symptome, nicht die Ursache selber. Wo man bloss

Symptome bekämpft, ist die Sicht auf die Ursache selbst
verstellt.

Die verstellte Sicht ist - machen wir's kurz - die Folge
einer bestimmten Art des Denkens. Ladislaus Boros
spricht vom rechnenden Denken/dem er das besinnliche
Denken gegenüberstellt. «Heute wird leidenschaftlich
berechnet, geplant, geforscht, untersucht», sagt er. «Dieses
Rechnen und Planen orientiert sich am Gegebenen, an
Fakten. Es ist kein besinnliches Denken, nicht ein Denken,

das dem Sinn nachdenkt, der in allem waltet, was
ist». Doch was geschieht, wenn ein Mensch nachdenklich
wird? «Er blickt in die Ferne, in das Unerreichbare und
trotzdem Notwendige; auf das, was er nicht bewältigen
kann und wovon trotzdem sein Schicksal abhängig ist.
Das Nachdenken ereignet sich in der Ruhe, im Abwarten,
in der Gelassenheit. Es ist eine Tugend, die mühsam
eingeübt werden muss: die Fähigkeit, sich in die Nähe des

Geschöpflichen begeben zu können» (Geborgene Existenz,
Herder-Verlag 1975).

Dem scharfsinnigen Leser, der in Schule und Beruf zum
berechnend-planenden Denken und Handeln erzogen
worden ist, müssen Sätze wie diese zunächst unverständlich

sein, müssen ihm vorkommen wie Spanisch oder
Chinesisch. Was heisst das denn schon: fähig werden, sich
in die Nähe des Geschöpflichen zu begeben? Was lässt
sich mit einem solchen besinnlichen Denken denn schon
machen und bewirken? Schlichte Antwort: Nichts. Es

führt lediglich weg von der Schmuggelei. Man kann sich
mit ihm keine Denkmäler bauen. Man hat das auch nicht
mehr nötig.

H SAP 1/81Obermatratzen
In jedem Bett ist die Obermatratze
ein wesentlicher Bestandteil für
körperliches Wohlbefinden.
Darüber hinaus muss sie
strapazierfest, desinfizierbar, waschbar

und staubfrei sein. Embru führt
für Ihren Bedarf 5 besondere
Clinic-Obermatratzen. Rufen Sie
uns an und verlangen Sie Unterlagen,

Angebote und Muster.

Embru-Werke, Kranken- und Pflegemöbel, 8630 Rüti
Telefon 055/31 28 44

Embru bringt Komfort ins Heim

259


	Mit dem Sterben leben : der Tod als biologischer Prozess

