
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 53 (1982)

Heft: 4

Artikel: Chancengleichheit in biblischer Sicht

Autor: Müller, Alois

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-809872

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-809872
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Chancengleichheit in biblischer Sicht
Von Prof. Dr. Alois Müller, Luzern*

Für den schlichten Christen scheint es etwas
Selbstverständliches zu sein, dass er eine enge Beziehung annimmt
zwischen jedem Anliegen, das ihm wichtig ist, und der
Bibel. Er möchte wissen: Was sagt die Bibel zu dem, was
sagt die Bibel zu jenem - was sagt die Bibel zur
Chancengleichheit?

Der Theologe hingegen ist zuerst etwas verdattert, wenn
ihm eine solche Frage gestellt wird. Zu oft haben seine
beruflichen Vorfahren oder auch er selber sich anheischig
gemacht, das oder jenes «mit der Bibel zu beweisen», und
sind kurze Zeit später damit abgefahren, zuerst natürlich
bei Kollegen.

Aber der Theologe hat heute ernsthafte Gründe, auf solche

Fragen nach einer biblischen Antwort mit Vorsicht zu
reagieren.

Er muss sich zum Beispiel überlegen: Sind unsere heutigen

Fragestellungen überhaupt auch Fragestellungen der
Bibel? In welcher Form kommt ein Thema allenfalls in
der Schrift vor, wenn man ihr etwas entnehmen will?

Aber auch: Sind die biblischen Antworten noch unsere
Antworten? Oder: Hält die Bibel zu einer Frage
grundsätzliche Antworten bereit oder nur beiläufig zeitbedingte?

Damit wir also bei unserer Frage von der Bibel den richtigen

Gebrauch machen, muss ich meinen Überlegungen
folgenden Verlauf geben:

Im Rahmen der
Vortragsreihe «Heim(at)
zwischen Macht und
Neid», die im Zentrum
der VSA-
Jahresversammlung
1981 stand, sprach in
Einsiedeln zum Ab-
schluss Prof. Dr. A.
Müller als Theologe
über «Chancengleichheit

in biblischer Sicht»
Stand das Einsiedler
Tagungsthema mit den
sogenannten Jugendunruhen

in engem
Zusammenhang, ist die
Aktualität des Themas
der diesjährigen VSA-
Tagung in Basel
-«Probleme der Profes-
sionalisierung» -
anderen Ursprungs.

1. Ich frage zuerst: Was bedeutet unsere Frage nach der
Chancengleichheit? Dann wissen wir, was wir eigentlich
suchen wollen in der Bibel.

2. Es schliesst sich an die Frage: Was für Perspektiven
liefert die Bibel zu unserem Thema?

3. Und erst dann können wir überlegen, wie uns allenfalls
das Wort der Bibel, viel eher aber der Geist der Bibel
inspirieren und orientieren kann, wenn wir im richtigen
Sinn Chancengleichheit zu unserem Ziel machen wollen.

1. Was enthält unser Anliegen der Chancengleichheit?

Ausgangspunkt unseres Problems ist die Beobachtung,
dass Menschen schon im Beginn einer Sache, vor jeder
eigenen Leistung oder Handlung, ungleiche Chancen
haben, um irgendein erstrebtes und berechtigtes Ziel zu
erreichen. (Beispiele brauchen hier und jetzt nicht mehr
bemüht zu werden.) Diese Chancenungleichheit beruht also
auf Ursachen, die ausserhalb der Verantwortung oder der
Natur der Menschen liegen. Aber worauf beruhen sie

dann? Das Wort la chance, vom lat. cadentia, meint
eigentlich den Fall der Würfel, weist also die ganze Frage
dem Zufall zu, dem Glücksspiel. Es war aber wohl noch
keiner Zeit so sehr wie der unseren bewusst, dass das, was
wir Chancenungleichheit nennen, seine Ursachen weitge-

* Vortrag gehalten an der Jahresversammlung 1981 des VSA in Einsie-
dein.

hend in Ordnungen der Menschen hat. Am häufigsten
werden wohl namhaft gemacht das soziale Milieu, in dem
ein Mensch aufwächst, dann der Schultypus, der in einem
Gemeinwesen verwirklicht ist, und der einer bestimmten
Begabungsrichtung von vornherein mehr angepasst ist als
einer andern, jene also begünstigt, diese benachteiligt. Ein
grosser Nachteil kann sodann ein Minderheitsstatus
sein, sei er völkisch, politisch, religiös oder anderswie
bedingt. Gesondert zu nennen ist heute die Chancenungleichheit

aufgrund der Geschlechtszugehörigkeit, das

heisst aufgrund davon, wie in einer Gesellschaft die
Geschlechtszugehörigkeit gewertet wird.

Wir sind also heute nicht mehr allgemein gewillt,
Unterschiede, die auf geséllschaftlichen Gesetzmässigkeiten
beruhen, mit Spielerglück und Spielerpech gleichzusetzen
und uns damit abzufinden. Wir halten dieser für die Be-

123



günstigten bequemen Auffassung vor allem das moralische

Postulat der Ebenbürtigkeit aller Menschen entgegen,

was besagen will: Es bestehen keine Rangunterschiede
durch die Geburt, von (der sozialen) Geburt an; die

Startchance muss für jeden gleich sein, was die Möglichkeiten

betrifft, welche die Gesellschaft gewährt.
Unterschiede sind höchstens legitim aufgrund eigener innerer
Voraussetzungen, die unbeeinflussbar sind, wie
Intelligenztyp und Intelligenzquotient, Charakterstruktur; oder
veränderlich, aber willkürlich wie Leistungsbereitschaft
und ähnliches.

Wichtiges Moment der Chancengleichheit, wie wir sie

vertreten, ist auch, dass nicht die Bedingungen der einen
Ebene auf eine andere Ebene übertragen werden, dass

zum Beispiel die berufliche Karriere nicht von der
Parteizugehörigkeit abhängen darf, der soziale Status nicht vom
Geschlecht oder von der Religion, usw.

Schliesslich verstehen wir unter Chancengleichheit einen
Grundstatus, der allen gleichermassen zukommt und
keinem verweigert wird, wie die Grundpostulate der
Menschenwürde oder der Gleichheit vor dem Gesetz.

Unser Postulat der Chancengleichheit ist also einerseits
ein gesellschaftspolitisches, ein soziales Postulat; wir dürfen

es aber in seiner tiefsten Begründung füglich ein
moralisches Postulat nennen. Und darum wohl vermuten oder
hoffen wir, es werde in der Bibel eine Stütze finden.
Schauen wir also da näher hin.

2. Biblische Perspektiven zum Thema Chancengleichheit

Machen wir uns von vornherein klar: Das soziale Postulat
der Chancengleichheit ist eine moderne Frage. Darüber

haben wir von der Bibel - genauer: vorn sozialen Be-
wusstsein der damaligen Gesellschaft, nicht viel zu erwarten.

Wir müssen so vorgehen, dass wir nach vergleichbaren

Fragestellungen suchen, die für unser Thema entweder

indirekt oder analog, das heisst auf anderer Ebene,
etwas abwerfen, also Schlüsse erlauben. Wenn wir so vorgehen,

ist die Ernte nicht ganz so mager, wie ein
eingeschüchterter Theologe fürchten könnte.

1. Die Geschlechter

Untersuchen wir gleich einen nur allzu bekannten Text,
den sogenannten Zweiten Schöpfungsbericht. Er interpretiert

die Verschiedenheit der Geschlechter als Erschaffung
der Frau aus der Rippe des Mannes und als Gehilfin des

Mannes (Genesis 2,18-24). Ersteres bedeutet die volle
Ebenbürtigkeit der Frau zum Manne, im Gegensatz zu
den Tieren, die aus Ackerlehm geformt wurden. Der
Name Gehilfin bedeutet dementsprechend nicht die
untergeordnete Dienstbotin, sondern vielmehr den
Beistand, die notwendige Ergänzung; denn der Mann allein,
sagt der Text, ist noch nicht eine gute Schöpfung.

Der Fluch hingegen nach der Sünde lautet (Genesis 2,16):
«Du hast Verlangen nach deinem Mann, er aber wird
über dich herrschen.» Nicht Gottes Schöpferwille,
sondern Fluch und Sünde ist es also, dass der Mann über die
Frau herrscht. Ob man aus dieser Ur-Geschichte, diesem
Ur-Modell nicht schliessen darf: Immer wenn ein Mensch
einen Menschen beherrscht, ist es Fluch der Sünde?

2. Solidarität mit den Volksgenossen

Wir haben sodann die Gesetzgebung des Mose und späterer

Zeiten über Gottes Bundesvolk. Da wird betont - um
des Gottesbundes willen: «Was eure Brüder, die Israeliten,

angeht, so soll keiner über den andern mit Gewalt
herrschen» (Levitikus 25,46). Ein Volksgenosse darf nicht
wegen Verschuldung Sklave eines anderen werden (Levitikus

25,39-43; Deuteronomium 15,1-3). Später heisst es

dann: «Er darf dir sechs Jahre als Sklave dienen, aber im

siebten Jahr sollst du ihn als freien Mann entlassen»
(Deuteronomium 15,12-15; Exodus 21,2). Bedeutsam ist
an der ersten Stelle die Begründung: «Denk daran, als du
in Aegypten Sklave warst, hat der Herr, dein Gott, dich
freigekauft. Darum verpflichte ich dich heute auf dieses
Gebot.» (Deuteronomium 15,15). Der Israelit hat seinen
Nächsten freizulassen, weil er selber durch Gott ein
Freigelassener ist. Der tiefste Grund dieser «Chancengleichheit»

ist also das Vorbild des Handelns Gottes am
Menschen. Der Mensch muss seinen Bruder chancengleich
behandeln, weil Gott ihn selber so behandelt hat. Sehr
eindrücklich ist dieser Gedanke formuliert als Begründung
des Sabbatgebotes (Deuteronomium 5,12-15): «Sechs

Tage darfst du schaffen und jede Arbeit tun. Der siebte
Tag ist ein Ruhetag, dem Herrn, deinem Gott geweiht. An
ihm darfst du keine Arbeit tun: Du, dein Sohn und deine
Tochter, dein Sklave und deine Sklavin, dein Rind, dein
Esel und dein ganzes Vieh, und der Fremde, der in deinen
Stadtbereichen Wohnrecht hat.» (Das tönt zunächst wie
ein Arbeitsverbot. Aber der Deuteronomist fügt hinzu:)
«Dein Sklave und deine Sklavin sollen sich ausruhen wie
du. Denk daran: Als du in Aegypten Sklave warst, hat
dich der Herr, dein Gott, mit starker Hand und hoch
erhobenem Arm dort herausgeführt. Darum hat es dir der
Herr, dein Gott zur Pflicht gemacht, den Sabbat zu
halten.»

3. Solidarität mit den Fremden

Es gibt Texte, die den Fremden schlechter stellen als den
Volksgenossen (vgl. Levitikus 25,44f; Deuteronomium
15,3). Daneben stehen aber die schönen Texte wie Levitikus

19,33f: «Wenn bei dir ein Fremder in eurem Land
lebt, sollt ihr ihn nicht unterdrücken. Der Fremde, der
sich bei euch aufhält, soll euch wie ein Einheimischer
gelten, und du sollst ihn lieben wie dich selbst; denn ihr seid
selbst Fremde in Aegypten gewesen» (vgl. auch Exodus
22,20-26). In dieser ursprünglichen Form lautet also der
Gotteswille: Der Fremde soll gleiche Chancen haben wie
der Volksgenosse; denn Fremdheit kann die Situation
jedes Menschen sein.

Im Alten Testament sind also gewiss Ansätze zu einer
solidarischen Sozialordnung vorhanden, welche die
vorgegebenen Anlässe der Uügleichheit gerade nicht aus-

124 Schweizer Heimwesen IV/82



nutzt, sondern sie überwindet mit Berufung auf das
befreiende Handeln Gottes. Im Neuen Testament nun kehren

diese Ansätze nur in geringem Mass auf sozialer Ebene

wieder, aber sie werden theologisch radikalisiert.

postuliert nicht nur gleiche Chancen vor Gott für alle,
sondern er bewirkt sie, er setzt die Chancengleichheit (wobei

uns in diesem Zusammenhang dieses Wort schon
reichlich banal tönt).

4. Jesu Reich-Gottes-Perspektive

Jesus kündet die Machtergreifung durch Gott an, das

Gottesreich, und kennzeichnet dieses unter anderem gerade
als die Umkehrung der Chancen, die von den Menschen
ungleich verteilt wurden. Ich übersetze bewusst salopp:
«Die Armen sind die Glückspilze; das Gottesreich gehört
ihnen.
Die Gewaltlosen sind die Glückspilze, sie werden Erben
des (verheissenen) Landes sein» (Matthäus 5,3-12).
«Aber ihr Reichen seid die Pechvögel; ihr habt keinen
Trost mehr zu erwarten.
Die ihr jetzt satt seid, seid die Pechvögel: ihr werdet
hungern» (Lukas 6,20-26).
Sehr giftig bemerken darum die sozial und religiös
Bessergestellten: «Bei dem haben nur Dirnen und Kollaborateure

eine Chance» (vgl. Matthäus 11,19; 21,31 f).

Jesus liebte die paradoxen Aussagen. Mit solchen
Überspitzungen wollte er sagen: Vor Gott ist die Chancenungleichheit

der Menschen aufgehoben. In der Reich-Got-
tes-Perspektive der Bergpredigt wird sodann der Gedanke
radikalisiert, den wir soeben im Alten Testament gefunden

haben: Wir müssen so handeln, wie Gott handelt.
Und dann ist die extremste, paradoxeste Chancengleichheit

verwirklicht: «Ihr habt gehört, dass gesagt worden ist:
Deinen Nächsten sollst du lieben, deinen Feind hassen.

Ich aber sage euch: Liebt eure Feinde und betet für die,
die euch verfolgen, damit ihr Kinder eures Vaters im
Himmel werdet; denn der lässt seine Sonne aufgehen über
Bösen und Guten, und er lässt regnen über Gerechte und
Ungerechte Ihr sollt also vollkommen sein, wie euer
Vater im Himmel vollkommen ist» (Matthäus 5,43-48).

Da Jesus aber das Gottesreich in sich selber darstellte, tat
er, was er verkündete: Er hatte demonstrativ Umgang mit
den sozial Chancenlosen.

5. Jesu Tod für alle

Die letzte Bedeutung und Tiefe dieses Werkes Gottes am
Menschen zeigt sich aber in Jesu Sterben, das er selber
deutet als einen Sühnetod für «die vielen» (Matthäus
26,28) oder «für das Leben der Welt» (Johannes 6,51).
Von seinem Tod sind alle betroffen, zum Heil. Jesus

6. Die spannungsreiche Theologie des Paulus

Beim Apostel Paulus, diesem Theologen aus Leidenschaft,

finden wir nun in einem und demselben Römerbrief

eine ganze Skala von spannungsreichen Aussagen zu
unserer Frage.

Zunächst sieht er die Menschen unter einer negativen
Chancengleichheit: Alle haben gesündigt und ermangeln
der Herrlichkeit Gottes (Römerbrief3,23). Juden und
Heiden haben einander nichts vorzuwerfen (3,9).

Dann hat er aber auch die harten Worte, dass die
Menschen in der Hand Gottes sind wie Ton in Töpferhand,
vorausbestimmt entweder zu Gelassen des Zornes oder zu
Gefässen des Erbarmens (Römerbrief 9,19-24) - woraus
die absolute Chancenungleichheit der Prädestinationslehre

abgeleitet wurde. Aber sein Grübeln endet in der
befreienden Einsicht: Gott hat alle im Ungehorsam
verschlossen, um sich aller zu erbarmen (Römerbrief 11,32).
Nicht unerwähnt bleiben darf natürlich die Schlussfolgerung

des Paulus im Galaterbrief (3,26-28) über die Erlösung

in Christus: «Ihr seid alle durch den Glauben Kinder
Gottes in Christus Jesus. Es gibt nicht mehr Juden und
Griechen, nicht Sklaven und Freie, nicht Mann und Frau;
denn ihr alle seid einer in Christus Jesus.»

Hier geht es überall um die tiefsten theologischen
Perspektiven. Wo Paulus von der menschlichen Sozialordnung

spricht, ist er bekanntlich recht konservativ. Und
doch schlägt seine Theologie auf die Sozialordnung durch,
indem er die Chancengleichheit aller in der Gnade
verkündet: «Jeder, der etwas Gutes tut, wird es vom Herrn
zurückerhalten, ob er Sklave ist oder ein freier Mann.» So

sagt er denn den Herren: «Handelt in gleicher Weise gegen
eure Sklaven, droht ihnen nicht. Denn'ihr wisst, dass ihr
im Himmel einen gemeinsamen Herrn habt. Bei ihm gibt es

kein Ansehen der Person» (Epheserbrief 6,5-9). In einem
sehr globalen Sinn könnten schliesslich für unser Anliegen

noch herangezogen werden alle Mahnungen der
Apostelbriefe zu Liebe, Achtung, Zuvorkommenheit,
Hilfsbereitschaft. Solche Gesinnung führt gegebenenfalls dazu,
die Schäden der Chancenungleichheit zu mildern.

Nach dieser kleinen Ernte von Bibeltexten können wir
uns nun die letzte Frage stellen:

3. Kann uns der Geist der Bibel für «Chancengleichheit»
inspirieren?

Wie schon angetönt: Direkt und in unserem sozialen
Verständnis ist Weniges ausfindig zu machen, im Neuen
Testament noch weniger als im Alten Testament. Der
Grund für diese letzte Feststellung ist leicht zu erkennen.
Das Alte Testament war das Buch eines ganzen Volkes

und enthielt Gesetze für ein wirkliches gesellschaftliches
Funktionieren. Die Christengemeinden des Neuen Testaments

aber waren gesellschaftlich gesprochen bedeutungslose

Minderheiten. Es konnte ihnen trotz ihrem theologischen

Universalismus schon gar nicht in den Sinn kom-

125



men, mit gesellschaftsveränderndem Pathos aufzutreten;
sie mussten sich damit begnügen, im Schoss ihrer eigenen
kleinen Sekte Verhaltensregeln aufzustellen.

Trotzdem scheint mir in den erwähnten Schrifttexten eine
gewaltige Sprengkraft zu liegen - dieses Wort jetzt so
verstanden, wie ein Samenkorn Felsen sprengen kann.

1. «Nur» religiös?

Es könnte heute enttäuschen, dass vor allem im Neuen
Testament das ganze Problem auf die religiös-theologische

Ebene verlagert erscheint, und es könnte einem
engagierten Gesellschaftskritiker das Wort vom Opium des

Volkes in den Sinn kommen. Wir müssen uns aber klar
sein: Wenn eine Kultur religiös geprägt ist, dann hat es

den tiefgreifendsten Einfluss, wenn ein Sinnverständnis,
ein Postulat - in unserem Fall die Chancengleichheit -
sich eben auf der religiösen Ebene darstellt. Man ist umgekehrt

ja auch flugs bereit zu dem Flinweis, dass die religiöse

Vorstellungswelt wesentlich beeinflusst sei von den
gesellschaftlichen Gegebenheiten. Ein Mensch, für den die
religiösen Aussagen das tragende Fundament seines
Daseinsverständnisses sind, wird tatsächlich weitreichende
Schlussfolgerungen ziehen aus einer Aussage, dass vor
Gott kein Ansehen der Person gilt, dass es in Christus weder

Herren noch Knechte gibt. Sonst wäre Frau de

Meuron nicht zu ihrem Ausspruch veranlasst worden:
«Im Himmel simmer emal alli gliich. Aber hie uf Aerde
muess na Ornig sii!» Wir dürfen es auch einem Menschen
nicht zum Vorwurf machen, wenn er, für die Dauer
ungleicher sozialer Verhältnisse, sein Gleichgewicht und
seinen Frieden wahrt durch ein starkes Bewusstsein von seiner

Ebenbürtigkeit, ja Bevorzugung vor Gott. Aber darauf
beschränkt sich nicht der biblische Einfluss.

2. Grund der Chancengleichheit

Vielmehr ist zu sagen: Für den glaubenden Menschen ist
das Gottesverständnis, dass Gott alle Menschen liebt und
alle Christi Schwestern und Brüder sind, die entscheidende

und durchhaltende Begründung für das Postulat einer
sozialen Chancengleichheit. Diese zentrale Wahrheit der
christlichen Botschaft relativiert nämlich die sozialen
Ungleichheiten nicht nur in dem Sinn, dass sie leichter
erträglich werden, sondern zuallererst und nachhaltiger in
dem Sinn, dass ihnen die letzte Begründung entzogen
wird. Nicht umsonst suchen Ideologien der Chancenungleichheit

krampfhaft nach einer religiösen Begründung,
wie etwa das südafrikanische Apartheidregime.

Eine letzte Begründungssicherheit des Postulats der
Chancengleichheit werden wir angesichts bestimmter
Trendwenden vielleicht bald dringend nötig haben. Nicht nur
geht in unserem Wirtschaftssystem das Ringen weiter
zwischen dem alt-liberalen Kampfruf «Freie Bahn dem
Tüchtigen» (der einst Chancengleichheit des Tüchtigen
mit dem Standesprivilegierten wollte), und der Sorge um
die heute Schwächeren. Sondern es ist vor allem
hinzuweisen auf das, was ich zu nennen wage den latenten
Faschismus eines bestimmten naturwissenschaftlichen
Denkens, das die tatsächliche biologische Privilegierung des
Stärkeren und chancenlose Ausmerzung alles Schwachen
im Tierreich auf den Menschen übertragen und zum drin¬

gend nötigen menschlichen Evolutionsprinzip erheben
will. Bei naiven Nur-Naturwissenschaftern mag das aus
einer fachlichen Denkeinschränkung kommen. Es gibt
aber zum Beispiel in Frankreich die einflussreichen
Philosophen der Nouvelle Droite, die solche Ideen bewusst
zum philosophischen System und zum politischen
Programm ausgestaltet haben und mit vollem Recht ihre
totale Gegnerschaft erklärt haben zum jüdisch-christlichen
Barmherzigkeitskonzept. Und es muss uns klar sein, dass

unser westliches System der totalen Rationalisierung und
des Wachstums um jeden Preis eine völlig offene Flanke
hat gegen diese Versuchung, wenn nur einmal die
Verhältnisse, sei es der Kinder, sei es der Alten, sei es der
Dritten Welt, einen kritischen Punkt erreicht haben werden.

Dann weiss ich persönlich nicht, wie das, was wir
heute unter Humanität und Menschenwürde verstehen,
denkerisch verteidigt werden soll, wenn wir sie nicht auf
den geschilderten Gottesglauben gründen.

3. Ja zum Chancenlosen

Die Dynamik des Denkens Jesu führt aber noch zu einem
letzten Schritt. Das Wort von der Chancengleichheit erinnert

an Läufer in den Startlöchern. Jeder soll dieselben
Startchancen haben, aber das Resultat entspricht dann der
Leistung, die jeder auf der Bahn erbringt. Man empfindet
ungleiche Chancen als ungerecht, Prämierung nach
Leistung hingegen als recht und billig.

Es muss uns aber klar sein, dass dieses Modell an Grenzen
stösst. Es gilt für den Menschen, der sagen kann: Ich
brächte es zu denselben Leistungen, wenn man mir dieselben

Chancen liesse. Man kann dann den Gedanken
ausweiten und fordern, dass man jedem Menschen seine
Chance gebe, also jene Entfaltungsmöglichkeit, die auf ihn
zugeschnitten ist.

Aber wir wissen: Wie immer wir den Ausdruck der Chance

drehen: Es gibt die Menschen, die faktisch, objektiv
ohne alle Chance sind, wie geistig schwer Behinderte,
seelisch schwer Geschädigte, uneinfühlbare Kriminelle. Sie
fallen auch noch durch die Maschen der Chancengleichheit.

Aber sie fallen nicht durch die Maschen der
bedingungslosen Liebesbotschaft des Evangeliums, weil sie

nach dessen Glauben nicht aus der Liebe Gottes fallen. So

sind auch sie noch uns aufgegeben nach der Regel: Seid
also vollkommen, wie euer Vater im Himmel vollkommen

ist. Der Mensch, dem es nichts hilft, dass' wir ihm
«noch eine Chance geben» ist trotzdem unserer Solidarität
und Liebe aufgetragen. Für solche Menschen könnte
Chancengleichheit eine grausame Ironie bedeuten.

Und so ist der Vollkommenheitsanspruch der Bibel an
die, welche ihn annehmen wollen, der Anspruch, keinen
Mitmenschen zu benachteiligen, aber auch den Chancenlosen

leben zu lassen, anzunehmen, zu bejahen. Dahinein
mündet Chancengleichheit in biblischer Sicht.

I Rohrentstopfungs-Geräte
1 für den Praktiker SÄ 071 - 91 4011 fJs Wega Trading, Postfach 1, 9414 Schachen «B

126 Schweizer Heimwesen IV/82


	Chancengleichheit in biblischer Sicht

