
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 53 (1982)

Heft: 3

Artikel: Zum Phänomen der "Nouvelle Philosophie"

Autor: Abbt, Imelda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-809866

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-809866
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Phänomen der «Nouvelle Philosophie»

Von Dr. Imelda Abbt, Leiterin der Fortbildung und des Kurswesens VSA*

Inzwischen sind es etliche Jahre her seit die Neunen
Philosophen sich selber diesen Namen gaben. Eine Handvoll
junger Leute zählte sich dazu. Bald wurden sie Zielscheiben

positiver wie auch negativer Angriffe. Aber gerade
diese tägliche Auseinandersetzung liess aus ihnen ein
«Phänomen» werden. Ihre ablehnende Haltung der Politik

gegenüber - in einer Zeit, in der In Paris «Intellektueller»

nur sein konnte, wer sich «links» engagierte; in der
sich Frankreich auf die Wahlen (März 1978) vorbereitete

- machte ihr Auftreten zu etwas höchst Brisantem. Die
Unzufriedenheit mit dem üblichen politischen Gebaren
trugen sie nicht nur still in ihren Köpfen herum, sondern
gaben ihr laut Ausdruck. Und sie wurden von vielen
verstanden. Weil die Neuen Philosophen das ausdrückten,
woran viele Menschen heimlich litten, wurden sie
buchstäblich über Nacht bekannt. Um in Paris nicht nur im
kleinen Freundeskreis einen Namen zu haben, braucht es

etwas, das unter die Haut geht, das existentiell betrifft. Bei
den Neuen Philosophen war dies der Fall. Entsprechend
erhitzte sich die Tages-Diskussion um sie, monatelang.

Das Phänomen «Nouvelle Philosophie» blieb nicht auf
Frankreich beschränkt. Man wurde auf sie aufmerksam,
in den unmittelbaren Nachbarländern Frankreichs, aber
auch über dem Ozean. Die Neuen Philosophen brachten
ja Probleme und Fragen neu zur Sprache, die von allgemein

menschlichem Interesse sind: Macht, Schuld,
Menschenrechte, Politik usw. Der französische Hintergrund
beeinträchtigte den universalen Gehalt nicht, im Gegenteil.

Das französische Kolorit liess deutlich werden, dass

andere Kulturkreise ihre Antwort, aber aus einem
gemeinsamen menschlichen Geist heraus, finden müssen.

Inzwischen ist die Neue Philosophie als Tages-Aktualität
verschwunden. Trotzdem ist sie aber auf ihre Art in den
Magazinen, Kulturheften und auch in den Zeitungen
präsent. Die Sprache ist zwar ruhiger geworden, die Themen
werden umsichtiger angegangen, aber es wird mit dem
alten Elan um philosophische Einsichten gerungen.

Französische Geistesart
Die Neue Philosophie ist mehr als eine neue Tendenz im
Philosophieren als ein neues philosophisches System.
Ausgelöst durch einige junge Männer und eine Frau,

"Vortrag gehalten anlässlich der Herbsttagung des Vereins Bernischer
Heimleiter am 28. August 1980 in Multen.

signalisierte sie für Frankreich nicht nur eine eigentliche
Tendenzwende dem Marxismus gegenüber, sondern auch
gegenüber dem traditionellen Wissenschaftsverständnis,
der Rolle des Intellektuellen, der üblichen Auffassung von
Geschichte und Moral. Vorläufig ist die Neue Philosophie
aber noch ein mehr oder weniger typisches Phänomen,
eingebettet in französischen Geist, genährt von französischem

Lebensgefühl, getragen von französischen Intellektuellen.

Deswegen sei zuerst kurz dazu etwas gesagt.

Wenn der Franzose kritisch nach sich selbst und nach seiner

Geschichte fragt, spricht er u. a. von der Qual, von der
Trauer, sogar von der Schande, aber nicht zuletzt auch
vom Ruhm, Franzose zu sein. Das alles zusammen sich
vorzustellen oder gar im Gefühl nachzuvollziehen, ist
nicht leicht, wenn man es nicht schon selber erlebt hat.
Französische Kultur ist pulsierendes Leben, das immer
weiter treibt, oft befreiend, ständig neue Horizonte
eröffnend. Obwohl das Leben bis in feinste Äusserungen hinaus

durchgeistigt erscheint, hat es doch nicht an Vitalität
verloren. Feiner Humor, Freude am Neuen, spontanes
Reagieren auf Ideen und Strömungen sind Ausdruck
französischer Lebensart. Modeströmungen kommen und
gehen ohne Bleibendes zu zerstören. So kommt eine grosse
Vielfalt zustande, verbunden mit einer erstaunlichen
Fähigkeit, all dem auch Ausdruck geben zu können und
zwar in einer clarté, die nur dem Franzosen eigen sein
dürfte. Auguste Rodins Gestalten, deren Formen mit
Licht und Schatten spielen, können dafür Symbole sein.

Französisches Lebensgefühl vereinigt viele Seiten in sich,
von denen das Revolutionäre und die gestaltende Kraft
besonders zu erwähnen sind. Beide stehen im Dienste der
Freiheit. Der Franzose erlebt Freiheit nicht nur innerlich,
er kann sie buchstäblich sehen, erleben, vor allem in den

geistigen Produkten. Natürlich gibt es auch in Frankreich
Gesetze, Verwaltung, Bürokratie, mit den entsprechenden
Apparaten. Aber im Grunde möchte sich der Franzose
immer davon befreien. Er ist gegen alles, was das Leben
einengt oder gar mechanisiert. Er begeistert sich immer
noch an der 'grossen Revolution' von 1789 und ist stolz
auf die verschiedenen kleineren auf den verschiedensten
Gebieten. Das schliesst den Hang zu klaren Verhältnissen
nicht aus. Freiheit will immer errungen sein, und so
braucht es auch immer von neuem deren Begrenzung.
«Schöpferische Entwicklung» lautet der Titel eines
Buches Henri Bergons. Schöpferische Entwicklung ist auch
das Lebensprinzip sehr vieler Franzosen. Deshalb konnte
Jules Michelet (gest. 1874) schreiben: «On n'en a jamais
fini avec la France.»

93



Das Prestige des Intellektuellen, insbesondere des Schriftstellers

und Philosophen, ist in Frankreich einzigartig und
mit anderen Ländern kaum vergleichbar. Heinrich Mann
meinte einmal: «Sie haben es leicht gehabt, die Literaten
Frankreichs, die, von Rousseau bis Zola, der bestehenden
Macht entgegentraten: sie hatten ein Volk. Ein Volk mit
literarischen Instinkten, das die Macht bezweifelt.» Bis

vor kurzem galten die Schriftsteller fast als tabu. Ihnen
wird noch heute vieles zugute gehalten, Irrtümer verzeiht
man. Als sich zum Beispiel Sartre im Algerien-Krieg
mit den Befreiungskämpfern solidarisierte, hütete sich
de Gaulle, ihn vor ein Gericht zu stellen. «Man verfolgt
nicht Voltaire», soll er bloss gesagt haben.

Eine solche Stellung bleibt natürlich nicht immer
unangefochten. Der Intellektuelle steht ja auch nicht isoliert da.

Er steht mitten im gesellschaftlichen Prozess. Sein Denken

und Diskutieren wird da bald zu einem «besonderen»
Geschäft. Die «Ware», die er produziert, wird zur Marktware,

die gekauft und verkauft wird. Zu Beginn des 19. Jh.
bereits gab es Klagen über die Macht der Literatur, die in
Wahrheit die Macht der «Nicht-Intellektuellen» über die
«Intellektuellen» sei. Und dies wiederum zwang dann die
wahren Intellektuellen, sich zu distanzieren, sich von
Markt und Publikum abzusetzen. Sie verstanden sich als
sozial ungebunden, klassenjenseitig, freischwebend, als

«geistige» Menschen.

Diese Ambivalenz im Bild des Intellektuellen ist mit
geschichtlichen, psychologischen oder auch soziologischen
Kategorien wohl nur zum Teil zu fassen. Tatsache ist
aber, dass der Franzose den Intellektuellen fast grenzenlos
bewundert, was nicht bedeutet, dass er ihm ganz geheuer
ist. Intellektuelle haben etwas Zwielichtiges, heute noch.
Sie werden leicht zu Störefrieden, die für Sünden und
Missgeschicke der Gesellschaft verantwortlich sind. Ihr
alle Werte und Bindungen zersetzender Intellekt ist daran
schuld, nicht nur an Revolutionen, sondern auch an
Diktaturen.

Als Prototyp des Intellektuellen gilt vielen immer noch
Jean-Paul Sartre (gest. 1980). Er selber hat viel über den

Intellektuellen nachgedacht und auch darüber geschrieben.

Nach ihm besteht die Hauptbeschäftigung eines
Intellektuellen im Reden und Schreiben. Er versteht dies als

ein Praxis eröffnendes Tun. Da dieses von einem Widerspruch

bestimmt ist, wirkt der Intellektuelle notwendig
kritisch. Der Widerspruch entsteht unmittelbar aus der

Allgemeingültigkeit, die einem wahren Wissen eignet, und
dem besonderen sozialen Rahmen, in dem er dieses Wissen

anzuwenden hat. Das heisst im Klartext: der Intellektuelle

erhält im Rahmen einer besonderen - der bürgerlichen

- Gesellschaft, die besondere Interessen besitzt, seine

Bildung; er wird dadurch gleichsam ihr Produkt.
Dennoch hat er das Allgemein-Gültige, das heisst allgemein

Menschliche, zu seinem eigentlichen Gegenstande
gemacht. Deshalb muss sich der Intellektuelle als
widersprüchlich erfahren und auch nach aussen so scheinen.
Sobald ein Mensch diesen Widerspruch sieht und beginnt
im Namen des Allgemeinen, das Besondere in ihm selbst

und überall zu bekämpfen, ist er nach Sartre ein Intellektueller.

Seine Macht ist allerdings nur die der Wörter.
Wenn diese Wörter auf einen aufnahmebereiten Boden

fallen, kann diese Macht freilich sprengend und befreiend
wirken.

Der Mai 1968

Diese verschiedenen Momente verdichteten sich im Mai
1968 zu einer explosiven Mischung. Ausgehend von den
Studenten ergriff eine fiebrige Unruhe die Jugend
Frankreichs. In Paris kam es zu den grossen Demonstrationen.
Barrikaden wurden errichtet. Wahre Schlachten fanden
zwischen den jungen Revolutionären und den die Autorität

repräsentierenden «Flies» statt. Die meisten Neuen
Philosophen waren damals gerade frisch auf die Universität

gekommen. Der Mai 1968 wurde für sie zu einem
Schlüsselerlebnis.

Die Erfahrungen vom Mai 1968 haben die Gedanken der
Neuen Philosophen nicht nur beeinflusst, sondern ihren
Sinn für Kritik ganz allgemein geschärft. Dass diese Kritik
schliesslich auch und gerade den in Frankreich und
anderswo herrschenden Marxismus nicht verschonte, hat sie

bekannt, ja weltberühmt gemacht. Das will nicht heissen,
dass sie als erste die Probleme der marxistischen Weltauffassung

gesehen hätten. Die Kritik am Marxismus hat in
Frankreich gewissermassen Tradition. Schon 1956 ist
zum Beispiel eine Zeitschrift, «Arguments», gegründet
worden, die als Antwort auf das Durcheinander der Linken

Frankreichs in jenen Jahren galt. Der Stalinismus hatte

zu einem massiven Auszug der Intellektuellen aus der
Kommunistischen Partei geführt. Die kommunistische
Orthodoxie reagierte sofort darauf und machte die
AntiStalinisten zu Anti-Kommunisten. Das aber Hessen sich
viele französische Kommunisten nicht mehr gefallen. Sie

lehnten sich gegen die Allgemeingültigkeit des sowjetischen

Modells auf. Vor allem wurde die Bürokratie, die
die Sowjetunion beherrscht, aufs Korn genommen. Trotzdem

wollte man Marxist bleiben; an eine Ablösung des

Marxismus als Avant-Garde des Fortschrittes dachte man
nicht. Aber man bemühte sich Marx wieder
«unverfälscht» zu zeigen und darzustellen. Der «neue» Mensch
freilich, der aus den veränderten ökonomischen Situationen

entspringt, Hess in Russland immer noch auf sich
warten. Und so begann man andere Modelle zu suchen.
Man entdeckte den Kommunismus Chinas, Kubas und
Lateinamerikas. Konnte man wenigstens hier Spuren des

neuen Menschen entdecken?

Dieses Ringen und Suchen innerhalb des Marxismus hat
nicht unwesentlich den Aufbruch im Mai 1968 möglich
gemacht. Es half nämlich mit, den traditionellen Marxismus

aufzulösen. Aber andererseits ist nicht -zu übersehen,
dass die genannte Kritik am Marxismus die vollständige
Explosion im Mai 1968 auch verhindert hat. Denn der
«Marxismus» war und blieb das Dogma, Neues war nicht
in Sicht. Zweifelte man am Marxismus, musste das
hemmend auf die Revolution wirken. Die nachfolgende
Theorie-Diskussion führte nicht weiter, sondern zu einer Auf-
splitterung, die revolutionierende Taten bremste bzw.
verhinderte. Diese nun entstandenen zersplitterten Gruppen

waren unfähig, die Massen in Bewegung zu halten
und auf ein gemeinsames Ziel einzuschwören. Der
einflussreichste Theoretiker des Marxismus und geschätzter
Lehrer aller Neuen Philosophen, der kommunistische
Strukturalist Louis Althusser, hat die Kritik später weiter
getrieben. Er sprach davon in Seminarien, und verfasste
Bücher darüber. Er stellte u. a. die brenzlige Frage: Ist der
Marxismus ein Humanismus? Die Antwort lautet nein,
insofern nämlich der Marxismus Wissenschaft sein wolle,

94 Schweizer Heimwesen 11/82



«Humanismus» aber eine (nichtwissenschaftliche) Forderung

einer bestimmten Gesellschaft, der bürgerlichen
nämlich, sei. Das sollten alle Marxisten endlich einsehen
und nicht mehr beanspruchen, Humanisten zu sein. Aber
auch mit Marx selber geht Althusser in manchem nicht
einig. Nach ihm sind die eigentlichen Subjekte der
wirtschaftlichen Tätigkeit nicht die Menschen, die Arbeitsplätze

innehaben, wie Marx meint; die eigentlichen
Subjekte derselben sind die Verbraucher und Verteiler.
Entsprechend sind deren Probleme die eigentlichen Probleme.

Deren Bedingungen sind dem Menschen zunächst
zwar äusserlich, bestimmen aber auch sein Inneres. Allerdings

entscheidet letzten Endes das Äusserliche den Lauf
der Dinge. Der Mensch steht nämlich nicht im Zentrum
der Welt, wie Marx meint, nicht einmal im Zentrum seiner

selbst, weil es ein solches Zentrum gar nicht gibt.

Die Kritik des Marxismus, die Althusser seinen Schülern
vermittelte, prägte die Neuen Philosophen entscheidend.
Für sie war Marx sehr früh bereits nicht mehr eine
unantastbare Grösse. Und so konnten sie sich auch schnell
daran machen, den Marxismus unbefangen zu analysieren.
Das Neue an ihnen ist aber nicht so sehr die Marxismus-
Kritik, sondern das Wie und das Wann dieser Kritik. Dass
sie sich im Vorfeld der Wahlen vor 1978 zu Wort meldeten,

gab ihren Überlegungen politische Brisanz. Manche
betrachteten ihre Kritik am Marxismus als «lebensgefährlich»

für die Kommunistische Partei und deren Ziele.,

Nouvelle Philosophie -
ein Phänomen

1. Entstehung

Das Wort Neuer Philosoph ist mehr oder weniger zufällig
entstanden, wie übrigens auch die Gruppe der Neuen
Philosophen. Bernard-Henri Lévy, der Verlagsleiter von drei
Buchreihen im Verlag Grasset, Paris, hat den Namen
(1976) lanciert. Für die Neuen Philosophen, die zum Teil
miteinder studiert haben, ist ihr Kollege und Verlagsleiter
Lévy der integrierende Bezugspunkt. Sie bilden aber keine
Schule, sondern eine lose Gruppe, die in ganz bestimmten
Fragen eine ähnliche Grundhaltung haben. Das gilt vor
allem bezüglich des Politischen. Zudem erschien mindestens

eine ihrer Veröffentlichungen in den erwähnten
Buchreihen. Dass ihre Bücher gleichen Geistes und zum
Teil wenigstens im gleichen Verlag erschienen sind,
macht aus ihnen «Neue Philosophen».

Die Neue Philosophie machte bald Schlagzeilen. Ende
1977 gab es wohl keinen Tag, an dem in Paris nicht
irgend ein Artikel für oder gegen diese «Erben des

Mai 1968», diese «neuen Metaphysiker», diese «Gurus»
usw. erschienen wäre. Sie waren Stadtgespräch. Was sie
interessant machte, war ihre Einstellung zum Marxismus:
der Marxismus ist eine Barbarei, Karl Marx ist an allem
schuld, usw., usw., usw. Aber nicht nur Marx haben sie
im Visier, sondern Politiker überhaupt. Denn Politik ist
wesentlich ein Kampf um Macht; Macht aber nimmt keine

Rücksicht auf den einzelnen. Aufgabe des Philosophen
ist es, die Menschen dafür wieder sensibel zu machen.

2. Eine neue Mode

Die Neue Philosophie war fast über Nacht in Paris in aller
Munde; wie sehr, lässt sich daran ermessem, dass bereits
wenige Wochen nach der Lancierung der Neuen Philosophen

ein Buch gegen die Neuen Philosophen erschien.
Bald waren sie über die Landesgrenzen hinaus bekannt.
Woher dieser Erfolg? Hunderttausende ihrer Bücher wurden

innert kürzester Zeit verkauft. Man wusste nicht, was
sich da anbahnte. Sollte die Philosophie vielleicht eine
konsumierbare Ware werden, die man im Shopping Center

billig erhält? Oder hatte man am Ende mit einer
Kulturrevolution zu rechnen? War die Neue Philosophie das
erste Anzeichen eines Zusammenbruchs des marxistischen

Denkens, das seit 15 Jahren das Credo der französischen

Intellektuellen war?

Es gab natürlich auch zurückhaltende Stimmen. Ist es

denn nicht so, dass es in Paris in fast regemässigen
Abständen zu Polemiken und passionierten Diskussionen,
um irgend eine Bewegung, eine Gruppe, eine neue Richtung

kommt? Es braucht dazu nur ein paar starke Ideen,
einige markante Texte, eine intelligente Theorie. Das war
mit Sartre so, mit Lévi-Strauss, mit Michel Foucault usw.
Also, nichts Neues unter der Sonne!

Und doch war man sich nicht so sicher, dass es einfach
wieder eine neue Mode sei, die bald genug vergessen sein
wird. Denn diese neue 'Mode' hatte doch etwas Beängstigendes,

und zugleich Befreiendes an sich. Die Menschen
begannen, im Vorfeld der Wahlen, wie aus einem Schlafe
oder Trauma aufzuwachen. Auf einmal gab es nicht mehr
bloss den homo politicus, der entweder links oder rechts
steht. Es gab wieder den Menschen, der Politik auch als
notwendiges Übel betrachten oder sich von ihr distanzieren

kann. Ob es in der Neuen Philosophie um ein streng
systematisches Philosophieren geht oder nicht, war dabei
nicht entscheidend. Die Botschaft liess sich auch in
Essays, Interviews usw. vermitteln. Die Neuen Philosophen

verfügten über eine gute Mitteilungsgabe, und das

genügte. Sie stehen damit in Frankreich in guter Gesellschaft,

das hatte Tradition, das kam an.

3. Grosserfolg im Ausland >

Aber bald war die Neue Philosophie nicht nur in Paris
bekannt, sondern auch in New York, London, Rom, Bonn,
Madrid usw. Sie ist also keine rein Pariserische Angelegenheit

gebliegen. Das zeigten schon bald die vielen
Übersetzungen, vor allem des Buches von Bernand-Henri Lévy
«Die Barbarei mit menschlichem Angesicht» (1977), und
zwar innert kürzester Zeit. Das neueste Werk Lévys ist:
«Das Testament Gottes»; Molden, Frühjahr 1980. Aber
nicht nur Bernand-Henri Lévy hatte Erfolg. André Gluckmanns

Buch, «Die Meisterdenker», das im März 1977
erschien, überstieg im Oktober bereits die 100 000 Grenze
bei weitem. Aehnliches erlebte auch Jean-Paul Dollé. Die
Auflage seiner Bücher stieg innert drei Monaten um das
Zehnfache an. Wenn auch weniger spektakulär, so sind
doch die Verkaufszahlen auch der übrigen Neuen
Philosophen, Christian Jambets und Guy Lardreaus, eine
Sensation.

In Italien wurden die Neuen Philosophen während Monaten

zum Angriffsziel der Linken. Die These Lévys, der

95



Terrorismus reproduziere nichts anders als das Ideal des

Staates, löste eine heftige Diskussion aus. Für ein Buch
Gluckmanns, «Köchin und Menschenfresser» (1976),
fand sich kein italienischer Verlag mehr. Mehr positive
Aufmerksamkeit fanden die Neuen Philosophen in
Spanien. Auch Lateinamerika interessierte sich. Auf einer
Tournée durch Mexiko erhielten sie begeisterte Zustimmung,

mussten sie aber auch herbe Kritik und sogar
verleumderische Anschuldigungen einstecken. Man stellte sie

u, a. als Verbündete des CIA hin. In den USA dagegen
gab es viel positive und kaum negative Reaktionen auf das
Phänomen aus Frankreich. Lévy wurde zum Beispiel als
regelmässiger Leitartikel-Schreiber für die New Republic
angefragt. Ein Sensation bedeutete es, dass das Time
Magazin eine Nummer der Neuen Philosophie widmete. Die
Titelseite verkündete: 'Marx ist tot'. Frankreichs Philosophen

sprechen sich aus». Man hat in Frankreich diese
Time-Auszeichnung sehr wohl zu schätzen gewusst.

4. Kritik der Macht

Für die Neuen Philosophen war diese Auseinandersetzung

auf internationaler Ebene eine Bestätigung dafür,
dass ihre Thesen und Angriffe nicht weltfremd waren,
sondern einen «Sitz im Leben» hatten und folglich spontan

verstanden werden konnten. Gewiss, es war zunächst
der Anti-Marxismus, der in die Augen stach, der Freunde
und Gegner auf den Plan rief. Aber der Anti-Marxismus
ist in einem gewissen Sinne nur das Vordergründige. Die
Neuen Philosophen sind nicht Anti-Marxisten um des

«Anti» willen, sondern weil sie auch im Marxismus eine
Gefahr sehen, die sich im Abendlande schon lange
angekündigt hat und heute zur weltweiten Bedrohung geworden

ist: das Buhlen und Kämpfen um Macht, und zwar
totale Macht! Der Kommunismus versteht sich selber als

fortgeschrittenste Gesellschaftsform, und ist es auch, nur
nicht in dem Sinne, wie die Marxisten meinen. Trotz
allem Reden von Befreiung ist das totale Machtbewusstsein
nirgends weiter entwickelt und praktischer geworden als
in kommunistischen Systemen. Zu glauben, dass die
Vergesellschaftung des Menschen und damit die Macht über
den einzelnen einmal jede Entfremdung überwunden
haben werde, ist eine Illusion (Bernard-Henri Lévy). Macht
mag in gewisser Hinsicht wichtig und sogar notwendig
sein, aber an sie wie an eine gute Fee zu glauben, ist
irrational und zieht die totale Entmenschlichung nach sich.

Neben Bernard-Henri Lévy und André Glucksmann hat
sich vor allem Jean-Marie Benoist mit dem Marxismus
auseinandergesetzt. In seinem bekannten Buch, «Marx ist
tot» (1970), sucht er darzulegen, wie der Kommunismus
überhaupt keinen Platz mehr lässt für Spontanität,
Mannigfaltigkeit und Individualität. Die Menschen sind da

nur noch wie Karton, ohne Seele, ohne Gedächtnis. Deshalb

muss Widerstand geleistet werden, Widerstand, wie
ihn die Dissidenten im Osten vorleben. Die Dissidenten,
allen voran Solschenizyn, spielen im Denken und Schreiben

aller Neuen Philosophen eine wesentliche Rolle.
Solschenizyns Auftreten am französischen Fernsehen,
aber auch seine Bücher wirkten für die Neuen Philosophen

wie ein Fanal. Wir müssen uns weigern, ein Spielball

der heute regierenden Mächte zu sein. Jede Revolution

bringt immer wieder neue Machtstrukturen hervor.
Und so gibt es nur eins für den Menschen: immer wieder
zur Rebellion bereit zu sein.

Es gibt denn auch eine Tradition der Rebellion. In dieser
Tradition sehen sich die Neuen Philosophen. Im Grunde
ist es nichts anderes als die Tradition der revolutionären
Bewegungen, nur aus einem anderen Gesichtswinkel als
bisher üblich gesehen. Ihre Hoffnung besteht nicht in
einer noch grösseren Vergesellschaftung, Verstaatlichung
und Vermassung sondern im Widerstand des
Individuums, in dessen Weigerung, durch Staatsapparate
«verschluckt» zu werden. Die Geschichte zeigt, dass etwas in
den Individuen lebt, das den Fängen der Macht entgleitet,
das eine gegenläufige Kraft bildet. Es existiert im Proletariat

so gut wie im Bürgertum. Es reagiert auf jedes
Voranschreiten der Macht durch eine Bewegung der Verweigerung.

In bestimmten Sternstunden der Menschheit, wie
zum Beispiel im Mai 1968, leuchtet dieses Gegenläufige
der Macht unübersehbar auf.

Positiv gesehen heisst das, der Mensch soll ermuntert werden,

seinen eigenen Weg zu gehen. Der Mensch soll wieder

ins Zentrum gerückt werden. Er soll sich weigern, nur
Mittel zu sein. Seine Bedürfnisse, seine Wünsche und
Ängste sind ernstzunehmen. Der Mensch als lebendiges
Individuum ist wiederum das Problem Nummer eins.

5. Kritik an der heutigen Wissenschaft

Macht ist nicht etwas Isoliertes. Macht stützt sich auf
Theorie. Die Nöte, Leiden und Ängste der Menschheit,
die aus drückenden Machtverhältnissen resultieren, hängen

mit Theorien zusammen. Weil der Zusammenhang
von Theorie, Macht und Unterdrückung unübersehbar
ist, ist auch der heutigen Wissenschaft, ihren Theorien, zu
misstrauen. Ja, es findet sich bei den Neuen Philosophen
sogar eine umfassende Kritik des Wissens überhaupt. Die
marxistische Theorie und deren Kritik ist nur ein Spezialfall.

Ein viel diskutierter und von allen Neuen Philosophen
sehr verehrter Kritiker der Wissenschaft ist Michel
Foucault. Auch Foucaults theoretisches Schaffen kreist
immer wieder um Wissen, Macht und Wahrheit. Der
bekannte Satz: Wissen ist Macht, bekommt in Foucaults
Mund einen aussergewöhnlich harten Tonfall. Wissen ist
nach ihm Macht, aber nicht befreiende, sondern böse,
unterdrückende Macht. In Foucaults Schriften über die
Macht ist Solschenizyns «Archipel Gulag» überall
präsent, wirft auf das Schicksal der von Solschenizyn
beschriebenen Durchschnittsgefangenen düstere Schatten.
Die subtilen Unterdrückungsmechanismen, aber auch die
nicht weniger subtilen Überlebens- und Widerstandsformen

werden aufgedeckt und analysiert. Für Foucault ist
das Gefängnis ein Spiegel der Machtstrukturen. Ja, das

Gefängnis ist nach ihm der repräsentative Ausdruck einer
Herrschaftsordnung.

Foucault, aber auch der «Archipel Gulag», prägten die
Neuen Philosophen entscheidend. Wenn Glucksmann
sagt, dass wir auf dem Wege sind zu begreifen, dass die
grösste Erfindung des 20. Jh. das Konzentrationslager sein
könnte, dieser verallgemeinerte Mörder für Staatszwecke,
ist Foucaults Einfluss unverkennbar. Hinter Konzentrationslagern

stehen aber Theorien, und hinter diesen
Philosophen. Will man verstehen, warum es zu solchen
unmenschlichen Erfindungen kam, muss man die
Philosophengeschichte nach Theorie-Gefängnissen absuchen, das

96 Schweizer Heimwesen 11/82



\fo*anlZe\9e

Aufbaukurs
für Alters- und Pflegeheimleitung

Eine Lücke wird geschlossen: Der Verein für Schweizerisches Heimwesen (VSA), der Schweizerische

kath. Anstaltenverband (SKAV), die Vereinigung Schweizerischer Krankenhäuser (VESKA)
und die Schweizerische Stiftung Pro Senectute gründeten die «Schweizerische Arbeitsgemeinschaft
Aufbaukurs für Alters- und Pflegeheimleitung». Auf der Basis eines einheitlichen Ausbildungskonzepts

für angehende Heimleiter und Spitalverwaltungsfachleute beginnt im Herbst 1982 der erste
berufsbegleitende Aufbaukurs für Alters- und Pflegeheimleiter.

Zielgruppe:

Schwerpunkte
der Ausbildung:

Dauer/Ablauf:

Beginn/Orte:

Teilnehmerzahl:

Ausschreibung:

Angesprochen sind in erster Linie Teilnehmer mit absolviertem Grundkurs oder
vergleichbarer Ausbildung:
— bereits tätige Alters- und Pflegeheimleiter und deren Stellvertreter,
— weitere Interessenten (nach Massgabe der Aufnahmebedingungen).

Fachwissen und Können in den Bereichen: Führung und Verwaltung des Altersund

Pflegeheims — Institutionen und Berufe in der Altershilfe — Gerontologie
(anthropologische, psychologische, soziologische und medizinische Aspekte) —
Altersarbeit und Alterspflege — Beratung, Betreuung und Animation des
Heimbewohners — Persönlichkeitsbildung.

30 Tage; berufsbegleitend im Blockkurssystem (in der Regel 3tägige Einheiten),
verteilt auf IV2 Jahre.

Kurs Nr. 1: Spätherbst 1982 mit Kursort im Raum Zürich.
Kurs Nr. 2: Frühjahr 1983 mit Kursort im Raum Zentralschweiz.

zirka 24 Personen

Die detaillierte Ausschreibung erfolgt im April/Mai 1982.

Informationsveranstaltung für Interessenten

Donnerstag, 6. Mai 1982, 14.00 bis 16.00 Uhr, in Ölten, Restaurant Kastaniengarten, Ölten/
Triengen (ab Bahnhof Ölten mit Bus Richtung Trimbach, Haltestelle Kantonsspital)

Anmeldung für die Informationsveranstaltung und weitere Auskünfte:
— Schweizerischer kath. Anstaltenverband (SKAV)

Zähringerstrasse 19, 6003 Luzern, Tel. 041 22 64 65

— Verein für Schweizerisches Heimwesen (VSA)
Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich, Tel. 01 252 49 48

97



heisst nach Theorien, die zunächst Denkgefangnisse
bilden, dann aber zu realen Gefangnissen führen. Und man
findet solche Theorie-Gefangnisse gerade auch und vor
allem bei den Meister-Denkern, das heisst bei den Grossen
der Philosophie. Die Meister-Denker bereiteten mit ihren
Theorien einen soliden Grund, auf dem Macht gedeihen
und sich entfalten konnte. Die Meister-Denker waren die
Wegbereiter der Macht.

Ein neuer Irrationalismus?

Dass die Neuen Philosophen auch des Irrationalismus
bezichtigt werden, kann nach dem Bisherigen nicht verwundern.

Es darf aber dabei nicht übersehen werden, dass ihr
«Irrationalismus» nicht Feindschaft schlechthin gegen die
Ratio (Vernunft) bedeutet, sondern nur gegen eine in die
Irre gegangene Ratio. Der Kampf gegen einen solchen
Rationalismus hat übrigens gerade in Frankreich Tradition.
Es sind denn auch kaum die einzelnen Thesen, die am
Anti-Rationalismus der Neuen Philosophen neu sind,
denn schon früher erklärten Wissenschaftler, dass sie

nicht mehr an die Wissenschaft als etwas Absolutes glauben.

Neu ist der Hintergrund, auf dem er sich manifestiert,

dem Marxismus.

Der Marxismus beansprucht, die Aufhebung aller bisherigen

Ismen, das heisst aller bisherigen Philosophien und
Theorien, zu sein. Unter «Aufheben» versteht er: sie zu
überwinden, aber auch sie weiterzuführen und auf einer
höheren Ebene das Wertvolle an ihnen zu bewahren. Auf
diesem Hintergrund philosophischer Anti-Rationalist zu
sein kann nicht heissen, einfach eine überwundene Position

einzunehmen. Das würde kaum einem Marxisten
Eindruck machen. Im Anschluss an Michel Foucault
versuchen die Neuen Philosophen eine ganz neue Art von
Anti-Rationalismus. Dieser muss zum Beispiel auf die
politische Funktion verzichten, das heisst auf den Anspruch,
zu sagen, was hier und jetzt zu tun, was gut und was
schlecht sei. Die Philosophen müssen vom sicheren
Standort, von dem her sie bisher gesprochen und geschrieben

haben, abtreten. Sie sind nicht mehr die «weisen
Griechen», die «jüdischen Propheten» oder die «römischen

Rechtssprecher». Sie haben im,Gegenteil das, was
allein als das Normale eingetrichtert wird, aufzubrechen.
Sie haben «Instrumente» bereitzustellen, die eine wirkliche

Analyse der Macht ermöglichen; die Bücher der
Philosophen haben wie Werkzeugkisten zu sein, in denen

man unter anderem Schraubenzieher findet, um Machtsysteme

notfalls auch stillzulegen. Daneben haben sie sich

um eine neue Moral zu bemühen, um eine Neuordnung
der Werte usw. Es muss Widerstand geleistet werden. Eine
Machtposition können sie nicht mehr einnehmen, sind sie

doch keine Olympier mehr, keine Ratgeber der Fürsten,
keine Diener des Volkes. Was sie möchten, ist, dem
Menschen in seinem innersten Kern zu einer Veränderung zu
verhelfen. Der Neue Philosoph wird damit zum neuen
Moralisten. Ausserhalb der Bahnen eines fertigen Denkens

versuchen sie eine neue Art von Revolution in Gang
zu setzen.

Neue Betrachtung der Geschichte

Die Frage, ob eine Kulturrevolution überhaupt möglich
sei, beschäftigt neben den Neuen Philosophen auch einen
ihrer Lehrer, Jacques Lacan. Lacan, ein sehr bekannter
Psychoanalytiker, fasziniert die jungen Intellektuellen vor
allem dadurch, dass er nichts als die Wahrheit sagen will.
Und da dieses Sagen der Wahrheit auch die tiefenpsychologische

Dimension miteinbeziehen muss, wird das Reden
darüber schwierig, für Nicht-Eingeweihte oft unverständlich.

Ihn freut es nicht, wenn seine Schriften in andere
Sprachen übersetzt werden, denn seine Sprache möchte
immer die Situation im Auge behalten, in die hinein sie
sich artikuliert. Die volle Wirkung des Wortes ist nur in
der konkreten Situation zu haben. Die Neuen Philosophen

sind Bewunderer Lacans, suchen doch auch sie

Wahrheit und zwar auf eine neue Weise, zur Sprache zu
bringen. Da Lacans Reden oft um das Wie einer Revolution

der Kultur kreist, fühlen sich ihm die Neuen Philosophern

verwandt.

Für Lacan steht fest, dass erst die Welt der Worte, also die
Sprache, die Welt der «Dinge» schafft. Der Mensch wird
in die Sprache hinein geboren. Er ist von Anfang an von
Sprache umfangen; bevor er selber sprechen kann, ist er
von ihr «gesprochen». Es gibt nun Kulturen, in denen die
Sprache so ist, dass der Mensch krank werden muss. Das
ist auch in unserer Kultur der Fall. Lacan sieht das vor
allem bei seinen Patienten, die über sich selber sprechen.
Und wo liegt nun die Wahrheit, die Gesundheit für den
heutigen Menschen bedeuten würde? Das ist nicht ohne
weiteres zu sagen, ja kann in einer kranken Sprache gar
nicht zureichend gesagt werden. Als wichtigstes muss
deshalb Abstand von unserer Art zu sprechen - und damit
Dinge und Verhältnisse zu beurteilen und zu bewerten -
gewonnen werden. Es gilt sodann eine Änderung unserer
Sprache herbeizuführen. Erst dann wird auch die Kultur
revolutioniert werden. Die übliche Sprache muss langsam
verändert werden. Das ist unter anderem auch der Grund,
warum Lacan nichts dabei findet, unverständlich zu
sprechen. Ähnliche Ansichten finden sich übrigens auch bei
Roland"Bärthes (1980). Er als Schriftsteller fühlt sich
geradezu berufen, Sprache zu verändern.

Die Anliegen Lacans fielen bei den Neuen Philosophen
auf fruchtbaren Boden. Vor allem Christan Jambet und
Guy Lardreau glauben unterschütterlich an die Möglichkeit

einer Revolution der Kultur. Sie gehen dabei allerdings

nicht abstrakt von der Sprache aus, sondern suchen
der «Sprache der Geschichte» nachzuspüren. Sie durchsuchen

die Geschichte auf revolutionäre Denkfiguren und
Verhaltensmuster hin ab. Bisher entdeckten sie zwei
grundverschiedene Arten von Geschichte: eine Geschichte,

in der nur das Sichtbare und Messbare zählt; und eine
andere Geschichte, die nicht eigentlich mehr Geschichte
ist, sondern vielmehr «Ewigkeit». Die letztere ist naturge-
mäss viel schwieriger zu fassen als die erstere. Im Grunde
ist sie in Sprache (bzw. in Begriffen, Systemen usw.)
überhaupt nicht zu fassen, selbst wenn sie spürbar präsent ist
und die sieht- und messbare Geschichte bestimmt. Jambet
und Lardreau suchen ihr nahe zu kommen, indem sie sich
mit «Texten», das heisst Lebensmöglichkeiten, befassen,
die dem «Ewigen» nahe sind. Unter anderem fanden sie

solche «Texte» auch und bisher sogar vor allem in der spi-

98 Schweizer Heimwesen 0/82



rituellen Tradition des Christentums. Die Sprache der
Kirchenlehrer zum Beispiel verrät nach ihnen, dass sich
im jungen Christentum eine echte Kulturrevolution
vollzogen hatte. Wer nach der ewigen Geschichte sucht, die
zugleich eine Kulturrevolution einleiten und der kranken
Menschheit Hoffnung geben könnte, kann bei ihnen in die
Lehre gehen.

Der übliche Begriff der Kulturrevolution greift für die
Neuen Philosophen zu kurz. Der Begriff, aus Maos China
in den Westen gelangt, ist nicht in der Lage, die Revolution,

die das Christentum einst in die Kultur hineintrug,
auch nur annähernd abzudecken, so wenig übrigens wie
die Erfahrungen des Mai 68. Sie suchen deshalb die
Kulturrevolution des Christentums und die Hoffnungen des
Mai 68 parallel zu sehen und mit neuen Mitteln zu
durchleuchten. Sie entdeckten dabei, dass eine Revolution der
Kultur nur durch eine Polarisierung innerhalb des Ganzen

möglich ist. Der Totalität des Römerreiches zum
Beispiel setzte das Christentum ein neues Reich entgegen, ein
Reich, das nicht von dieser Welt ist. Aehnliches muss
heute geschehen. Obwohl Kapitalismus und Marxismus
sich als antagonistisch verstehen, sind sie doch nicht wirkliche

Gegenpole. Beide gehören nämlich der sieht- und
messbaren Geschichte an und sind deshalb, bei allem
Gegensatz, auf denselben Pol fixiert. Ihnen muss eine Gegenwelt

entgegengesetzt werden, die die jetzige Kultur
revolutioniert. Man darf sich nicht mit der herrschenden Kultur
identifizieren; man muss den Willen zur Reinheit, zu
einer neuen Moral haben. Dieser Wille ist von entscheidender

Bedeutung für Idee und Durchführung einer
Revolution der heutigen Kultur

Das kann natürlich nicht heissen, den einen Pol, das
Sicht- und Messbare, aufzugeben, wie das zum Teil weit-
flüchtige Mönche versuchten. Es muss die Zwei-Poligkeit
im Leben durchgehalten werden, was bereits einen radikalen

Bruch mit der gegenwärtigen Kultur bedeutet. Dieser
Welt ist eine andere Welt entgegenzustellen; aber diese
Welt muss als Gegenpol auch bejaht werden. In dieser
Hinsicht ist für die Neuen Philosophen Lacan zuwenig
differenziert. Lacan sucht eine neue Sprache; die Neuen
Philosophen suchen das Neue jenseits aller Sprache, das
aber doch, als Gegenpol, Sprache nicht in der sieht- und
messbaren Geschichte aufgehen lässt. Mit anderen Worten,

die Kulturrevolution kann nicht nur in einer neuen
Sprache bestehen. Denn jede Sprache hat in sich den
Trend, sich absolut zu setzen und sieht- und messbare
Geschichte zu werden. Es braucht zur wirklichen Revolution
das andere, den Gegenpol, den «Engel», der uns vor dieser

Tendenz bewahrt. In diesem Zusammenhang besinnen
sich Jambet und Lardreau auch auf Piaton.

Wenn die Neuen Philosophen am Anfang ihrer schriftstellerischen

Tätigkeit vor allem die Verstrickung in
Machtstrukturen angegriffen haben, so war dies nur der Anfang.
Radikale Kritik war der erste Schritt, der sie berühmt
gemacht hat. Aber nun suchen sie weiter. Wo dieses Suchen
hinführt, ist noch nicht in allen Teilen klar. Eines wissen
sie jedoch: der Marxismus hilft nicht weiter. Man muss
ihn durch eine Neubesinnung auf das, was wirklich
Geschichte ermöglicht, überwinden. Da sich Geschichte
nicht auf sieht- und messbare Geschichte reduzieren lässt,
kann sie sich auch nicht in determinierten Gesetzen
erschöpfen. Der unfassliche Gegenpol, der «Engel», bricht
einseitige Geschichtsverständnisse immer wieder auf. Ge¬

schichte wirklich leben kann einer nur, wenn er auf diese
Zweipoligkeit eingeht, das heisst moralisch in der sicht-
und messbaren Geschichte zu leben versucht.

Persönliche Überlegungen
zum Phänomen

Nouvelle Philosophie

Die Nouvelle Philosphie geht weiter. Sie breitet sich aus.
Ihre Überlegungen und Argumentationen fassen im Alltag
mehr und mehr Fuss. Im Frühjahr letzten Jahres tagten
die Intellektuellen Frankreichs in Paris und beschäftigten
sich unter anderem mit der Aufgabe der Intellektuellen,
vor allem der Philosophen unter ihnen. Die Neuen
Philosophen hielten darüber Referate und fanden mit ihren
Auffassungen, neben Kritikern, neue Anhänger. Ihre Art
und Weise die Dinge zu sehen, Wirklichkeit zu beleuchten
und sich darüber zu äussern macht Schule, nicht zuletzt,
weil es etwas Jugendlich-Neues an sich hat. Nicht, dass
ihre Gedanken alle neu wären, oder wenigstens ihre Art
sie auszusprechen, im Gegenteil. Dass sich zum Beispiel
ein Intellektueller vorab kritisch-negativ äussert, wie es
die Neuen Philosophen tun, hat Tradition - seit der hegel-
schen Linken, dem Historismus, Nietzsche, usw. Ob
dahinter ein blanker Nihilismus steckt, ein Wille zum
Zertrümmern, Freude am Untergang, wie man den Neuen
Philosophen schon vorgeworfen hat, ist damit allerdings
noch nicht entschieden. Es kommt eben darauf an, was
negiert und kritisiert wird. In diesem Zusammenhang sei

zum Schluss auf ein paar philosophiegeschichtliche
Zusammenhänge aufmerksam gemacht.

Im Gespräch mit den Neuen Philosophen, aber auch zum
Teil in ihren Schriften, ist immer wieder Friedrich
Nietzsche präsent. Seine scharfsichtigen Analysen der geistig

kulturellen Entwicklungen hatten es ihnen angetan,
aber auch die beissende Ironie, mit der er die philisterhafte

Betriebsamkeit und den auf kollektiver Mittelmässig-
keit fussenden Dünkel der Kulturbeflissenen überschüttet.
Für die Neuen Philosophen ist Nietzsche ein grosser, tiefer

Denker, der - fast - «alles» gesagt hat über sein und
unser Jahrhundert. Dazu kommt Nietzsches Redlichkeit
und Ehrlichkeit, die die Dinge beim Namen nennt, ohne
Verschleierung, sein philosophisches Engagement, seine
denkerische Dringlichkeit.

Eine Persönlichkeit wie Nietzsche macht von Fesseln frei;
sie gibt die Stimme zurück, «die höheren Wirklichkeiten»
zur Sprache zu bringen. Für Glucksmann beginnt
Nietzsche, der beste Dichter unter den Meisterdenkern,
der klarste und der redlichste, ausserhalb der Herrschaft
zu denken, Sprache und Gang dem Abenteuer zu überlassen.

Ein bisschen wie Abenteurer kommen sich auch die
Neuen Philosophen vor, sie, die die herrschende Sprache,
die herrschende Wissenschaft, die herrschende
Intellektuellen-Ideologie (Marxismus) in die Kritik nehmen.
Gewiss, sie haben nicht den «Übermenschen» (Nietzsche)
vor Augen, aber ihr denkerischer Aufbruch ist doch zu
vergleichen mit Nietzsches Abwendung vom Apollinischen

und Zuwendung zum Dionysischen.

99



Auch der Stil der Neuen Philosophen hat in Nietzsches
Stil eine gewisse Parallele. Die Dringlichkeit des Denkens
erlaubt nicht, sich lange bei historischen Richtigkeiten
aufzuhalten. Daten der Vergangenheit begründen nicht
die Wahrheit des Denkens; sie geben Anlass, dieses in
Gang und schliesslich Schwung zu bringen, aber die
Wucht stammt aus ihm selber. Deshalb hat ihr Denken
oft etwas Prophetisches, das sich der allgemeinen Aus-
weisbarkeit und Legitimierung enthoben meint. Zwar
drücken sich die Neuen Philosophen bisher nicht, wie
Nietzsche häufig, in Aphorismen aus, aber sie verstehen
sich doch auch nicht nur als Philosophen, sondern, wenigstens

die einen, auch als Poeten, als Schriftsteller, als Leute

die unerschrocken, nichts als die Wahrheit sagen möchten.

Neo-Nietzscheaner sind die Neuen Philosophen allerdings

nicht. Er ist für sie nicht der unkritisierbare Meister.
Für Nietzsche gilt was für die übrigen Meisterdenker
(Fichte, Hegel, Marx): sie «schliessen alles in dem Ring
ihrer Herrschaft ein, ihre Art alles zu umfangen, ist
elliptisch, denn sie hat immer zwei Mittelpunkte: Wille
zur Macht und Ewige Wiederkunft, Kapital und Arbeit,
Bourgeoisie und Revolution, An-sich und Für-sich, Geist
und Natur, Ich und Nicht-Ich. Gegensätze treten paarweise

auf, sie polarisieren Schlachten und Paradoxa, mehr
noch bedingen sie das Denken des Ganzen. Herrschaft
über das Ganze: Wille zur Macht. Das Ganze der
Beherrschung: Ewige Wiederkunft. Das Ganze der Herrschaft:
das Kapital, Herrschaft des Ganzen: Revolution, Klassenkampf

als Motor der Geschichte, usw.» (Glucksmann).
Nach dem letzten Buch Lévys, soll Nietzsche gar
«vernichtet» werden. Wenn Gott auch tot ist (Nietzsche) so
bleibt doch Gottes Testament zu vollziehen und Gott ist -
wenn nicht «Wesen», so doch unverzichtbare Instanz und
«notwendige Vorstellung». In diesem Sinne lebt für ihn
Gott weiter. Dennoch bleibt wahr, dass die Neuen
Philosophen nicht nur sehr viel Anregung in der Lektüre Nietzsches

gefunden haben, sondern dass ihre Philosophie
wesentlich durch seinen Einfluss mitgeprägt ist.

Nietzsche hat die Neuen Philosophen nicht nur beein-
flusst, die Wahrheit unverschleiert auszusprechen,
sondern auch sie zu «praktizieren». Sie reihen sich damit unter

dia moralisch engagierten Philosophen ein. Es gibt
verschiedene Orte, an denen sich die Wahrheit heute konkret
verwirklichen muss. Für die einen ist vor allem das Denken

ein Mittel, sich von der Unterdrückung zu befreien,
denn dadurch wird das neue Morgen - das Poesie heisst -
angekündigt. Dabei sollen das Herz, die Gefühle und die
schöpferischen Kräfte zu ihrem Recht kommen und so
Wahrheit konkret werden. Für Andere ist das Dulden,
aber auch das Sich-Wehren der kleinen Leute Ausdruck
des inneren Drängens. Kein System, und wäre es noch so

perfekt, kann dieses letztlich vernichten. Es bricht immer
und überall wieder durch. Deshalb soll jeder scheinbar
noch so unwichtige Widerstand gefordert und nach
Möglichkeit unterstützt werden. Denn er ist Ausdruck dafür,
dass der Mensch das Recht hat, Rechte zu haben. Alle
Neuen Philosophen sind auf ihre Art Kämpfer für die
Menschenrechte. Ihre Abwendung von den herrschenden
Geschichts- und Naturphilosophien lebt aus diesem
Hintergrund.

Die Frage nach dem Menschen ist das Anliegen ihres
Philosophierens. Unter diesem Anspruch stehen die Neuen

Philosophen und sprechen es in letzter Zeit mehr und klarer

aus. Deshalb ist auch die Frage von rechts oder links,
von Sprache oder Kultur, von Konfession oder Farbe
nicht mehr das Entscheidende. Hauptsache ist, dass der
Mensch nicht nur ein Brennpunkt von Determiniertheiten

ist, dass er nie nur als Mittel zu irgendwelchen Zwek-
ken gebraucht wird (Kant).

Im «Ich-Sagen» wird deshalb die Relativität des sozialen
Geschehens ausgesprochen. Der 1979 verstorbene «Onkel»

der Neuen Philosophen - Maurice Clavel - war
ihnen dabei Leitbild. Das zeigten ihre Nachrufe auf seinen
Tod durchgehend. Ihr «Ich» ist nicht einfach das sich
selbstbehauptende Ich des Existenzdenkers, sondern das

Ich, das, allem zum Trotze, seine Ansprüche anmeldet
und diese wahrzunehmen vermag, das sich gegen blosse

Fremdbestimmung zur Wehr zu setzen weiss.

Vor allem die zwei Philosophen in Auxerre, Jambet unci
Lardreau, berufen sich dabei auf die philosophische
Tradition, in der die Praktische Vernunft den Vorrang hat.
Vor allem Kant ist ihnen massgebend. Seit Nietzsche ist
es ja nicht mehr möglich, blosse «Kollektiv-Sammlungen»

von moralischen Imperativen ernst zu nehmen,
deren einzige Quelle die Tradition ist. Und wenn heutiges
Philosophieren unfähig wäre, eine moralische Haltung zu
begründen, würde sie zu einem unverzeihbaren Bankrott
ja sagen. Kants «handle so, dass die Maxime deines
Handelns eine allgemeine Maxime werden könnte», hat nach
ihnen moralische Individualität zu bestimmen. Moralisch
verantwortbarem Tun hat letztlich alles Philosophieren
zu dienen, auch Wissenschaftskritik, Ideologiekritik,
Sprachkritik usw.

Hier werden die Neuen Philosophen meines Erachtens zu
«Geistern», die scheiden, die, wie sie selber sagen,
entzweien wollen. Ihnen geht es um den Menschen; sie geben
dabei der Freiheit und Liebe den Vorrang vor Wissenschaft

und Technik. Ebenso relativieren sie die
gesellschaftlich-politische Organisation. Sie ist weder Selbstzweck

noch die zentrale Vorbedingung alles Menschseins.
Sie ist durch den Menschen geschaffen und hat dem
Menschen zu dienen. Wenn die letzten Bücher der Neuen
Philosophen eine «Neu»-Begründung von Moralität suchen,
verstehen sie sich im Dienste des Menschen, der die
Wahrheit tun soll. Es gibt bei ihnen keine subjektlose Pro-
zesshaftigkeit der Geschichte, kein Geschehen bei dem
der Mensch Zuschauer ist. Ihr Engagement im Denken
und Tun gilt dem Menschen, der das Zentrum dieses
Geschehens ist. Ihr Retour zu Kant ist ein Retour zum
Menschen als Träger von Pflichten und Rechten.

Der Mensch ist aber nicht nur Träger von Rechten und
Pflichten, sondern auch von Sinn. Dies steckt dahinter,
wenn die Neuen Philosophen auf die religiöse Tradition -
die christlichen Väter und jüngst auch auf die Bibel -
zurückgreifen. Die Frage nach dem Sinn ist nämlich ein
zentrales Thema der geistlichen Schriften. Die Neuen
Philosophen sprechen allerdings weniger vom «Sinn» als von
der «Wahrheit». Es geht ihnen dabei aber um dasselbe:
«Wir haben die Wahrheit gewählt. Es geht nur darum zu
wissen was sie ist und sie mit unseren Möglichkeiten zu
sagen. Deshalb mussten wir sie befreien von all dem was

*So Jambet an einem Vortrag am 12. März 1979 in Luzern.

100 Schweizer Heimwesen 11/82



als Wahrheit ausgegeben wurde und doch nur Lüge war»
(Jambet und Lardreau). Um diese Wahrheit ging es den
Neuen Philosophen bereits im Mai 1968, nur suchten sie
sie damals in einem anderen Kontext als heute.

Bei der Frage nach dem letztlich «Sinn-Gebenden» bewegen

sich die einen in Richtung des Transzendenten (Piaton)

und des Unaussprechbaren, andere glauben in einem
atheistischen Spiritualismus oder in der Kunst die Antwort

finden zu können. Alle aber sind mehr oder weniger
deutlich von einer Hoffnung erfüllt. Diese Hoffnung treibt
zum Beispiel Benoist zurück zu Heraklit, Piaton und
Leibniz, Dollé zu dem, was hinter dem Schein ist, zum
Sein, zur Metaphysik. Sein Wunsch ist das zu finden, was
am nächsten ist und doch am schwersten gefunden wird.
Für Nemo ist der Mensch ein Mitgenosse der Transzendenz;

er ist «Sohn Gottes». Letzteres ist freilich weniger
im Sinne der christlichen Tradition zu verstehen als
Heideggers, nach welchem der Mensch «Hirte des Sein» ist.

Die Neuen Philosophen möchten

ihr Philosophieren als «Wächteramt» verstanden wissen.
Wachen aber ist Verteidigung, Abwehr, wie auch
Hinweis, Aufzeigen, wo Sinn gesucht werden muss. Es soll
den Menschen an seine menschliche Aufgabe erinnern.
Wenn die Neue Philosophie in ihren Anfängen eher eine
Tendenz als eine bestimmte Philosophie war, so zeichnet
sich letzteres immer klarer und ausgesprochener als ihre
Richtung ab: nicht mehr nur das Wissen in die Kritik
nehmen, sondern auch Sorge tragen für das Tun, damit so
gehandelt werde, dass die Hoffnung nie in Gefahr kommt,

unterzugehen. In der Neuen Philosophie sind die drei
grossen Fragen Kants wieder wachgeworden!

Die Hauptwerke der wichtigsten Neuen Philosophen

Jean-Marie Benoist. Geboren 1942. Assistent von Claude Lévi-Strauss am
Collège de France. «Marx est mort». Paris, Gallimard, 1970. «La Révolution

structurale», Grasset, 1975. «Tyrannie du Logos». Paris, Minuit,
1975.

Jean-Paul Dollé. Geboren 1939. Soziologieprofessor an der Pariser Ecole
des Beaux-Arts. «Haine de la Pensée». Paris, Halber, 1976. «L'Odeur de
la France». Paris, Grasset, 1977.

André Glucksmann: Geboren 1937. Arbeitet in der Forschung am Nationalen

Forschungszentrum (CNRS) in Paris. «La cuisinière et le mangeur
d'hommes». Paris, Seuil, 1975. Deutsch: Köchin und Menschenfresser.
Berlin, Wagenbach, 1976. «Les maîtres penseurs». Paris, Grasset, 1977.
Deutsch: Die Meisterdenker. Reinbek, Rowohlt, 1978.

Christian Jambet. Geboren 1949. Philosophielehrer am Lyceum in
Auxerre. «Apologie de Piaton». Paris, Grasset, 1976.

Guy Lardreau. Geboren 1947. Philosophielehrer am Lyceum in Auxerre.
«Le Singe d'Or». Paris, Mercure de France, 1974.

Christian Jambet/Guy Lardreau. «L'Ange». Ontologie de la Révolution 1.

Paris, Grasset, 1976. «Le Monde». Ontologie de la Révolution 3. Paris,
Grasset, 1978.

Bernard-Henri Lévy. Geboren 1947. Verlagsdirektorder reihen «Figures»,
«Théoriciens» und «Enjeux», bei Grasset. Lehrauftrag fur Philosophie an
der Sorbonne. «La barbarie à visage humain». Paris, Grasset, 1977.

Deutsch: «Die Barbarei mit menschlichem Angesicht». Reinbek,
Rowohlt, 1978. «Le Testament de Dieu». Paris, Grasset, 1979. «Das
Testament Gottes». Molden 1980.

Philippe Nemo. Geboren 1949. Mitarbeiter am Radio «France Culture».
«L'homme structurale», Paris, Grasset, 1975. «Job et l'excès du mal».
Paris, Grasset, 1978.

Françoise Lévy. Geboren 1940. Soziologin. Lehraufträge «Karl Marx.
Histoire d'un bourgeois allemand». Paris, Grasset, 1976.

Einladung zu einer Arbeitstagung
für alle, die in einem auf Erziehung ausgerichteten Heim arbeiten:

Leiter, Erzieher, Lehrer, Therapeuten, Hauswirtschaftspersonal mit Anteil an der Erziehung, Mitglieder der
Heimkommissionen.

Thema: Arbeitsteilung in einer unteilbaren Aufgabe

Leitgedanke und Ziel: Dass sich im Heim viele Menschen in verschiedenen Rollen an der Erziehungsaufgabe
beteiligen, ist gleichermassen Erschwernis und Chance. Es ist wichtig, die Sichtweise voneinander zu kennen,
die Anteile am Geschehen zu erkennen und anzuerkennen. Die Tagung soll den verschiedenen Rollenträgern
Gelegenheit geben, miteinander ins Gespräch zu kommen. Wir versprechen uns davon Impulse für eine gute
Zusammenarbeit und eine Stärkung der eigenen Motivation. Das Schwergewicht liegt auf der Gruppenarbeit.

Ort: Hotel Sternen, Unterwasser

Zeit: Montag, 7. Juni 1982, 15.00 Uhr, bis
Dienstag, 8. Juni 1982, 16.00 Uhr

Kosten: Pauschal Fr. 95.—, inkl. Unkostenbeitrag
Für Nicht-Uebernachtende Fr. 77.—

Veranstalter: VSA Region St. Gallen und Ostschweizerische Heimerzieherschule Rorschach

Die Tagung ist vor allem — aber nicht ausschliesslich — für Leute aus ostschweizerischen Heimen gedacht.
Sie werden zu Beginn des neuen Schuljahres noch besonders eingeladen. Wir bitten, den Termin vorzumerken.

Anmeldungen können jetzt schon erfolgen (Ostschweizerische Heimerzieherschule, Müller-Friedberg-
Strasse 34, 9400 Rorschach).

Für die vorbereitende Gruppe: H. Kunz, Schulleiter

101


	Zum Phänomen der "Nouvelle Philosophie"

