Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 53 (1982)

Heft: 3

Artikel: Zum Phanomen der "Nouvelle Philosophie"
Autor: Abbt, Imelda

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-809866

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-809866
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zum Phianomen der «Nouvelle Philosophie»

Von Dr. Imelda Abbt, Leiterin der Forthildung und des Kurswesens VSA*

Inzwischen sind es etliche Jahre her seit die Neunen Phi-
losophen sich selber diesen Namen gaben. Eine Handvoll
junger Leute zdhlte sich dazu. Bald wurden sie Zielschei-
ben positiver wie auch negativer Angriffe. Aber gerade
diese tdgliche Auseinandersetzung liess aus ihnen ein
«Phianomen» werden. Thre ablehnende Haltung der Poli-
tik gegeniiber — in einer Zeit, in der In Paris «Intellektuel-
ler» nur sein konnte, wer sich «links» engagierte; in der
sich Frankreich auf die Wahlen (Marz 1978) vorbereitete
— machte ihr Auftreten zu etwas hochst Brisantem. Die
Unzufriedenheit mit dem tiblichen politischen Gebaren
trugen sie nicht nur still in ihren Kopfen herum, sondern
gaben ihr laut Ausdruck. Und sie wurden von vielen ver-
standen. Weil die Neuen Philosophen das ausdriickten,
woran viele Menschen heimlich litten, wurden sie buch-
stidblich {iber Nacht bekannt. Um in Paris nicht nur im
kleinen Freundeskreis einen Namen zu haben, braucht es
etwas, das unter die Haut geht, das existentiell betrifft. Bei
den Neuen Philosophen war dies der Fall. Entsprechend
erhitzte sich die Tages-Diskussion um sie, monatelang.

Das Phianomen «Nouvelle Philosophie» blieb nicht auf
Frankreich beschriankt. Man wurde auf sie aufmerksam,
in den unmittelbaren Nachbarldndern Frankreichs, aber
auch iiber dem Ozean. Die Neuen Philosophen brachten
ja Probleme und Fragen neu zur Sprache, die von allge-
mein menschlichem Interesse sind: Macht, Schuld, Men-
schenrechte, Politik usw. Der franzosische Hintergrund
beeintrachtigte den universalen Gehalt nicht, im Gegen-
teil. Das franzosische Kolorit liess deutlich werden, dass
andere Kulturkreise ihre Antwort, aber aus einem ge-
meinsamen menschlichen Geist heraus, finden miissen.

Inzwischen ist die Neue Philosophie als Tages-Aktualitat
verschwunden. Trotzdem ist sie aber auf ihre Art in den
Magazinen, Kulturheften und auch in den Zeitungen pra-
sent. Die Sprache ist zwar ruhiger geworden, die Themen
werden umsichtiger angegangen, aber es wird mit dem al-
ten Elan um philosophische Einsichten gerungen.

Franzosische Geistesart

Die Neue Philosophie ist mehr als eine neue Tendenz im
Philosophieren als ein neues philosophisches System.
Ausgelost durch einige junge Méinner und eine Frau,

*Vortrag gehalten anlésslich der Herbsttagung des Vereins Bernischer
Heimleiter am 28. August 1980 in Murten.

signalisierte sie fiir Frankreich nicht nur eine eigentliche
Tendenzwende dem Marxismus gegeniiber, sondern auch
gegeniiber dem traditionellen Wissenschaftsverstidndnis,
der Rolle des Intellektuellen, der tiblichen Auffassung von
Geschichte und Moral. Vorldufig ist die Neue Philosophie
aber noch ein mehr oder weniger typisches Phinomen,
eingebettet in franzosischen Geist, gendhrt von franzosi-
schem Lebensgefiihl, getragen von franzdsischen Intellek-
tuellen. Deswegen sei zuerst kurz dazu etwas gesagt.

Wenn der Franzose kritisch nach sich selbst und nach sei-
ner Geschichte fragt, spricht er u. a. von der Qual, von der
Trauer, sogar von der Schande, aber nicht zuletzt auch
vom Ruhm, Franzose zu sein. Das alles zusammen sich
vorzustellen oder gar im Gefiihl nachzuvollziehen, ist
nicht leicht, wenn man es nicht schon selber erlebt hat.
Franzosische Kultur ist pulsierendes Leben, das immer
weiter treibt, oft befreiend, stdndig neue Horizonte eroff-
nend. Obwohl das Leben bis in feinste Ausserungen hin-
aus durchgeistigt erscheint, hat es doch nicht an Vitalitédt
verloren. Feiner Humor, Freude am Neuen, spontanes
Reagieren auf Ideen und Stromungen sind Ausdruck fran-
zosischer Lebensart. Modestromungen kommen und ge-
hen ohne Bleibendes zu zerstoren. So kommt eine grosse
Vielfalt zustande, verbunden mit einer erstaunlichen Fé-
higkeit, all dem auch Ausdruck geben zu kénnen und
zwar in einer clarté, die nur dem Franzosen eigen sein
diirfte. Auguste Rodins Gestalten, deren Formen mit
Licht und Schatten spielen, konnen dafiir Symbole sein.

Franzosisches Lebensgefiihl vereinigt viele Seiten in sich,
von denen das Revolutiondre und die gestaltende Kraft
besonders zu erwihnen sind. Beide stehen im Dienste der
Freiheit. Der Franzose erlebt Freiheit nicht nur innerlich,
er kann sie buchstiblich sehen, erleben, vor allem in den
geistigen Produkten. Natiirlich gibt es auch in Frankreich
Gesetze, Verwaltung, Biirokratie, mit den entsprechenden
Apparaten. Aber im Grunde mochte sich der Franzose
immer davon befreien. Er ist gegen alles, was das Leben
einengt oder gar mechanisiert. Er begeistert sich immer
noch an der ’grossen Revolution” von 1789 und ist stolz
auf die verschiedenen kleineren auf den verschiedensten
Gebieten. Das schliesst den Hang zu klaren Verhéltnissen
nicht aus. Freiheit will immer errungen sein, und so
braucht es auch immer von neuem deren Begrenzung.
«Schopferische Entwicklungy lautet der Titel eines Bu-
ches Henri Bergons. Schopferische Entwicklung ist auch
das Lebensprinzip sehr vieler Franzosen. Deshalb konnte
Jules Michelet (gest. 1874) schreiben: «On n’en a jamais
fini avec la France.»

93



Das Prestige des Intellektuellen, insbesondere des Schrift-
stellers und Philosophen, ist in Frankreich einzigartig und
mit anderen Lindern kaum vergleichbar. Heinrich Mann
meinte einmal: «Sie haben es leicht gehabt, die Literaten
Frankreichs, die, von Rousseau bis Zola, der bestehenden
Macht entgegentraten: sie hatten ein Volk. Ein Volk mit
literarischen Instinkten, das die Macht bezweifelt.» Bis
vor kurzem galten die Schriftsteller fast als tabu. Ihnen
wird noch heute vieles zugute gehalten, Irrtiimer verzeiht
man. Als sich zum Beispiel Sartre im Algerien-Krieg
mit den Befreiungskdmpfern solidarisierte, hiitete sich
de Gaulle, ihn vor ein Gericht zu stellen. «Man verfolgt
nicht Voltaire», soll er bloss gesagt haben.

Eine solche Stellung bleibt natiirlich nicht immer unange-
fochten. Der Intellektuelle steht ja auch nicht isoliert da.
Er steht mitten im gesellschaftlichen Prozess. Sein Den-
ken und Diskutieren wird da bald zu einem «besondereny
Geschift. Die «Warey, die er produziert, wird zur Markt-
ware, die gekauft und verkauft wird. Zu Beginn des 19. Jh.
bereits gab es Klagen iiber die Macht der Literatur, die in
Wahrheit die Macht der «Nicht-Intellektuellen» iiber die
«Intellektuellen» sei. Und dies wiederum zwang dann die
wahren Intellektuellen, sich zu distanzieren, sich von
Markt und Publikum abzusetzen. Sie verstanden sich als
sozial ungebunden, klassenjenseitig, freischwebend, als
«geistige» Menschen.

Diese Ambivalenz im Bild des Intellektuellen ist mit ge-
schichtlichen, psychologischen oder auch soziologischen
Kategorien wohl nur zum Teil zu fassen. Tatsache ist
aber, dass der Franzose den Intellektuellen fast grenzenlos
bewundert, was nicht bedeutet, dass er ihm ganz geheuer
ist. Intellektuelle haben etwas Zwielichtiges, heute noch.
Sie werden leicht zu Storefrieden, die fiir Siinden und
Missgeschicke der Gesellschaft verantwortlich sind. Thr
alle Werte und Bindungen zersetzender Intellekt ist daran
schuld, nicht nur an Revolutionen, sondern auch an Dik-
taturen.

Als Prototyp des Intellektuellen gilt vielen immer noch
Jean-Paul Sartre (gest. 1980). Er selber hat viel iiber den
Intellektuellen nachgedacht und auch dariiber geschrie-
ben. Nach ihm besteht die Hauptbeschéftigung eines In-
tellektuellen im Reden und Schreiben. Er versteht dies als
ein Praxis erdffnendes Tun. Da dieses von einem Wider-
spruch bestimmt ist, wirkt der Intellektuelle notwendig
kritisch. Der Widerspruch entsteht unmittelbar aus der
Allgemeingiiltigkeit, die einem wahren Wissen eignet, und
dem besonderen sozialen Rahmen, in dem er dieses Wis-
sen anzuwenden hat. Das heisst im Klartext: der Intellek-
tuelle erhidlt im Rahmen einer besonderen — der biirgerli-
chen — Gesellschaft, die besondere Interessen besitzt, seine
Bildung; er wird dadurch gleichsam ihr Produkt.
Dennoch hat er das Allgemein-Giiltige, das heisst allge-
mein Menschliche, zu seinem eigentlichen Gegenstande
gemacht. Deshalb muss sich der Intellektuelle als wider-
spriichlich erfahren und auch nach aussen so scheinen.
Sobald ein Mensch diesen Widerspruch sieht und beginnt
im Namen des Allgemeinen, das Besondere in ihm selbst
und tiberall zu bekdmpfen, ist er nach Sartre ein Intellek-
tueller. Seine Macht ist allerdings nur die der Worter.
Wenn diese Worter auf einen aufnahmebereiten Boden
fallen, kann diese Macht freilich sprengend und befreiend
wirken.

94

Der Mai 1968

Diese verschiedenen Momente verdichteten sich im Mai
1968 zu einer explosiven Mischung. Ausgehend von den
Studenten ergriff eine fiebrige Unruhe die Jugend Fran-
kreichs. In Paris kam es zu den grossen Demonstrationen.
Barrikaden wurden errichtet. Wahre Schlachten fanden
zwischen den jungen Revolutiondren und den die Autori-
tat reprasentierenden «Flics» statt. Die meisten Neuen
Philosophen waren damals gerade frisch auf die Universi-
tdt gekommen. Der Mai 1968 wurde fiir sie zu einem
Schliisselerlebnis.

Die Erfahrungen vom Mai 1968 haben die Gedanken der
Neuen Philosophen nicht nur beeinflusst, sondern ihren
Sinn fiir Kritik ganz allgemein gescharft. Dass diese Kritik
schliesslich auch und gerade den in Frankreich und an-
derswo herrschenden Marxismus nicht verschonte, hat sie
bekannt, ja weltberithmt gemacht. Das will nicht heissen,
dass sie als erste die Probleme der marxistischen Weltauf-
fassung gesehen hitten. Die Kritik am Marxismus hat in
Frankreich gewissermassen Tradition. Schon 1956 ist
zum Beispiel eine Zeitschrift, «Argumentsy», gegriindet
worden, die als Antwort auf das Durcheinander der Lin-
ken Frankreichs in jenen Jahren galt. Der Stalinismus hat-
te zu einem massiven Auszug der Intellektuellen aus der
Kommunistischen Partei gefiihrt. Die kommunistische
Orthodoxie reagierte sofort darauf und machte die Anti-
Stalinisten zu Anti-Kommunisten. Das aber liessen sich
viele franzosische Kommunisten nicht mehr gefallen. Sie
lehnten sich gegen die Allgemeingiiltigkeit des sowjeti-
schen Modells auf. Vor allem wurde die Biirokratie, die
die Sowjetunion beherrscht, aufs Korn genommen. Trotz-
dem wollte man Marxist bleiben; an eine Ablosung des
Marxismus als Avant-Garde des Fortschrittes dachte man
nicht. Aber man bemiihte sich Marx wieder «unver-
falscht» zu zeigen und darzustellen. Der «neue» Mensch
freilich, der aus den verdnderten 6konomischen Situatio-
nen entspringt, liess in Russland immer noch auf sich
warten. Und so begann man andere Modelle zu suchen.
Man entdeckte den Kommunismus Chinas, Kubas und
Lateinamerikas. Konnte man wenigstens hier Spuren des
neuen Menschen entdecken?

Dieses Ringen und Suchen innerhalb des Marxismus hat
nicht unwesentlich den Aufbruch im Mai 1968 moglich
gemacht. Es half ndmlich mit, den traditionellen Marxis-
mus aufzuldsen. Aber andererseits ist nicht-zu iibersehen,
dass die genannte Kritik am Marxismus die vollstandige
Explosion im Mai 1968 auch verhindert hat. Denn der
«Marxismus» war und blieb das Dogma, Neues war nicht
in Sicht. Zweifelte man am Marxismus, musste das hem-
mend auf die Revolution wirken. Die nachfolgende Theo-
rie-Diskussion fiihrte nicht weiter, sondern zu einer Auf-
splitterung, die revolutionierende Taten bremste bzw.
verhinderte. Diese nun entstandenen zersplitterten Grup-
pen waren unfidhig, die Massen in Bewegung zu halten
und auf ein gemeinsames Ziel einzuschworen. Der ein-
flussreichste Theoretiker des Marxismus und geschétzter
Lehrer aller Neuen Philosophen, der kommunistische
Strukturalist Louis Althusser, hat die Kritik spater weiter
getrieben. Er sprach davon in Seminarien, und verfasste
Biicher dariiber. Er stellte u. a. die brenzlige Frage: Ist der
Marxismus ein Humanismus? Die Antwort lautet nein,
insofern namlich der Marxismus Wissenschaft sein wolle,

Schweizer Heimwesen 11/82



«Humanismus» aber eine (nichtwissenschaftliche) Forde-
rung einer bestimmten Gesellschaft, der biirgerlichen
nidmlich, sei. Das sollten alle Marxisten endlich einsehen
und nicht mehr beanspruchen, Humanisten zu sein. Aber
auch mit Marx selber geht Althusser in manchem nicht
einig. Nach ihm sind die eigentlichen Subjekte der wirt-
schaftlichen Téatigkeit nicht die Menschen, die Arbeits-
platze innehaben, wie Marx meint; die eigentlichen Sub-
jekte derselben sind die Verbraucher und Verteiler. Ent-
sprechend sind deren Probleme die eigentlichen Proble-
me. Deren Bedingungen sind dem Menschen zundchst
zwar dusserlich, bestimmen aber auch sein Inneres. Aller-
dings entscheidet letzten Endes das Ausserliche den Lauf
der Dinge. Der Mensch steht ndmlich nicht im Zentrum
der Welt, wie Marx meint, nicht einmal im Zentrum sei-
ner selbst, weil es ein solches Zentrum gar nicht gibt.

Die Kritik des Marxismus, die Althusser seinen Schiilern
vermittelte, prigte die Neuen Philosophen entscheidend.
Fiir sie war Marx sehr friih bereits nicht mehr eine unan-
tastbare Grosse. Und so konnten sie sich auch schnell da-
ran machen, den Marxismus unbefangen zu analysieren.
Das Neue an ihnen ist aber nicht so sehr die Marxismus-
Kritik, sondern das Wie und das Wann dieser Kritik. Dass
sie sich im Vorfeld der Wahlen vor 1978 zu Wort melde-
ten, gab ihren Uberlegungen politische Brisanz. Manche
betrachteten ihre Kritik am Marxismus als «lebensgefahr-
lich» fiir die Kommunistische Partei und deren Ziele.,

Nouvelle Philosophie —
ein Phinomen

1. Entstehung

Das Wort Neuer Philosoph ist mehr oder weniger zuféllig
entstanden, wie iibrigens auch die Gruppe der Neuen Phi-
losophen. Bernard-Henri Lévy, der Verlagsleiter von drei
Buchreihen im Verlag Grasset, Paris, hat den Namen
(1976) lanciert. Fiir die Neuen Philosophen, die zum Teil
miteinder studiert haben, ist ihr Kollege und Verlagsleiter
Lévy der integrierende Bezugspunkt. Sie bilden aber keine
Schule, sondern eine lose Gruppe, die in ganz bestimmten
Fragen eine dhnliche Grundhaltung haben. Das gilt vor
allem bezliglich des Politischen. Zudem erschien minde-
stens eine ihrer Veroffentlichungen in den erwédhnten
Buchreihen. Dass ihre Biicher gleichen Geistes und zum
Teil wenigstens im gleichen Verlag erschienen sind,
macht aus ihnen «Neue Philosophen».

Die Neue Philosophie machte bald Schlagzeilen. Ende
1977 gab es wohl keinen Tag, an dem in Paris nicht ir-
gend ein Artikel fiir oder gegen diese «Erben des
Mai 1968», diese «neuen Metaphysiker», diese «Gurus»
usw. erschienen wére. Sie waren Stadtgesprach. Was sie
interessant machte, war ihre Einstellung zum Marxismus:
der Marxismus ist eine Barbarei, Karl Marx ist an allem
schuld, usw., usw., usw. Aber nicht nur Marx haben sie
im Visier, sondern Politiker iiberhaupt. Denn Politik ist
wesentlich ein Kampf um Macht; Macht aber nimmt kei-
ne Riicksicht auf den einzelnen. Aufgabe des Philosophen
ist es, die Menschen dafiir wieder sensibel zu machen.

2. Fine neue Mode

Die Neue Philosophie war fast iber Nacht in Paris in aller
Munde; wie sehr, ldsst sich daran ermessem, dass bereits
wenige Wochen nach der Lancierung der Neuen Philoso-
phen ein Buch gegen die Neuen Philosophen erschien.
Bald waren sie iiber die Landesgrenzen hinaus bekannt. .
Woher dieser Erfolg? Hunderttausende ihrer Biicher wur-
den innert kiirzester Zeit verkauft. Man wusste nicht, was
sich da anbahnte. Sollte die Philosophie vielleicht eine
konsumierbare Ware werden, die man im Shopping Cen-
ter billig erhélt? Oder hatte man am Ende mit einer Kul-
turrevolution zu rechnen? War die Neue Philosophie das
erste Anzeichen eines Zusammenbruchs des marxisti-
schen Denkens, das seit 15 Jahren das Credo der franzosi-
schen Intellektuellen war?

Es gab natiirlich auch zuriickhaltende Stimmen. Ist es
denn nicht so, dass es in Paris in fast regeméssigen Ab-
stinden zu Polemiken und passionierten Diskussionen,
um irgend eine Bewegung, eine Gruppe, eine neue Rich-
tung kommt? Es braucht dazu nur ein paar starke Ideen,
einige markante Texte, eine intelligente Theorie. Das war
mit Sartre so, mit Lévi-Strauss, mit Michel Foucault usw.
Also, nichts Neues unter der Sonne!

Und doch war man sich nicht so sicher, dass es einfach
wieder eine neue Mode sei, die bald genug vergessen sein
wird. Denn diese neue 'Mode’ hatte doch etwas Bedngsti-
gendes, und zugleich Befreiendes an sich. Die Menschen
begannen, im Vorfeld der Wahlen, wie aus einem Schlafe
oder Trauma aufzuwachen. Auf einmal gab es nicht mehr
bloss den homo politicus, der entweder links oder rechts
steht. Es gab wieder den Menschen, der Politik auch als
notwendiges Ubel betrachten oder sich von ihr distanzie-
ren kann. Ob es in der Neuen Philosophie um ein streng
systematisches Philosophieren geht oder nicht, war dabei
nicht entscheidend. Die Botschaft liess sich auch in
Essays, Interviews usw. vermitteln. Die Neuen Philoso-
phen verfiigten iiber eine gute Mitteilungsgabe, und das
geniigte. Sie stehen damit in Frankreich in guter Gesell-
schaft, das hatte Tradition, das kam an.

3. Grosserfolg im Ausland =

Aber bald war die Neue Philosophie nicht nur in Paris be-
kannt, sondern auch in New York, London, Rom, Bonn,
Madrid usw. Sie ist also keine rein Pariserische Angele-
genheit gebliegen. Das zeigten schon bald die vielen Uber-
setzungen, vor allem des Buches von Bernand-Henri Lévy
«Die Barbarei mit menschlichem Angesicht» (1977), und
zwar innert kiirzester Zeit. Das neueste Werk Lévys ist:
«Das Testament Gottes»; Molden, Friithjahr 1980. Aber
nicht nur Bernand-Henri Lévy hatte Erfolg. André Gluck-
manns Buch, «Die Meisterdenker», das im Marz 1977 er-
schien, iiberstieg im Oktober bereits die 100 000 Grenze
bei weitem. Aehnliches erlebte auch Jean-Paul Dollé. Die
Auflage seiner Biicher stieg innert drei Monaten um das
Zehnfache an. Wenn auch weniger spektakuldr, so sind
doch die Verkaufszahlen auch der iibrigen Neuen Philo-
sophen, Christian Jambets und Guy Lardreaus, eine Sen-
sation.

In Italien wurden die Neuen Philosophen wahrend Mona-
ten zum Angriffsziel der Linken. Die These Lévys, der

95



Terrorismus reproduziere nichts anders als das Ideal des
Staates, loste eine heftige Diskussion aus. Fiir ein Buch
Gluckmanns, «Kochin und Menschenfresser» (1976),
fand sich kein italienischer Verlag mehr. Mehr positive
Aufmerksamkeit fanden die Neuen Philosophen in Spa-
nien. Auch Lateinamerika interessierte sich. Auf einer
Tournée durch Mexiko erhielten sie begeisterte Zustim-
mung, mussten sie aber auch herbe Kritik und sogar ver-
leumderische Anschuldigungen einstecken. Man stellte sie
u, a. als Verbiindete des CIA hin. In den USA dagegen
gab es viel positive und kaum negative Reaktionen auf das
Phanomen aus Frankreich. Lévy wurde zum Beispiel als
regelmassiger Leitartikel-Schreiber fiir die New Republic
angefragt. Ein Sensation bedeutete es, dass das Time Ma-
gazin eine Nummer der Neuen Philosophie widmete. Die
Titelseite verkiindete: "Marx ist tot’. Frankreichs Philoso-
phen sprechen sich aus». Man hat in Frankreich diese
Time-Auszeichnung sehr wohl zu schitzen gewusst.

4. Kritik der Macht

Fiir die Neuen Philosophen war diese Auseinanderset-
zung auf internationaler Ebene eine Bestdtigung dafiir,
dass ihre Thesen und Angriffe nicht weltfremd waren,
sondern einen «Sitz im Leben» hatten und folglich spon-
tan verstanden werden konnten. Gewiss, es war zunachst
der Anti-Marxismus, der in die Augen stach, der Freunde
und Gegner auf den Plan rief. Aber der Anti-Marxismus
ist in einem gewissen Sinne nur das Vordergriindige. Die
Neuen Philosophen sind nicht Anti-Marxisten um des
«Anti» willen, sondern weil sie auch im Marxismus eine
Gefahr sehen, die sich im Abendlande schon lange ange-
kiindigt hat und heute zur weltweiten Bedrohung gewor-
den ist: das Buhlen und Kdmpfen um Macht, und zwar
totale Macht! Der Kommunismus versteht sich selber als
fortgeschrittenste Gesellschaftsform, und ist es auch, nur
nicht in dem Sinne, wie die Marxisten meinen. Trotz al-
lem Reden von Befreiung ist das totale Machtbewusstsein
nirgends weiter entwickelt und praktischer geworden als
in kommunistischen Systemen. Zu glauben, dass die Ver-
gesellschaftung des Menschen und damit die Macht iiber
den einzelnen einmal jede Entfremdung liberwunden ha-
ben werde, ist eine Illusion (Bernard-Henri Lévy). Macht
mag in gewisser Hinsicht wichtig und sogar notwendig
sein, aber an sie wie an eine gute Fee zu glauben, ist irra-
tional und zieht die totale Entmenschlichung nach sich.

Neben Bernard-Henri Lévy und André Glucksmann hat
sich vor allem Jean-Marie Benoist mit dem Marxismus
auseinandergesetzt. In seinem bekannten Buch, «Marx ist
tot» (1970), sucht er darzulegen, wie der Kommunismus
tiberhaupt keinen Platz mehr lédsst flir Spontanitdt, Man-
nigfaltigkeit und Individualitit. Die Menschen sind da
nur noch wie Karton, ohne Seele, ohne Gedéchtnis. Des-
halb muss Widerstand geleistet werden, Widerstand, wie
ihn die Dissidenten im Osten vorleben. Die Dissidenten,
allen voran Solschenizyn, spielen im Denken und Schrei-
ben aller Neuen Philosophen eine wesentliche Rolle.
Solschenizyns Auftreten am franzosischen Fernsehen,
aber auch seine Biicher wirkten fiir die Neuen Philoso-
phen wie ein Fanal. Wir miissen uns weigern, ein Spiel-
ball der heute regierenden Michte zu sein. Jede Revolu-
tion bringt immer wieder neue Machtstrukturen hervor.
Und so gibt es nur eins fiir den Menschen: immer wieder
zur Rebellion bereit zu sein.

96

Es gibt denn auch eine Tradition der Rebellion. In dieser
Tradition sehen sich die Neuen Philosophen. Im Grunde
ist es nichts anderes als die Tradition der revolutiondren
Bewegungen, nur aus einem anderen Gesichtswinkel als
bisher iiblich gesehen. Thre Hoffnung besteht nicht in
einer noch grosseren Vergesellschaftung, Verstaatlichung
und Vermassung sondern im Widerstand des Indivi-
duums, in dessen Weigerung, durch Staatsapparate «ver-
schluckt» zu werden. Die Geschichte zeigt, dass etwas in
den Individuen lebt, das den Fingen der Macht entgleitet,
das eine gegenldufige Kraft bildet. Es existiert im Proleta-
riat so gut wie im Biirgertum. Es reagiert auf jedes Voran-
schreiten der Macht durch eine Bewegung der Verweige-
rung. In bestimmten Sternstunden der Menschheit, wie
zum Beispiel im Mai 1968, leuchtet dieses Gegenlaufige
der Macht uniibersehbar auf.

Positiv gesehen heisst das, der Mensch soll ermuntert wer-
den, seinen eigenen Weg zu gehen. Der Mensch soll wie-
der ins Zentrum geriickt werden. Er soll sich weigern, nur
Mittel zu sein. Seine Bediirfnisse, seine Wiinsche und
Angste sind ernstzunehmen. Der Mensch als lebendiges
Individuum ist wiederum das Problem Nummer eins.

5. Kritik an der heutigen Wissenschaft

Macht ist nicht etwas Isoliertes. Macht stiitzt sich auf
Theorie. Die Note, Leiden und Angste der Menschheit,
die aus driickenden Machtverhaltnissen resultieren, hian-
gen mit Theorien zusammen. Weil der Zusammenhang
von Theorie, Macht und Unterdriickung uniibersehbar
ist, ist auch der heutigen Wissenschaft, ihren Theorien, zu
misstrauen. Ja, es findet sich bei den Neuen Philosophen
sogar eine umfassende Kritik des Wissens iiberhaupt. Die
marxistische Theorie und deren Kritik ist nur ein Spezial-
fall.

Ein viel diskutierter und von allen Neuen Philosophen
sehr verehrter Kritiker der Wissenschaft ist Michel Fou-
cault. Auch Foucaults theoretisches Schaffen kreist im-
mer wieder um Wissen, Macht und Wahrheit. Der be-
kannte Satz: Wissen ist Macht, bekommt in Foucaults
Mund einen aussergewohnlich harten Tonfall. Wissen ist
nach ihm Macht, aber nicht befreiende, sondern bose, un-
terdriickende Macht. In Foucaults Schriften iiber die
Macht ist Solschenizyns «Archipel Gulagy» iiberall pra-
sent, wirft auf das Schicksal der von Solschenizyn be-
schriebenen Durchschnittsgefangenen diistere Schatten.
Die subtilen Unterdriickungsmechanismen, aber auch die
nicht weniger subtilen Uberlebens- und Widerstandsfor-
men werden aufgedeckt und analysiert. Fiir Foucault ist
das Gefdngnis ein Spiegel der Machtstrukturen. Ja, das
Gefangnis ist nach ihm der reprasentative Ausdruck einer
Herrschaftsordnung.

Foucault, aber auch der «Archipel Gulagy, prigten die
Neuen Philosophen entscheidend. Wenn Glucksmann
sagt, dass wir auf dem Wege sind zu begreifen, dass die
grosste Erfindung des 20. Jh. das Konzentrationslager sein
konnte, dieser verallgemeinerte Morder fiir Staatszwecke,
ist Foucaults Einfluss unverkennbar. Hinter Konzentra-
tionslagern stehen aber Theorien, und hinter diesen Phi-
losophen. Will man verstehen, warum es zu solchen un-
menschlichen Erfindungen kam, muss man die Philoso-
phengeschichte nach Theorie-Gefidngnissen absuchen, das

Schweizer Heimwesen 11/82



Aufbaukurs
fiir Alters- und Pflegeheimleitung

Eine Lucke wird geschlossen: Der Verein fiir Schweizerisches Heimwesen (VSA), der Schweize-
rische kath. Anstaltenverband (SKAV), die Vereinigung Schweizerischer Krankenh&user (VESKA)
und die Schweizerische Stiftung Pro Senectute griindeten die «Schweizerische Arbeitsgemeinschaft
Aufbaukurs fur Alters- und Pflegeheimleitung». Auf der Basis eines einheitlichen Ausbildungskon-
zepts flr angehende Heimleiter und Spitalverwaltungsfachleute beginnt im Herbst 1982 der erste
berufsbegleitende Aufbaukurs fiir Alters- und Pflegeheimieiter.

Zielgruppe: Angesprochen sind in erster Linie Teilnehmer mit absolviertem Grundkurs oder
vergleichbarer Ausbildung:
— bereits tétige Alters- und Pflegeheimleiter und deren Stellvertreter,
— weitere Interessenten (nach Massgabe der Aufnahmebedingungen).

Schwerpunkte Fachwissen und Kdnnen in den Bereichen: Fiihrung und Verwaltung des Alters-

der Ausbildung: und Pflegeheims -— Institutionen und Berufe in der Altershilfe — Gerontologie
(anthropologische, psychologische, soziologische und medizinische Aspekte) —
Altersarbeit und Alterspflege — Beratung, Betreuung und Animation des Heim-
bewohners — Personlichkeitsbildung.

Dauer/Ablauf: 30 Tage; berufsbegleitend im Blockkurssystem (in der Regel 3tagige Einheiten),
verteilt auf 11/2 Jahre.

Beginn/Orte: Kurs Nr. 1: Spatherbst 1982 mit Kursort im Raum Zirich.
Kurs Nr. 2: Fruhjahr 1983 mit Kursort im Raum Zentralschweiz.

Teilnehmerzahl: zirka 24 Personen :

Ausschreibung: Die detaillierte Ausschreibung erfolgt im April/Mai 1982.

Informationsveranstaltung fiir Interessenten

Donnerstag, 6. Mai 1982, 14.00 bis 16.00 Uhr, in Olten, Restaurant Kastaniengarten, Olten/
Triengen (ab Bahnhof Olten mit Bus Richtung Trimbach, Haltestelle Kantonsspital)

Anmeldung fiir die Informationsveranstaltung und weitere Auskiinfte:
— Schweizerischer kath. Anstaltenverband (SKAV)
Zahringerstrasse 19, 6003 Luzern, Tel. 041 22 64 65

— Verein fur Schweizerisches Heimwesen (VSA)
Seegartenstrasse 2, 8008 Zirich, Tel. 01 252 49 48

97



heisst nach Theorien, die zundchst Denkgefiangnisse bil-
den, dann aber zu realen Gefidngnissen fiihren. Und man
findet solche Theorie-Gefiangnisse gerade auch und vor al-
lem bei den Meister-Denkern, das heisst bei den Grossen
der Philosophie. Die Meister-Denker bereiteten mit ihren
Theorien einen soliden Grund, auf dem Macht gedeihen
und sich entfalten konnte. Die Meister-Denker waren die
Wegbereiter der Macht.

Ein neuer Irrationalismus?

Dass die Neuen Philosophen auch des Irrationalismus be-
zichtigt werden, kann nach dem Bisherigen nicht verwun-
dern. Es darf aber dabei nicht iibersehen werden, dass ihr
«Irrationalismusy» nicht Feindschaft schlechthin gegen die
Ratio (Vernunft) bedeutet, sondern nur gegen eine in die
Irre gegangene Ratio. Der Kampf gegen einen solchen Ra-
tionalismus hat tibrigens gerade in Frankreich Tradition.
Es sind denn auch kaum die einzelnen Thesen, die am
Anti-Rationalismus der Neuen Philosophen neu sind,
denn schon friither erkldrten Wissenschaftler, dass sie
nicht mehr an die Wissenschaft als etwas Absolutes glau-
ben. Neu ist der Hintergrund, auf dem er sich manife-
stiert, dem Marxismus.

Der Marxismus beansprucht, die Aufhebung aller bisheri-
gen Ismen, das heisst aller bisherigen Philosophien und
Theorien, zu sein. Unter «Aufheben» versteht er: sie zu
iiberwinden, aber auch sie weiterzufithren und auf einer
hoheren Ebene das Wertvolle an ihnen zu bewahren. Auf
diesem Hintergrund philosophischer Anti-Rationalist zu
sein kann nicht heissen, einfach eine iberwundene Posi-
tion einzunehmen. Das wiirde kaum einem Marxisten
Eindruck machen. Im Anschluss an Michel Foucault ver-
suchen die Neuen Philosophen eine ganz neue Art von
Anti-Rationalismus. Dieser muss zum Beispiel auf die po-
litische Funktion verzichten, das heisst auf den Anspruch,
Zu sagen, was hier und jetzt zu tun, was gut und was
schlecht sei. Die Philosophen miissen vom sicheren
Standort, von dem her sie bisher gesprochen und geschrie-
ben haben, abtreten. Sie sind nicht mehr die «weisen
Griechen», die «jiidischen Propheten» oder die «romi-
schen Rechtssprecher». Sie haben im Gegenteil das, was
allein als das Normale eingetrichtert wird, aufzubrechen.
Sie haben «Instrumente» bereitzustellen, die eine wirkli-
che Analyse der Macht ermdglichen; die Biicher der Phi-
losophen haben wie Werkzeugkisten zu sein, in denen
man unter anderem Schraubenzieher findet, um Machtsy-
steme notfalls auch stillzulegen. Daneben haben sie sich
um eine neue Moral zu bemiithen, um eine Neuordnung
der Werte usw. Es muss Widerstand geleistet werden. Eine
Machtposition kénnen sie nicht mehr einnehmen, sind sie
doch keine Olympier mehr, keine Ratgeber der Fiirsten,

keine Diener des Volkes. Was sie mochten, ist, dem Men--

schen in seinem innersten Kern zu einer Verdnderung zu
verhelfen. Der Neue Philosoph wird damit zum neuen
Moralisten. Ausserhalb der Bahnen eines fertigen Den-
kens versuchen sie eine neue Art von Revolution in Gang
Zu setzen.

98

Neue Betrachtung der Geschichte

Die Frage, ob eine Kulturrevolution iiberhaupt moglich
sei, beschiftigt neben den Neuen Philosophen auch einen
ihrer Lehrer, Jacques Lacan. Lacan, ein sehr bekannter
Psychoanalytiker, fasziniert die jungen Intellektuellen vor
allem dadurch, dass er nichts als die Wahrheit sagen will.
Und da dieses Sagen der Wahrheit auch die tiefenpsycho-
logische Dimension miteinbeziehen muss, wird das Reden
dariiber schwierig, fiir Nicht-Eingeweihte oft unverstind-
lich. Thn freut es nicht, wenn seine Schriften in andere
Sprachen iibersetzt werden, denn seine Sprache méchte
immer die Situation im Auge behalten, in die hinein sie
sich artikuliert. Die volle Wirkung des Wortes ist nur in
der konkreten Situation zu haben. Die Neuen Philoso-
phen sind Bewunderer Lacans, suchen doch auch sie
Wahrheit und zwar auf eine neue Weise, zur Sprache zu
bringen. Da Lacans Reden oft um das Wie einer Revolu-
tion der Kultur kreist, fiihlen sich ihm die Neuen Philoso-
phern verwandt.

Fir Lacan steht fest, dass erst die Welt der Worte, also die
Sprache, die Welt der «Dinge» schafft. Der Mensch wird
in die Sprache hinein geboren. Er ist von Anfang an von
Sprache umfangen; bevor er selber sprechen kann, ist er
von ihr «gesprochen». Es gibt nun Kulturen, in denen die
Sprache so ist, dass der Mensch krank werden muss. Das
ist auch in unserer Kultur der Fall. Lacan siecht das vor al-
lem bei seinen Patienten, die iiber sich selber sprechen.
Und wo liegt nun die Wahrheit, die Gesundheit flir den
heutigen Menschen bedeuten wiirde? Das ist nicht ohne
weiteres zu sagen, ja kann in einer kranken Sprache gar
nicht zureichend gesagt werden. Als wichtigstes muss des-
halb Abstand von unserer Art zu sprechen — und damit
Dinge und Verhiltnisse zu beurteilen und zu bewerten —
gewonnen werden. Es gilt sodann eine Anderung unserer
Sprache herbeizufithren. Erst dann wird auch die Kultur
revolutioniert werden. Die tibliche Sprache muss langsam
verandert werden. Das ist unter anderem auch der Grund,
warum Lacan nichts dabei findet, unverstindlich zu spre-
chen. Ahnliche Ansichten finden sich iibrigens auch bei
Roland Barthes (1980). Er als Schriftsteller fiihlt sich ge-
radezu berufen, Sprache zu verdandern.

Die Anliegen Lacans fielen bei den Neuen Philosophen
auf fruchtbaren Boden. Vor allem Christan Jambet und
Guy Lardreau glauben unterschiitterlich an die Moglich-
keit einer Revolution der Kultur. Sie gehen dabei aller-
dings nicht abstrakt von der Sprache aus, sondern suchen
der «Sprache der Geschichte» nachzuspiiren. Sie durchsu-
chen die Geschichte auf revolutiondre Denkfiguren und
Verhaltensmuster hin ab. Bisher entdeckten sie zwei
grundverschiedene Arten von Geschichte: eine Geschich-
te, in der nur das Sichtbare und Messbare zahlt; und eine
andere Geschichte, die nicht eigentlich mehr Geschichte
ist, sondern vielmehr «Ewigkeit». Die letztere ist naturge-
mass viel schwieriger zu fassen als die erstere. Im Grunde
ist sie in Sprache (bzw. in Begriffen, Systemen usw.) liber-
haupt nicht zu fassen, selbst wenn sie spiirbar présent ist
und die sicht- und messbare Geschichte bestimmt. Jambet
und Lardreau suchen ihr nahe zu kommen, indem sie sich
mit «Texten», das heisst Lebensmdglichkeiten, befassen,
die dem «Ewigen» nahe sind. Unter anderem fanden sie
solche «Texte» auch und bisher sogar vor allem in der spi-

Schweizer Heimwesen [1/82



rituellen Tradition des Christentums. Die Sprache der
Kirchenlehrer zum Beispiel verrit nach ihnen, dass sich
im jungen Christentum eine echte Kulturrevolution voll-
zogen hatte. Wer nach der ewigen Geschichte sucht, die
zugleich eine Kulturrevolution einleiten und der kranken
Menschheit Hoffnung geben konnte, kann bei ihnen in die
Lehre gehen.

Der iibliche Begriff der Kulturrevolution greift fiir die
Neuen Philosophen zu kurz. Der Begriff, aus Maos China
in den Westen gelangt, ist nicht in der Lage, die Revolu-
tion, die das Christentum einst in die Kultur hineintrug,
auch nur anndhernd abzudecken, so wenig iibrigens wie
die Erfahrungen des Mai 68. Sie suchen deshalb die Kul-
turrevolution des Christentums und die Hoffnungen des
Mai 68 parallel zu sehen und mit neuen Mitteln zu durch-
leuchten. Sie entdeckten dabei, dass eine Revolution der
Kultur nur durch eine Polarisierung innerhalb des Gan-
zen moglich ist. Der Totalitdt des Romerreiches zum Bei-
spiel setzte das Christentum ein neues Reich entgegen, ein
Reich, das nicht von dieser Welt ist. Aehnliches muss
heute geschehen. Obwohl Kapitalismus und Marxismus
sich als antagonistisch verstehen, sind sie doch nicht wirk-
liche Gegenpole. Beide gehoren namlich der sicht- und
messbaren Geschichte an und sind deshalb, bei allem Ge-
gensatz, auf denselben Pol fixiert. Thnen muss eine Gegen-
welt entgegengesetzt werden, die die jetzige Kultur revolu-
tioniert. Man darf sich nicht mit der herrschenden Kultur
identifizieren; man muss den Willen zur Reinheit, zu
einer neuen Moral haben. Dieser Wille ist von entschei-
dender Bedeutung fiir Idee und Durchfiihrung einer Revo-
lution der heutigen Kultur.

Das kann natiirlich nicht heissen, den einen Pol, das
Sicht- und Messbare, aufzugeben, wie das zum Teil welt-
fliichtige Monche versuchten. Es muss die Zwei-Poligkeit
im Leben durchgehalten werden, was bereits einen radika-
len Bruch mit der gegenwartigen Kultur bedeutet. Dieser
Welt ist eine andere Welt entgegenzustellen; aber diese
Welt muss als Gegenpol auch bejaht werden. In dieser
Hinsicht ist fiir die Neuen Philosophen Lacan zuwenig
differenziert. Lacan sucht eine neue Sprache; die Neuen
Philosophen suchen das Neue jenseits aller Sprache, das
aber doch, als Gegenpol, Sprache nicht in der sicht- und
messbaren Geschichte aufgehen ldsst. Mit anderen Wor-
ten, die Kulturrevolution kann nicht nur in einer neuen
Sprache bestehen. Denn jede Sprache hat in sich den
Trend, sich absolut zu setzen und sicht- und messbare Ge-
schichte zu werden. Es braucht zur wirklichen Revolution
das andere, den Gegenpol, den «Engel», der uns vor die-
ser Tendenz bewahrt. In diesem Zusammenhang besinnen
sich Jambet und Lardreau auch auf Platon.

Wenn die Neuen Philosophen am Anfang ihrer schriftstel-
lerischen Tétigkeit vor allem die Verstrickung in Macht-
strukturen angegriffen haben, so war dies nur der Anfang.
Radikale Kritik war der erste Schritt, der sie beriihmt ge-
macht hat. Aber nun suchen sie weiter. Wo dieses Suchen
hinfiihrt, ist noch nicht in allen Teilen klar. Eines wissen
sie jedoch: der Marxismus hilft nicht weiter. Man muss
ihn durch eine Neubesinnung auf das, was wirklich Ge-
schichte ermdglicht, iiberwinden. Da sich Geschichte
nicht auf sicht- und messbare Geschichte reduzieren lasst,
kann sie sich auch nicht in determinierten Gesetzen er-
schopfen. Der unfassliche Gegenpol, der «Engel», bricht
einseitige Geschichtsverstandnisse immer wieder auf. Ge-

schichte wirklich leben kann einer nur, wenn er auf diese
Zweipoligkeit eingeht, das heisst moralisch in der sicht-
und messbaren Geschichte zu leben versucht.

Personliche Uberlegungen
zum Phdnomen
Nouvelle Philosophie

Die Nouvelle Philosphie geht weiter. Sie breitet sich aus.
Thre Uberlegungen und Argumentationen fassen im Alltag
mehr und mehr Fuss. Im Friihjahr letzten Jahres tagten
die Intellektuellen Frankreichs in Paris und beschéftigten
sich unter anderem mit der Aufgabe der Intellektuellen,
vor allem der Philosophen unter ihnen. Die Neuen Philo-
sophen hielten dariiber Referate und fanden mit ihren
Auffassungen, neben Kritikern, neue Anhénger. Ihre Art
und Weise die Dinge zu sehen, Wirklichkeit zu beleuchten
und sich dariiber zu dussern macht Schule, nicht zuletzt,
weil es etwas Jugendlich-Neues an sich hat. Nicht, dass
ihre Gedanken alle neu wiren, oder wenigstens ihre Art
sie auszusprechen, im Gegenteil. Dass sich zum Beispiel
ein Intellektueller vorab kritisch-negativ dussert, wie es
die Neuen Philosophen tun, hat Tradition — seit der hegel-
schen Linken, dem Historismus, Nietzsche, usw. Ob da-
hinter ein blanker Nihilismus steckt, ein Wille zum Zer-
trimmern, Freude am Untergang, wie man den Neuen
Philosophen schon vorgeworfen hat, ist damit allerdings
noch nicht entschieden. Es kommt eben darauf an, was
negiert und kritisiert wird. In diesem Zusammenhang sei
zum Schluss auf ein paar philosophiegeschichtliche Zu-
sammenhinge aufmerksam gemacht.

Im Gesprach mit den Neuen Philosophen, aber auch zum
Teil in ihren Schriften, ist immer wieder Friedrich
Nietzsche prisent. Seine scharfsichtigen Analysen der gei-
stig kulturellen Entwicklungen hatten es ihnen angetan,
aber auch die beissende Ironie, mit der er die philisterhaf-
te Betriebsamkeit und den auf kollektiver Mittelméssig-
keit fussenden Diinkel der Kulturbeflissenen iiberschiittet.
Fiir die Neuen Philosophen ist Nietzsche ein grosser, tie-
fer Denker, der — fast — «alles» gesagt hat tiber sein und
unser Jahrhundert. Dazu kommt Nietzsches Redlichkeit
und Ehrlichkeit, die die Dinge beim Namen nennt, ohne
Verschleierung, sein philosophisches Engagement, seine
denkerische Dringlichkeit.

Eine Personlichkeit wie Nietzsche macht von Fesseln frei;
sie gibt die Stimme zuriick, «die hoheren Wirklichkeiteny
zur Sprache zu bringen. Fiir Glucksmann beginnt
Nietzsche, der beste Dichter unter den Meisterdenkern,
der klarste und der redlichste, ausserhalb der Herrschaft
zu denken, Sprache und Gang dem Abenteuer zu iiberlas-
sen. Ein bisschen wie Abenteurer kommen sich auch die
Neuen Philosophen vor, sie, die die herrschende Sprache,
die herrschende Wissenschaft, die herrschende Intellek-
tuellen-Ideologie (Marxismus) in die Kritik nehmen. Ge-
wiss, sie haben nicht den «Ubermenschen» (Nietzsche)
vor Augen, aber ihr denkerischer Aufbruch ist doch zu
vergleichen mit Nietzsches Abwendung vom Apollini-
schen und Zuwendung zum Dionysischen,

99



Auch der Stil der Neuen Philosophen hat in Nietzsches
Stil eine gewisse Parallele. Die Dringlichkeit des Denkens
erlaubt nicht, sich lange bei historischen Richtigkeiten
aufzuhalten. Daten der Vergangenheit begriinden nicht
die Wahrheit des Denkens; sie geben Anlass, dieses in
Gang und schliesslich Schwung zu bringen, aber die
Wucht stammt aus ihm selber. Deshalb hat ihr Denken
oft etwas Prophetisches, das sich der allgemeinen Aus-
weisbarkeit und Legitimierung enthoben meint. Zwar
driicken sich die Neuen Philosophen bisher nicht, wie
Nietzsche hdufig, in Aphorismen aus, aber sie verstehen
sich doch auch nicht nur als Philosophen, sondern, wenig-
stens die einen, auch als Poeten, als Schriftsteller, als Leu-
te die unerschrocken, nichts als die Wahrheit sagen moch-
ten.

Neo-Nietzscheaner sind die Neuen Philosophen aller-
dings nicht. Er ist fiir sie nicht der unkritisierbare Meister.
Filir Nietzsche gilt was fiir die iibrigen Meisterdenker
(Fichte, Hegel, Marx): sie «schliessen alles in dem Ring
ihrer Herrschaft ein, ihre Art alles zu umfangen, ist
elliptisch, denn sie hat immer zwei Mittelpunkte: Wille
zur Macht und Ewige Wiederkunft, Kapital und Arbeit,
Bourgeoisie und Revolution, An-sich und Fiir-sich, Geist
und Natur, Ich und Nicht-Ich. Gegensétze treten paarwei-
se auf, sie polarisieren Schlachten und Paradoxa, mehr
noch bedingen sie das Denken des Ganzen. Herrschaft
iiber das Ganze: Wille zur Macht. Das Ganze der Beherr-
schung: Ewige Wiederkunft. Das Ganze der Herrschaft:
das Kapital, Herrschaft des Ganzen: Revolution, Klassen-
kampf als Motor der Geschichte, usw.» (Glucksmann).
Nach dem letzten Buch Lévys, soll Nietzsche gar «ver-
nichtet» werden. Wenn Gott auch tot ist (Nietzsche) so
bleibt doch Gottes Testament zu vollziehen und Gott ist —
wenn nicht «Wesen», so doch unverzichtbare Instanz und
«notwendige Vorstellung». In diesem Sinne lebt fir ihn
Gott weiter. Dennoch bleibt wahr, dass die Neuen Philo-
sophen nicht nur sehr viel Anregung in der Lektiire Nietz-
sches gefunden haben, sondern dass ihre Philosophie
wesentlich durch seinen Einfluss mitgepragt ist.

Nietzsche hat die Neuen Philosophen nicht nur beein-
flusst, die Wahrheit unverschleiert auszusprechen, son-
dern auch sie zu «praktizieren». Sie reihen sich damit un-
ter die moralisch engagierten Philosophen ein. Es gibt ver-
schiedene Orte, an denen sich die Wahrheit heute konkret
verwirklichen muss. Fiir die einen ist vor allem das Den-
ken ein Mittel, sich von der Unterdriickung zu befreien,
denn dadurch wird das neue Morgen — das Poesie heisst —
angekiindigt. Dabei sollen das Herz, die Gefiihle und die
schopferischen Krifte zu ithrem Recht kommen und so
Wahrheit konkret werden. Fiir Andere ist das Dulden,
aber auch das Sich-Wehren der kleinen Leute Ausdruck
des inneren Driangens. Kein System, und wire es noch so
perfekt, kann dieses letztlich vernichten. Es bricht immer
und iiberall wieder durch. Deshalb soll jeder scheinbar
noch so unwichtige Widerstand gefordert und nach Mog-
lichkeit unterstiitzt werden. Denn er ist Ausdruck dafiir,
dass der Mensch das Recht hat, Rechte zu haben. Alle
Neuen Philosophen sind auf ihre Art Kdmpfer fiir die
Menschenrechte. IThre Abwendung von den herrschenden
Geschichts- und Naturphilosophien lebt aus diesem Hin-
tergrund.

Die Frage nach dem Menschen ist das Anliegen ihres Phi-
losophierens. Unter diesem Anspruch stehen die Neuen

100

Philosophen und sprechen es in letzter Zeit mehr und kla-
rer aus. Deshalb ist auch die Frage von rechts oder links,
von Sprache oder Kultur, von Konfession oder Farbe
nicht mehr das Entscheidende. Hauptsache ist, dass der
Mensch nicht nur ein Brennpunkt von Determinierthei-
ten ist, dass er nie nur als Mittel zu irgendwelchen Zwek-
ken gebraucht wird (Kant).

Im «Ich-Sagen» wird deshalb die Relativitdt des sozialen
Geschehens ausgesprochen. Der 1979 verstorbene «On-
kel» der Neuen Philosophen — Maurice Clavel — war
ihnen dabei Leitbild. Das zeigten ihre Nachrufe auf seinen
Tod durchgehend. Ihr «Ich» ist nicht einfach das sich
selbstbehauptende Ich des Existenzdenkers, sondern das
Ich, das, allem zum Trotze, seine Anspriiche anmeldet
und diese wahrzunehmen vermag, das sich gegen blosse
Fremdbestimmung zur Wehr zu setzen weiss.

Vor allem die zwei Philosophen in Auxerre, Jambet unu
Lardreau, berufen sich dabei auf die philosophische Tra-
dition, in der die Praktische Vernunft den Vorrang hat.
Vor allem Kant ist ihnen massgebend. Seit Nietzsche ist
es ja nicht mehr moglich, blosse «Kollektiv-Sammlun-
gen» von moralischen Imperativen ernst zu nehmen,
deren einzige Quelle die Tradition ist. Und wenn heutiges
Philosophieren unfihig wire, eine moralische Haltung zu
begriinden, wiirde sie zu einem unverzeihbaren Bankrott
ja sagen. Kants «handle so, dass die Maxime deines Han-
delns eine allgemeine Maxime werden konnte», hat nach
ihnen moralische Individualitdt zu bestimmen. Moralisch
verantwortbarem Tun hat letztlich alles Philosophieren
zu dienen, auch Wissenschaftskritik, Ideologiekritik,
Sprachkritik usw.

Hier werden die Neuen Philosophen meines Erachtens zu
«Geistern», die scheiden, die, wie sie selber sagen, ent-
zweien wollen. Thnen geht es um den Menschen; sie geben
dabei der Freiheit und Liebe den Vorrang vor Wissen-
schaft und Technik. Ebenso relativieren sie die gesell-
schaftlich-politische Organisation. Sie ist weder Selbst-
zweck noch die zentrale Vorbedingung alles Menschseins.
Sie ist durch den Menschen geschaffen und hat dem Men-
schen zu dienen. Wenn die letzten Biicher der Neuen Phi-
losophen eine «Neu»-Begriindung von Moralitdt suchen,
verstehen sie sich im Dienste des Menschen, der die
Wahrheit tun soll. Es gibt bei ihnen keine subjektlose Pro-
zesshaftigkeit der Geschichte, kein Geschehen bei dem
der Mensch Zuschauer ist. Thr Engagement im Denken
und Tun gilt dem Menschen, der das Zentrum dieses Ge-
schehens ist. Thr Retour zu Kant ist ein Retour zum Men-
schen als Trager von Pflichten und Rechten.

Der Mensch ist aber nicht nur Tréger von Rechten und
Pflichten, sondern auch von Sinn. Dies steckt dahinter,
wenn die Neuen Philosophen auf die religicse 7Tradition —
die christlichen Viter und jlingst auch auf die Bibel — zu-
riickgreifen. Die Frage nach dem Sinn ist nimlich ein zen-
trales Thema der geistlichen Schriften. Die Neuen Philo-
sophen sprechen allerdings weniger vom «Sinn» als von
der «Wahrheit». Es geht ihnen dabei aber um dasselbe:
«Wir haben die Wahrheit gewdhlt. Es geht nur darum zu
wissen was sie ist und sie mit unseren Moglichkeiten zu
sagen. Deshalb mussten wir sie befreien von all dem was

*So Jambet an einem Vortrag am 12. Mérz 1979 in Luzern.

Schweizer Heimwesen 11/82



als Wahrheit ausgegeben wurde und doch nur Liige war»
(Jambet und Lardreau). Um diese Wahrheit ging es den
Neuen Philosophen bereits im Mai 1968, nur suchten sie
sie damals in einem anderen Kontext als heute.

Bei der Frage nach dem letztlich «Sinn-Gebenden» bewe-
gen sich die einen in Richtung des Transzendenten (Pla-
ton) und des Unaussprechbaren, andere glauben in einem
atheistischen Spiritualismus oder in der Kunst die Ant-
wort finden zu konnen. Alle aber sind mehr oder weniger
deutlich von einer Hoffnung erfiillt. Diese Hoffnung treibt
zum Beispiel Benoist zurlick zu Heraklit, Platon und
Leibniz, Dollé zu dem, was hinter dem Schein ist, zum
Sein, zur Metaphysik. Sein Wunsch ist das zu finden, was
am néchsten ist und doch am schwersten gefunden wird.
Fiir Nemo ist der Mensch ein Mitgenosse der Transzen-
denz; er ist «Sohn Gottes». Letzteres ist freilich weniger
im Sinne der christlichen Tradition zu verstehen als Hei-
deggers, nach welchem der Mensch «Hirte des Sein» ist.

Die Neuen Philosophen mochten

ihr Philosophieren als « Wachteramt» verstanden wissen.
Wachen aber ist Verteidigung, Abwehr, wie auch Hin-
weis, Aufzeigen, wo Sinn gesucht werden muss. Es soll
den Menschen an seine menschliche Aufgabe erinnern.
Wenn die Neue Philosophie in ihren Anfiangen eher eine
Tendenz als eine bestimmte Philosophie war, so zeichnet
sich letzteres immer klarer und ausgesprochener als ihre
Richtung ab: nicht mehr nur das Wissen in die Kritik
nehmen, sondern auch Sorge tragen fiir das Tun, damit so
gehandelt werde, dass die Hoffnung nie in Gefahr kommt,

unterzugehen. In der Neuen Philosophie sind die drei
grossen Fragen Kants wieder wachgeworden!

Die Hauptwerke der wichtigsten Neuen Philosophen

Jean-Marie Benoist. Geboren 1942. Assistent von Claude Lévi-Strauss am
College de France. «Marx est mort». Paris, Gallimard, 1970. «La Révolu-
tion structurale», Grasset, 1975. «Tyrannie du Logos». Paris, Minuit,
1975.

Jean-Paul Dollé. Geboren 1939. Soziologieprofessor an der Pariser Ecole
des Beaux-Arts. «Haine de la Penséen. Paris, Hallier, 1976. «L’Odeur de
la France». Paris, Grasset, 1977.

André Glucksmann: Geboren 1937. Arbeitet in der Forschung am Natio-
nalen Forschungszentrum (CNRS) in Paris. «La cuisiniére et le mangeur
d’hommes». Paris, Seuil, 1975. Deutsch: Kochin und Menschenfresser.
Berlin, Wagenbach, 1976. «Les maitres penseurs». Paris, Grasset, 1977.
Deutsch: Die Meisterdenker. Reinbek, Rowohlt, 1978.

Christian Jambet. Geboren 1949. Philosophielehrer am Lyceum in
Auxerre. «Apologie de Platon». Paris, Grasset, 1976.

Guy Lardreau. Geboren 1947. Philosophielehrer am Lyceum in Auxerre.
«Le Singe d’Orm», Paris, Mercure de France, 1974.

Christian Jambet/Guy Lardreau. «L’Ange». Ontologie de la Révolution 1.
Paris, Grasset, 1976. «Le Monde». Ontologie de la Révolution 3. Paris,
Grasset, 1978.

Bernard-Henri Lévy. Geboren 1947. Verlagsdirektor der reihen «Figures»,
«Théoriciens» und «Enjeux», bei Grasset. Lehrauftrag fiir Philosophie an
der Sorbonne. «La barbarie a visage humain». Paris, Grasset, 1977.
Deutsch: «Die Barbarei mit menschlichem Angesicht». Reinbek,
Rowohlt, 1978. «Le Testament de Dieu». Paris, Grasset, 1979. «Das

Testament Gottes». Molden 1980.

Philippe Nemo. Geboren 1949. Mitarbeiter am Radio «France Culture».
«L’homme structurale», Paris, Grasset, 1975. «Job et I'excés du maly.
Paris, Grasset, 1978.

Frangoise Lévy. Geboren 1940. Soziologin. Lehrauftrige «Karl Marx.
Histoire d’un bourgeois aliemand». Paris, Grasset, 1976.

Heimkommissionen.

Thema:

Ort: Hotel Sternen, Unterwasser

Montag, 7. Juni 1982, 15.00 Uhr, bis
Dienstag, 8. Juni 1982, 16.00 Uhr

Zeit:
Kosten:
Fur Nicht-Uebernachtende Fr. 77.—

Veranstalter:

Strasse 34, 9400 Rorschach).

Fir die vorbereitende Gruppe: H. Kunz, Schulleiter

Einladung zu einer Arbeitstagung

fir alle, die in einem auf Erziehung ausgerichteten Heim arbeiten:

Leiter, Erzieher, Lehrer, Therapeuten, Hauswirtschaftspersonal mit Anteil an der Erziehung, Mitglieder der

Arbeitsteilung in einer unteilbaren Aufgabe

Leitgedanke und Ziel: Dass sich im Heim viele Menschen in verschiedenen Rollen an der Erziehungsaufgabe
beteiligen, ist gleichermassen Erschwernis und Chance. Es ist wichtig, die Sichtweise voneinander zu kennen,
die Anteile am Geschehen zu erkennen und anzuerkennen. Die Tagung soll den verschiedenen Rollentragern
Gelegenheit geben, miteinander ins Gesprach zu kommen. Wir versprechen uns davon Impulse fiir eine gute
Zusammenarbeit und eine Starkung der eigenen Motivation. Das Schwergewicht liegt auf der Gruppenarbeit.

Pauschal Fr. 95.—, inkl. Unkostenbeitrag

VSA Region St. Gallen und Ostschweizerische Heimerzieherschule Rorschach

Die Tagung ist vor allem — aber nicht ausschliesslich — fiir Leute aus ostschweizerischen Heimen gedacht.
Sie werden zu Beginn des neuen Schuljahres noch besonders eingeladen. Wir bitten, den Termin vorzumer-
ken. Anmeldungen koénnen jetzt schon erfolgen (Ostschweizerische Heimerzieherschule, Miller-Friedberg-

101



	Zum Phänomen der "Nouvelle Philosophie"

