Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 53 (1982)

Heft: 3

Artikel: Macht und Neid : Zerrformen der Kraft und der Sehnsucht zum Guten
Autor: Schmid, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-809865

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-809865
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Macht und Neid

Zerrformen der Kraft und der Sehnsucht zum Guten

Von Dr. Peter Schmid, Heilpddagogisches Seminar Ziirich

«Das echte
Vorbild beneidet
man nicht um
Macht»:

Dr. Peter Schmid.

«Der Mensch will das Gute, und wo er bose ist, da hat
man ihm sicher den Weg verrammelt, auf dem er gut sein
wollte.» So oder ahnlich hat sich einmal Pestalozzi gedus-
sert. Ich mochte diese Feststellung zum Anlass nehmen,
das Thema von Macht und Neid im menschlichen Dasein
auf eine fir unsern Zeitgeist eher uniibliche Weise abzu-
handeln. Um aber nicht gleich von Anfang an missver-
standen zu werden, bedarf dieser vorausgeschickte ‘Satz
einer ndheren Erlduterung: Gewiss schwingt darin der Ge-
danke mit, dass es so hdufig die widerlichen Umstande
sind, die den Menschen von seiner eigentlichen Bestim-
mung wegflihren, und auf die aktuelle Situation bezogen,
die Pestalozzi im Auge hatte, war es zweifellos notwendig,
es so klar auszusprechen.

Wenn aber damit alles gesagt wire, dann wiirde eigentlich
Pestalozzi in den Chor der heute so lautstarken gesell-
schaftskritischen Stellungnahmen miteinstimmen. Pesta-
lozzi hat tatsdchlich auch eine Reihe gesellschaftskriti-
scher Schriften verfasst, in denen er die Zustdnde seiner
Zeit aufs Schwerste anprangerte. Aber derselbe Pestalozzi
wusste zu genau, wie eben nicht nur die Umstdnde den
Menschen machen, sondern auch der Mensch die Um-
stande macht — im Guten wie im Bosen. Der Mensch wird
nicht nur von seinem Weg gewaltsam abgelenkt, er ver-
fehlt ihn oft selber, aus Unvermdgen, in eigener Schuld
und Unvollkommenbheit.

Aber — und darauf kommt es mir an — der Mensch kann
sich irren, selbst in der festen Absicht, das Gute zu wol-

*Vortrag gehalten an der 137, Jahresversammlung des Vereins fir Schwei-
zerisches Heimwesen (VSA) am 21. Mai 1981 in Einsiedeln.

86

len. Ich sehe daher in Pestalozzis Wort nicht nur eine ge-
sellschaftskritische Riige, sondern eine Feststellung von
viel fundamentalerer Art: Der Mensch mochte das Gute,
aber er ist oft nicht reif genug, es zu finden, weil er am fal-
schen Orte sucht. Die Menschen verbauen sich nicht nur
gegenseitig, sondern oft selber ihr Gliick.

Aus dieser Sicht sind Macht und Neid nicht einfach be-
dingungslos zu verurteilende menschliche Haltungen, die
durch einen Kunstgriff aus der Welt geschaffen werden
konnten. Der Mensch ist nicht an sich gut, er muss um
das Gute ringen.

Macht und Neid sind die verfehlten Versuche, das
Gliick zu erzwingen.

Der Machtmensch im oft beklagten Sinne, dessen einziges
Lebensziel darin besteht, Macht auszuiiben und auszu-
bauen, hindert darum nicht nur den Andern an seinem
Menschsein, sondern betriigt sich im Grunde selbst. Und
der Neider, welcher dem Machtigen seine Position und
Wohlhabenheit missgonnt und darum fiir den Ausgleich
dieser Privilegien plddiert, macht sich die Sache genau so
einfach, indem er das, was er dem Begiiterten und Ein-
flussreichen nehmen will, gleichermassen in den Mittel-
punkt seines Lebens stellt.

Macht und Neid als Problem menschlichen Zusam-
menlebens werden nicht verstq.nden, wenn man sie ein-
fach als gesellschaftsbedingte Ubel beklagt.

Man muss sie sehen als die Zerrformen einer keineswegs
von vorneherein verwerflichen Absicht. Macht und Neid
werden nicht durch Machtausgleich iiberwunden, wohl
aber ist ein erster Schritt zu ihrer Bewéltigung getan, wenn
wir sie in ihrer Hohlheit und Diirftigkeit durchschauen.
Doch damit noch nicht genug: Wihrend nun der Begriff
des Neids im Sprachgebrauch doch relativ einmiitig und
einzig diesen negativen Anstrich hat, den wir ihm bis jetzt
zugelegt haben, hat Macht in ihrem Stellenwert fiir das
Leben keineswegs nur eine negative Seite. Darum ist es
notwendig, die Phdnomene Macht und Neid zunéchst
einmal getrennt zu betrachten.

Der Stellenwert der Macht

Es ist heute, im Schwange der verbreiteten, weil leicht
fasslichen Schwarz-weiss-Malerei und eindimensionalen
Gedankengiinge, nicht leicht, einem allfilligen Sinn von
Macht fiir das Leben unvoreingenommen nachzuspiiren.

Schweizer Heimwesen [1/82



Von Macht ist eben vornehmlich die Rede im Zusam-
menhang mit Gewalt, Unterdriickung und Machtmiss-
brauch.

Zuerst ist der Begriff der Macht auf Defektvarianten
eingeengt worden, und hernach glaubte man diesen
Zerrformen auch in weiteren Lebensbereichen in ver-
kappter Form zu begegnen.

Darum weitete sich das gegeniiber der Macht zum Teil
berechtigte Misstrauen aus auf alles, was Autoritdt ver-
korperte, ja schliesslich auf jede Form von zwischen-
menschlicher Beeinflussung {iberhaupt. Uberall witterte
man irgend eine geheime oder subtile Machtausiibung,
eine Manipulation, die zwangsldufig zu einer Begrenzung
und Unterdriickung der individuellen Freiheit fiihren
miisse.

Zwei Auffassungen von Macht

Wo Begriffe, wie zum Beispiel derjenige der Macht, nur
noch ganz bestimmte Vorstellungen beinhalten und damit
erstarrt sind, ist es zuweilen sehr heilsam, sich ihrer ur-
spriinglichen Bedeutung zu erinnern. Macht ist abgeleitet
vom Althochdeutschen «maht», wandelt sich im Goti-
schen zu «magan» und heisst: mogen, vermogen, konnen.
Von Macht sprechen wir, wo sich eine Kraft gegeniiber
einer andern durchzusetzen vermag. Ein Mensch verfiigt
iiber Macht, wo er seinen Willen gegeniiber einem andern
durchsetzen kann. Macht ist aber nicht nur an Menschen
gebunden. Es gibt die umstrittene Macht einer sozialen
Schicht, ihrer Institutionen und anderer ihnen zur Verfi-
gung stehenden Mittel; aber auch die Macht der Gewohn-
heit, die Macht des Schicksals und — zum Gliick — die
Macht der Liebe. Schon aus diesen wenigen Anmerkun-
gen wird folgendes ersichtlich:

©® Macht ist immer an einen Triger gebunden. Dieser
Trager kann eine Person sein, eine Naturkraft, eine Insti-
tution oder sonstwie iibergeordnete Instanz, eine geistige
Wesenheit usw. Wenn von Macht die Rede ist, wird im-
mer zugleich ein Subjekt erwédhnt, das diese Macht aus-
iibt.

® Macht ist nicht an sich bose. Es kommt darauf an, wo-
fiir sie eingesetzt wird. Es gibt auch die Macht des Guten,
von der man so schon sagt, sie siege zuletzt immer. Auf je-
den Fall hdngt es vom Trager selbst ab, ob Macht zum Se-
gen oder zum Fluch werde. Und damit ist gleich noch et-
was miihelos zu erkennen: Von Macht ist vornehmlich
die Rede im Zusammenhang mit ethisch-sittlichen Belan-
gen des Lebens.

® Macht existiert nur im Gegenspiel der Krifte. Macht
wird eingesetzt, um eine Gegenkraft zu iberwinden.
Macht manifestiert sich stets als Ubermacht, die andere
Krifte nicht aufkommen lisst, sei es, dass diese ihr unter-
liegen, nachgeben oder sich vorzeitig vor ihr zuriickzie-
hen.

Die Macht erhilt damit ein eigentliches Janusgesicht. Sie
kann in gutem wie in schlechtem Sinne eingesetzt werden,
je nach dem, in welcher sittlichen Verfassung eine Person
Macht ausiibt, oder welche Werte ein Machttrdger ver-
korpert. Das Fehlen von Macht ist daher nicht schon an

sich gut, so wenig wie das Vorhandensein von Macht an
sich schlecht ist. Gerade sittliche Ziele verlangen gebiete-
risch, dass sie nicht nur erwiinscht sind, sondern auch
durchgesetzt werden im Widerstreit der Interessen
menschlichen Zusammenlebens — und dazu braucht es
Macht. Es kann darum auch verwerflich sein, die einem
zustehende Macht dafiir nicht einzusetzen. Man sagt
zwar, der Kliigere gebe nach. Aber vielleicht ist dieser nur
feige oder bequem.

Nun kann allerdings nicht bestritten werden, dass der
Macht immer etwas Unheimliches anhaftet. Allem, was
Macht austibt, fiihlt man sich ausgeliefert, selbst wenn
diese Macht sich letztlich zum Wohle des Menschen aus-
wirkt. Sie zwingt ndmlich in jedem Fall zu einer Rich-
tungsidnderung, deren Konsequenzen nicht so ohne weite-
res abzusehen sind. Davon riihrt wohl die Neigung her,
sich solchen Kréften gar nicht erst zu stellen. Aber indem
wir uns der Macht nicht stellen, leben wir nicht ausser-
halb der Macht; unter Umstinden hat dann nur die
Macht der Gewohnheit {iber die Macht der besseren Er-
kenntnis gesiegt. Zwar iibt alles Neue in unserer konsum-
freudigen Gesellschaft eine eigenartig faszinierende Macht
aus, aber es geht dabei nur um eine harmlose Abwechs-
lung und nicht um ein Wagnis einer moglichen inneren
Wandlung. Wer mit der Macht nichts zu tun haben will,
ist darum nicht schon tugendhaft, sondern vielleicht bloss
kleinmiitig.

Es gibt nun aber neben dieser Kleinmiitigkeit noch
einen andern Grund, der es berechtigt erscheinen ldsst, ein
gesundes Misstrauen gegeniiber der Macht zu bewahren.
Das vorhin erwidhnte Doppelgesicht der Macht bedeutet
zwar, dass diese immer nach beiden Seiten hin wirksam
werden kann, also einmal im Dienste des Guten stehen,
ein andermal sich mit Fragwiirdigem oder gar Verwerfli-
chem verschworen. Es zeigt aber zudem, dass beide Ten-
denzen auch untrennbar miteinander verbunden sind. Wo
Macht ndmlich tatsdchlich auch wirksam werden soll, da
muss sich selbst eine noch so hohe sittliche Forderung mit
der vitalen Antriebskraft einzelner Individuen verbinden,
die sich mit diesem Ziel identifizieren. Die Idee des Guten
bewirkt nicht an sich schon Gutes. Die allgemein
vertretene Auffassung von Gerechtigkeit fiihrt nicht schon
an sich zur Gleichbehandlung aller Menschen oder einer
gerechteren Verteilung der Giiter. Es braucht immer auch
Menschen, die sich mit ihrer ganzen Vitalkraft und damit
auch mit ihren moglicherweise recht eigenbezogenen
Interessen dafiir einsetzen. Und darum ist dann jeweils
auch so schwer auszumachen, wo in einer Aufgabenbe-
wiiltigung die Selbstlosigkeit aufhort und die Selbstsiich-
tigkeit beginnt.

Wir diirfen uns deshalb nichts vormachen: Uberall wo wir
Anderungen anzustreben uns bemiihen, auch wenn sie
durchaus edlen Zwecken dienen, sind stets geheime Wiin-
sche und Bediirfnisse mit im Spiel, die dabei auch aufihre
Rechnung kommen mochten. Das ist weiter nicht
schlimm, wenn wir ehrlich dazu stehen. Wir alle sind
schliesslich nur Menschen und keine Engel und brauchen
daher unsere individuellen Antriebe und Bediirfnisse
nicht zu leugnen. Wir miissen aber jederzeit damit rech-
nen, dass diese individuellen Bediirfnisse gegeniiber dem
urspriinglich angestrebten Gemeinwohl iiberwuchern
kénnten, und Macht somit nur noch dem eigenen Vorteil
dient. Und dies geschieht nicht nur da, wo Menschen dies

87



selbst mit berechnender Absicht erstreben, sondern auch,
wo sie diese selbstischen Interessen nicht wahrhaben wol-
len.

Macht, Gewalt und Machtmissbrauch

Wo also offen oder verdeckt, bewusst oder unbewusst die
egoistischen Interessen gegeniiber den grundsitzlichen,
auf das Allgemeinwohl ausgerichteten Anliegen tiberhand
zu nehmen beginnen, da entwickeln sich jene Zerrformen
der Macht, die von all jenen anvisiert werden, die die
Macht als solche abschaffen mdchten. Damit wir aber
nicht stets der voreiligen Versuchung erliegen, das Kind
mit dem Bade auszuschiitten, ist es wichtig, liber die Zerr-
formen der Macht im Lebensalltag Bescheid zu wissen.
Sie halten sich namlich in allen Lebensbereichen auf, in
der Politik und in der Wirtschaft, in der Erziehung wie in
der Religion. Aber in diesen einzelnen Sparten der Le-
bensgestaltung besteht gleichzeitig die Moglichkeit, die
schopferischen und aufbauenden Michte wirken zu las-
sen. Nur: worin unterscheiden sich diese von den lebens-
bedrohenden, Leben einschrankenden Méachten?

Da hilft uns zunichst ein Zitat von Walther Rathenau
weiter: «Die guten Michte sagen: ich will schaffen und
sein; die bosen sagen: ich will haben und scheinen.» Beim
zweiten Teil dieser Aussage gilt es nun anzusetzen. Es gibt
also Formen von Macht, deren Ziel es ist, etwas allein zu
beanspruchen. Der Machthaber will etwas haben, das er
sich nur auf Kosten anderer verschaffen kann, seien dies
nun materielle Dinge, Geltung, Einfluss oder sonstwelche
Vorteile. Weil er sich also etwas aneignet oder anmasst,
das ihm nicht oder nicht in diesem Ausmass zusteht, muss
er alle ihm zur Verfiigung stehenden Mittel einsetzen, um
sich gegen andere zu behaupten. Der Machtmensch in
diesem negativen Sinne hat darum immer etwas Unech-
tes, Unaufrichtiges an sich. Er bedient sich der List, der
Erpressung, der Schmeichelei und der Rénkespiele, um
sich seine Position zu wahren. Darum gehoren Haben und
Scheinen tatsdchlich untrennbar zusammen. Und wenn
all dies nichts niitzt, ist auch das Mittel der Gewalt nicht
weit.

Das braucht gar nicht dussere Brachialgewalt zu sein. Es
gibt auch ganz subtile Formen solcher Gewalt, die nicht
zuletzt darum oft ungestort ihr Unwesen treiben, weil
man sich fiir gewohnlich von den spektakuldren Formen
der Gewalt in Beschlag nehmen ldsst. Der versierte
Machtmensch weiss jedoch seine Absichten zu kaschie-
ren. Er versteht jedem eigensiichtigen Vorhaben den An-
schein sachlicher Notwendigkeit zu geben. Und wenn dies
noch nicht ausreicht, dann greift er zur Einschiichterung,
zur Informationsverweigerung oder etwa auch zur psycho-
logisierenden Verharmlosung sachlich gerechtfertigter
Anliegen. Es gibt die Amts- und Berufsanmassung und
vielerlei Formen der Flucht, um sich einer Auseinander-
setzung zu entziehen: Flucht in die Rolle, Flucht in die
Krankheit, Machtausiibung durch demonstrative Hilflo-
sigkeit bis hin zur Beschworung des Vertrauens, das man
bezeichnenderweise vom Andern fordert, als konne man
es erwerben um es zu besitzen.

Nun, dariiber sind gerade in letzter Zeit Binde geschrie-
ben worden, und wir brauchen uns auf nihere Einzelhei-
ten nicht einzulassen. Wichtiger scheint es mir, den Ge-

88

genpol in solchen Machtkonstellationen etwas genauer
unter die Lupe zu nehmen. Wir sind davon ausgegangen,
dass in all diesen Machtdemonstrationen (eigentlich wiir-
de man besser von mehr oder weniger sanften Gewalten
sprechen) sich ein Einzelner auf Kosten Anderer Vorteile
zu verschaffen sucht. Diese Anderen freilich lassen sich
dies gefallen, sonst wire der Méchtige bald einmal am
Ende. Borne sagt darum mit Recht: «Das Geheimnis jeder
Macht besteht darin, zu wissen, dass andere noch feiger
sind als wir.»

Machtanmassung wird also durch falsche Bescheidenheit
und Unterwiirfigkeit beglinstigt. Mit der generellen Ab-
lehnung von Macht spielt man darum unter Umstdnden
andern ungebiihrliche Machtfiille in die Hédnde, ja ver-
fiihrt sie im Extremfall zur Gewalttatigkeit. An Beispielen
aus der Geschichte und Politik fehlt es dazu nicht. Natiir-
lich soll Gewalt nicht einfach mit Gegengewalt beantwor-
tet werden. Aber auch nicht einfach mit Gewaltlosigkeit,
es sei denn, sie widre Ausdruck eines hoherwertigen Le-
bensprinzips und damit méchtiger als jede Gewalt. Wer
Gewaltlosigkeit mit Machtlosigkeit gleichsetzt, begibt sich
in eine verantwortungslose Schwicheposition, welche ge-
radezu zur Gewalttitigkeit ermuntert. Machtlosigkeit ist
darum ein Mangel und keine Tugend. Gegengewalt ist
eine Form von Notwehr flir den, der im Augenblick
machtlos ist.

Damit wire es nun Zeit, von jener Macht zu sprechen, die
nicht Zerrform der Kraft zum Guten ist, sondern die
Kraft des Guten selbst. Doch vorerst wollen wir in analo-
gem Sinn uns noch mit dem Phdnomen des Neides befas-
sen.

Neid als Gegenspieler der Macht

Es kommt nicht von ungefdhr, dass Macht und Neid in
diesem Tagungsthema gleichzeitig Erwdhnung finden. Sie
gehoren in gewissem Sinne zusammen und sind auch oft
gleichzeitig anzutreffen. Neid ist eine Art Gegenspieler
der macht, und zwar ganz gleichgiiltig, ob es sich um jene
Macht handelt, die Gutes bewirkt oder jene, die den
Eigennutz zum Ziele hat. Im Unterschied zur Macht hat
der Neid jedoch nur eine negative Seite, und das Positive,
das hier als Zerrform in Erscheinung tritt, figuriert unter
einer andern Bezeichnung. Die Gefahr fiir Missverstdnd-
nisse ist darum hier weniger gross als im Falle der Macht.
Man ist sich einig, dass Neid ein nicht nachahmenswerter
menschlicher Charakterzug ist. Aber was ist denn eigent-
lich Neid? Auch da verhilft uns die Etymologie zu einem
ersten Einstieg.

Neid — Macht der Ohnmiéchtigen?

Das althochdeutsche «nid» bedeutete urspriinglich Hass,
feindselige Gesinnung, Eifersucht, Missgunst, aber auch:
Kampfgrimm, Groll, Krieg. Damit ist zundchst ein Feld
abgesteckt ohne dass diese Umschreibungen sich mit dem
Phinomen des Neids vollig decken. Gerade die letzten
Warter zeigen, wie nahe der Neid einmal mit Ausserun-
gen der Gewalt in Zusammenhang stand. Die vermutete
Wortverwandtschaft von «Neid» und «nieder», welche
beide auf den Wortstamm «ni» zuriickgehen, was nieder-

Schweizer Heimwesen I1/82



kriegen, heruntermachen bedeutet, erhirtet diese Feststel-
lung. Neidhart ist der Kampfstarke, und «neidschen»
heisst quélen. Alle diese Hinweise zeigen eindringlich,
dass der Neider nicht bloss ein passiver, von Missgunst
und Ressentiment erfiillter, sondern auch ein aggressiver
Mensch ist. Der Neider von heute versteckt allerdings sei-
ne Aggressivitdt und trdgt sie nicht offen zur Schau, kann
sie aber darum um so schwerer bewiltigen. La Rochefou-
cauld sagt darum mit Recht: «Der Neid ist unverséhnli-
cher als der Hass.» Der Neider wagt genau so wenig die
ehrliche Auseinandersetzung wie derjenige, der sich fal-
sche Macht anmasst. Aber wihrend sich der Machthaber
nach aussen durchsetzt, zehrt und nagt der Neid am Men-
schen selbst. Da nun aber ein Zustand der Selbstzerflei-
schung auch fiir den Neider auf die Dauer unertriglich
wird, tendiert er doch immer wieder dazu, eigene Formen
der Macht zu entwickeln. Er findet Verbiindete unter al-
len Unzufriedenen, und gemeinsam setzen sie sich zum
Ziel, die vom Schicksal oder auch durch eigene Anstren-
gung Beglinstigteren ihrer Vorteile zu berauben. Auch da
gibt es sehr subtile Machtformen, die Ausserungen von
Neid sind.

Es ist zum Beispiel nicht zu bestreiten, dass in allen For-
derungen nach Gleichbehandlung, Gleichberechtigung
undin allen Tendenzen zur Gleichmacherei auch (nicht
nur!) eine gehorige Portion Neid im Spiele ist. Diese Fest-
stellung macht freilich solche Forderungen nicht illuso-
risch, aber sie zeigt, dass mit einer durchgehenden Nivel-
lierung noch keine bessere Lebensqualitdt zu erringen ist.
Es ist ja bezeichnend, worum man den Mitmenschen be-
sonders beneidet: vornehmlich um seine Wohlhabenbheit,
viel weniger um seine Intelligenz, und schon gar nicht um
seine Grossziigigkeit oder Friedfertigkeit. Und damit sind
wir wieder bei der Frage angelangt, was denn der neidi-
sche Mensch eigentlich erstrebt. Diese Frage muss jetzt
unbedingt gekldrt werden, denn wir diirfen als Erzieher es
nicht einfach mit einem leicht abgewandelten Nietzsche-
Wort bewenden lassen, Neid sei nun einmal eben die
Macht der Ohnmaéchtigen. Als verantwortungsbewusste
Menschen haben wir nicht einfach das Verwerfliche zu
verurteilen, sondern die Pflicht, den darin enthaltenen gu-
ten Kern zu erkennen und zu fordern.

Sehnsucht und Neid

Der gute Kern, der entstellt und verkiimmert im Neid sich
verbirgt, ist Sehnsucht. Und weil Sehnsucht ein spezifisch
menschlicher Grundzug ist, der weder aus der Welt ge-
schafft werden kann noch darf, werden wir immer auch
mit den Zerrformen der Sehnsucht leben miissen, also
auch mit dem Neid. Das heisst wiederum nicht, sich mit
dem Neid einfach abfinden, sondern alles tun, um ihn zur
echten Sehnsucht reifen zu lassen.

Dem Neid und der Sehnsucht ist die Unzufriedenheit mit
den bestehenden Verhiltnissen gemeinsam. Doch das,
was ermangelt wird, ist nicht dasselbe. Der Neider miss-
gonnt dem andern Menschen die materielle Besserstel-
lung, sein dusseres Ansehen, seine soziale Stellung, die
mit Einfluss und Prestige verbunden ist, usw. Er iiberwer-
tet dabei diese vordergriindigen Errungenschaften genau
so wie derjenige, der einzig nach solchen Ausserlichkeiten
strebt und ausser der weiteren Anhdufung von Sachen,
Machtpositionen und Titeln keine weiteren Anspriiche an

das Leben stellt. Der Sehnsiichtige dagegen mochte gerade
diese nur dusseren Befriedigungen iiberwinden, weil er
mehr vom Leben erwartet. Seine Unzufriedenheit ist von
fundamentalerer Art und damit gleichsam eine Art schop-
ferischer Unzufriedenheit. Der Sehnsiichtige sehnt sich
nach etwas und weiss streng genommen nicht, worauf. Er
spiirt irgendwie, dass das Leben mehr zu bieten hitte, als
das, womit sich viele vorschnell zufrieden geben. Er ist of-
fen und empfanglich fiir das, was ihn dauerhaft und in der
Tiefe ansprechen konnte. Und dafiir ist er auch bereit,
Verantwortung zu tibernehmen. Er fordert nicht bloss
Rechte, er iibernimmt auch Pflichten, weil er in den Auf-
gaben den Schliissel zum vollen, reichhaltigen Leben er-
blickt, an dem er teilhaben mochte. Der Sehnsiichtige ist
berechtigterweise ungliicklich, wo man ihm als miindigem
Menschen das Leben in seiner Tiefe, Vielfalt und als Auf-
gabe vorenthilt. Der Neidische dagegen will im Grunde
nicht miindig werden. Er verlangt nur, aber gibt nicht. Er
ist zwar genau so ungliicklich wie jeder Mensch, der sich
im Leben um die Verantwortung driickt, aber er glaubt,
dies ldge einzig daran, dass er weniger begiitert sei. Der
Neider wird nicht gliicklich, wenn man ihm einfach gibt,
was seine Missgunst erweckt. Er wird rasch wieder etwas
ausfindig machen, was er noch nicht hat.

Darum muss der neidische Mensch lernen, sich fiir Werte
zu offnen, die ihm nicht bloss voriibergehende Befriedi-
gung verschaffen. Dann wird er finden, wonach er in sei-
ner verschrobenen Sehnsucht sich in Wirklichkeit sehnt.
Er soll nicht selbstzufrieden werden, aber anspruchsvoll
in einem reiferen Sinne als der Verwohnte. Genau hier
liegt aber das Problem: Der Neider wiinscht sich immer
nur, was ihm schon gemiss ist. «Das Grosste will man
nicht erreichen, man beneidet nur seinesgleichen» sagt
Goethe. Dem Neider die Augen 6ffnen fiir dieses Grosste,
das ihn in seiner ganzen Person angeht und was mehr wert
ist als all die Wunschbefriedigungen des kleinen Gliicks,
das ist die Schwierigkeit, die sich stets von neuem stellt.
Nicht dass jeder gleich viel hat, macht die Demokratie
aus, sondern dass jeder grundsatzlich bereit ist, Verant-
wortung zu tragen. Sonst hat am Ende Bertrand Russell
doch recht, wenn er sagt, der Neid sei die Grundlage der
Demokratie. Eine Politik, die an den Neid appelliert,
fiihrt darum immer nur zur gesellschaftlichen Umschich-
tung, nicht aber zur Erneuerung. Der Neider missgonnt
dem Michtigen nur seine dussere Macht. Seine mdglichen
inneren Qualitdten, die ihm auch offenstehen, iibersieht
er. Wo aber der Neider im Andern auch nur schon seine
wirklichen Qualitdten erahnt und immer besser verspiirt,
da wird der urspriinglich Beneidete immer mehr zum
Vorbild.

Folgerungen fiir das Leben
und die Erziehung

Aus den bisherigen Darlegungen geht hervor, dass Macht
und Neid, wie sie allerorts beklagt werden, im Grunde
Zerrformen von urspriinglich erstrebenswerten Zielen und
Haltungen sind. Jeder Michtige mochte im Grunde ein
Wohltéter sein. Aber nicht jeder versteht sein Metier.
Manch einer will mit Gewalt erzwingen, was er durch sei-
ne Uberzeugungskraft an freien Entscheidungen ausldsen
sollte. Das begliickende Vorbild strahlt hingegen jene Art

89



von Macht aus, welche die Kraft des Guten im Menschen
weckt und stdrkt. Im Unterschied dazu wollen wir nun
alle niederdriickenden und entmutigenden Arten der
Machtausiibung als mehr oder weniger subtile Formen
der Gewalt bezeichnen. Gewalt ist die Defektvariante
einer schopferisch zu verstehenden, positiven Macht.

MACHT SEHNSUCHT

GEWALT NEID

Wo es Michtige gibt, ganz gleichgiiltig, welche Macht sie
innehaben, da sind auch die Neider zur Stelle. Auch Nei-
der wollen im Grunde Wohltéter sein. Aber die Verant-
‘wortung, die damit verbunden ist, sehen sie nicht oder ist
ihnen zu miithsam. Sie wollen nur die Privilegien, die der
Maichtige hat, nicht aber auch die Lasten tragen, die ihm
auferlegt sind. Die Macht, Gutes tun zu kénnen, und die
Sehnsucht, Gutes zu wollen, bedingen sich gegenseitig
und entwickeln eine konstruktive Wechselbeziehung
zueinander. Aber auch die Defektvarianten Gewalt und
Neid stehen in einem solchen gegenseitigen Spannungs-
verhiltnis. Der dusserlich Michtige ruft die Ohnméchti-
gen mit ihrem Neid auf den Plan, und die Neider wollen
im Grunde auch herrschen. Doch die Beziehungen verlau-
fen auch kreuzweise: Macht ist nie so vollkommen als
dass sie nicht immer auch den Neid erzeugt. Und dass
Sehnsucht auch in Gewalt umschlagen kann, zeigt sich
besonders eindringlich im politischen und religiosen Fa-
_natismus. Gegenwirtig ist der Irrtum weit verbreitet, Ge-
walt, die aus Sehnsucht hervorgehe, sei besser als irgend
eine andere Form von Gewalt.

Der Umgang mit Macht und Neid
im téglichen Leben

Im tédglichen Leben begegnen wir stets beiden Gesichtern
der Macht: Der Macht, welche Gutes bewirkt, und der
Macht, welche nur auf den individuellen Vorteil ausgeht.
Unter dem Guten verstehe ich all das, was dem Menschen
im ureigensten Interesse seiner Menschlichkeit zukom-
men soll, und das geht nie auf Kosten anderer. Aber die
Macht des Guten tritt nie in ihrer Reinheit hervor, son-
dern ist vermischt mit Macht, die auf Eigenwohl bedacht
ist und personliche Errungenschaften wahren will. Wer
zum Beispiel im Berufsleben eine bestimmte, einflussrei-
che Position innehat, der wird diese Stellung gewiss auch
geniessen und sich seine Rechte und Privilegien nicht ein-
fach beschneiden lassen. Aber dem Ansehen, das ihm da-
durch entgegengebracht wird, steht auf der andern Seite
die Verpflichtung gegeniiber, in einem viel weitreichen-
deren Sinne fiir das Ganze die Verantwortung zu iiberneh-
men. Um diese grossere Verantwortung mit einer gewis-
sen Kontinuitdt und Verldsslichkeit tragen zu konnen,
reicht wohl nur in den seltensten Fillen die sogenannte
natiirliche Autoritdt aus. Deshalb kommt der dusseren
Autoritdt oder dusseren Macht, die jemandem einfach
kraft seiner ihm iibertragenen Funktion zugestanden wird,
eine Art Schutzfunktion zu. Kein Mensch ist in seiner
Persénlichkeit so gereift und vollkommen, als dass er auf

90

aussere Anerkennung vollig verzichten konnte. Freilich
darf sich Autoritdt auf die Dauer nicht einfach auf ein
ausserlich zugesprochenes Mehr an Macht berufen. Dies
miisste zugunsten innerer Grosse und echter Bescheiden-
heit immer mehr in den Hintergrund treten. Aber diese
Entwicklung wird nicht dadurch gefordert, indem der be-
ruflich Unterstellte dem Vorgesetzten aus Griinden des
Neids seine Position streitig macht. Er miisste vielmehr
auch die Reife besitzen, seinem Vorgesetzten einen gewis-
sen moralischen Vorschuss gewihren zu konnen, um eben
diese seine Entwicklung zur reifen Personlichkeit zu be-
glinstigen. Jede menschliche Rolle ist eine Art Schutz des
Menschen, weil dieser sich nicht jederzeit mit seiner gan-
zen Person preisgeben kann. Wird jedoch das Rollenda-
sein zu einem Selbstzweck, dann kommt es zur blossen
dusseren Machtanmassung. Erstarrt der Vorgesetzte im
Funktionar, dann beschwort er den Neid geradezu herauf.

Noch ein Wort zur vielbescholtenen Hierarchie: Hierar-
chische Strukturen sind nicht an sich schlecht, sie sind le-
gitim, wenn sie aus der Sachkompetenz und dem Willen
zur Verantwortung sich konstituiert haben. Thre Gefahr
besteht allerdings darin, dass sie zu hohlen Gestellen von
Prestigewahrung und Amtsanmassung verkiimmern, so-
bald eben egoistische Motive im Zusammenleben iiber-
handnehmen. Darum ist es auch das gute Recht des Un-
tergebenen, mit wachsamem Auge solche allfdlligen Ent-
wicklungen zu verfolgen. Doch diejenigen, welche in allen
Lebenslagen Mitbestimmung fordern, weil sie iiberall
Machtanmassungen wittern, sollten sich vermehrt Re-
chenschaft dariiber geben, wie weit sie tiberhaupt imstan-
de sind, eine entsprechend weitreichende Verantwortung
zu tragen. Sie sollten ferner mit kritischer Offenheit prii-
fen, wie viel Neid in ihren Forderungen mitspricht — Neid,
unter anderem als Folge von Unzufriedenheit, weil man
sich im Grunde fiir die jetzt gerade filligen und subjektiv
fiir zu eingeengt gehaltenen Aufgaben gar nicht voll ein-
setzt. In der vollen und sachlichen Hingabe erstirbt nim-
lich der Neid. Solche Hingabe kann zur Quelle jener
Macht werden, die wir als die Kraft zum Guten bezeich-
net haben. Diese positiv zu wertende Macht ist eben nicht
machbar. Sie stellt sich ein, wenn man sie gerade nicht
unmittelbar anstrebt und am wenigsten an sie denkt.

Macht und Neid als Erziehungsproblem

Starke Tendenzen in der Erziehung gehen heute dahin,
alle Formen menschlichen Umgangs zu vermeiden, die
auch nur schon den Anschein von Machtausiibung er-
wecken. Das ldsst sich iiber weite Strecken verfolgen und
mit vielfiltigen Beispielen belegen. Wagen wir es heute
noch, vom Kinde etwas zu fordern, ihm etwas zuzumu-
ten, was es weder spontan wiinscht noch selber einzuse-
hen vermag? Die Ablehnung jeglichen Vorbilds (ich rede
jetzt absichtlich nicht von Autoritat) beruht auf der irri-
gen Ansicht, jeder heranwachsende Mensch wisse am be-
sten selbst, was im Interesse seiner Entwicklung und Rei-
fung wichtig sei, und er konne daher in jedem Falle selber
dariiber entscheiden. Aus derselben fragwiirdigen Haltung
von Erziehern rithrt auch der Argwohn her gegen jede ver-
niinftige Form von Disziplin und Geordnetheit, gegen
Leistungen und Priifungen, gegen Ubung und Frontalun-
terricht, und so vieles andere mehr. Man glaubt, der Er-
ziehung damit Genlige zu tun, wenn man nach der indivi-
duellen Befindlichkeit fragt und dabei die allgemeine Ver-

Schweizer Heimwesen 11/82



bindlichkeit vergisst. Man veranstaltet Meinungsumfra-
gen, weil man Stellungnahmen fiirchtet, die fremden wie
die eigenen. Merkwiirdigerweise hilt man weitherum die-
sen Mangel an Mut fiir eine Tugend und erhebt ihn gleich
noch zu einem allgemeingiiltigen Erziehungsprinzip.

Wie steht es denn eigentlich damit? Empfinden Kinder
und Jugendliche jegliche Macht schlechthin, auch diejeni-
ge, die von einem reifen Erziehervorbild ausgeht, als eine
Bedrohung oder doch Zumutung? Das echte Vorbild bie-
tet doch eine dussere Stiitze und Orientierungshilfe, an die
sie sich gerne halten. Warum sollte es dem Schiiler nicht
willkommen sein, wenn ihn der Lehrer auf etwas hin-
fiihrt, das er selbst nicht zu finden vermochte? Beruht das
Zuhoren des Schiilers bloss auf einer Machtanmassung
des Lehrers? Hat nicht jedes Kind auch ein Anrecht
darauf, zu wissen, was wir von seiner vollbrachten Arbeit
halten? Was fiir ein Recht haben wir denn, ihm eine Be-
wertung aus falscher Nachsicht vorzuenthalten?

Wir sind uns alle einig: Gehorsam, Disziplin, Leistung
und Leistungsbewertung sind niemals Endzweck der Er-
ziehung. Wo dies der Fall ist, da nistet sich jene fragwiir-
dige Macht ein, die das Kind flirchtet und so sehr belastet.
Durch die Macht des Vorbilds werden jedoch solche ele-
mentare padagogische Notwendigkeiten zur Einladung fiir
das Kind, am reichen und vielfdltigen Leben selbst teilzu-
nehmen. Es kann also nicht darum gehen, die Macht in
der Erziehung abzuschaffen. Aber der Erzieher muss da-
fiir besorgt sein, dass er als Machtfaktor immer mehr zu-
riicktreten kann und an seine Stelle die Macht der Faszi-
nation einer Lebensfiille tritt, auf die er das Kind letztlich
hinlenken wollte. Kein Mensch wird im Leben je so
maéchtig, dass er sich selber zu halten vermag. Und {iiber
jene Macht, die uns wirklich tragt, konnen wir nicht ver-
fligen.

Das echte Vorbild beneidet man nicht um seine Macht.
Denn das, was ihm die Kraft gibt, und wofiir es sich
demiitig einsetzt, das braucht man ihm nicht zu nehmen,
das steht jedem Menschen in Aussicht, wenn er es wagt,
sich darauf einzulassen. Die Macht: des erzieherischen
Vorbilds ermutigt das Kind, sich dem zuzuwenden, was
zum dauerhaften und tragfihigen Allgemeingut zu werden
verspricht und daher niemandem streitig gemacht werden
muss. Gewalt und Neid gedeihen dort, wo man sich den
uneigentlichen und bloss vorletzten Dingen des Lebens
zuwendet und sie gar ins Zentrum stellt. Da geht man auf
die Dauer leer aus, und jeder fiihlt sich als der zu kurz-
Gekommene. Das echte Erziehervorbild hat es weder no-
tig, sich Macht anzumassen, noch Neid zu schiiren.
Durch die Macht seines inneren Reichtums wirkt seine
Zufriedenheit ansteckend oder macht sehnstichtig, keines-
wegs aber neidisch.

Doch so, wie echte Autoritdt zu blosser Machtanmassung
entarten kann, so verkiimmert oft die Sehnsucht zum
blossen Neid, ja, hdufiger noch vermischen sie sich fast
unentwirrbar, und es wire immerhin schon ein Reifungs-
fortschritt, von ihrer gleichzeitigen Prisenz Kenntnis zu
nehmen. Als Erzieher miissen wir wissen, dass Neid
nicht absolut schlecht ist, weil er stets auch ein Kornchen
Sehnsucht enthilt. Wie nahe Sehnsucht und Neid neben-
einander wohnen bezeugt ja auch das Lied von «Hans im
Schneckenloch», das auch zwei verscheidene Interpreta-
tionen zuldsst. «Und was er will, das hat er nicht, und was

Im September 1982
VSA-Veteranentreffen

Diejahrlichen Tagungen der VSA-Veteranen sind
bereits zu einer schonen Tradition geworden. Am
letztjihrigen, wohl gelungenen Treffen in Aarau
wurde den Teilnehmern die Frage vorgelegt, auch
einmal eine Tagung mehr an der Peripherie unseres
Landes durchzufiihren. Der Vorschlag fand einhel-
lige Zustimmung. Von verschiedenen Seiten wurde
sogar Schaffhausen als ndchster Tagungsort in Er-
wagung gezogen.

Das Organisationskomitee hat im Februar getagt,
um tber die Zusammenkunft 1982 zu beraten. Es
istzauf die Anregung von Aarau eingegangen und
hat die Stadt Schaffhausen zum nachsten Tagungs-
ort erkoren. Die schone Munotstadt am Rhein wird
also in diesem Jahr die Veteranen erwarten. Als
Datum sind der 15. oder 16. September vorge-
sehen.

Liebe Veteranen,

Diese Information gilt nur als Voranzeige, damit
Sie jetzt schon diesen Zeitpunkt reservieren kon-
nen. Das Programm mit dem definitiven Datum
wird in der Mainummer des Fachblattes publiziert.
Es wire erfreulich, wenn sich in diesem Jahr wie-
derum eine stattliche Zahl von «Ehemaligen» zu-
sammenfinden konnte.

Das Organisationskomitee

er hat, das will er nicht», kann heissen: Er ist neidisch und
will alles auch haben, was andere ihr eigen nennen. Und
man sehe sich nur um, wie stark dieses Element des Neids
zur iiberhandnehmenden Triebfeder menschlicher Le-
bensgestaltung geworden ist. — Es kann aber auch heissen:
Hans im Schneckenloch beginnt allméhlich zu spiiren,
dass ihn noch so vieles, das er um sich anhauft, r}icht
wirklich zufrieden macht, dass er sich seiner ganzen Arm-
lichkeit nur immer stirker bewusst wird. Aber vielleicht
wird einmal seine chronische Unzufriedenheit zum
Schliissel fiir das, was ihm wirklich innere Ruhe zu schen-
ken vermag.

Meine Damen und Herren, ich habe mit einem Zitat von
Pestalozzi begonnen; ich mochte auch mit einem Pesta-
lozziwort schliessen: «Die ganze Welt bewegt sich, um
nicht arm zu sein, und ist arm, und hie und da ist der, der
sich am stirksten fiir Reichtum bewegt, am sichtbarsten
arm. Aber wer sein Weniges mit Ruhe und Freude ge-
niesst, ist allenthalben und unter allen Umstdnden reich».
Auf unser Thema bezogen kann es heissen: Der Machtha-
ber und der Neider sind die sichtbar Armen, weil sie diirf-
tigen Zielen nachlaufen. Das Wenige geniessen kann nur,
wer etwas von dem schon gefunden hat, nach welchem er
sich im Grunde seines Herzens sehnt.

91



	Macht und Neid : Zerrformen der Kraft und der Sehnsucht zum Guten

