
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 53 (1982)

Heft: 3

Artikel: Macht und Neid : Zerrformen der Kraft und der Sehnsucht zum Guten

Autor: Schmid, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-809865

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-809865
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Macht und Neid
Zerrformen der Kraft und der Sehnsucht zum Guten

Von Dr. Peter Schmid, Heilpädagogisches Seminar Zürich

«Das echte
Vorbild beneidet
man nicht um
Macht»:
Dr. Peter Schmid.

«Der Mensch will das Gute, und wo er böse ist, da hat
man ihm sicher den Weg verrammelt, auf dem er gut sein
wollte.» So oder ähnlich hat sich einmal Pestalozzi geäussert.

Ich möchte diese Feststellung zum Anlass nehmen,
das Thema von Macht und Neid im menschlichen Dasein
auf eine für unsern Zeitgeist eher unübliche Weise
abzuhandeln. Um aber nicht gleich von Anfang an missverstanden

zu werden, bedarf dieser vorausgeschickte -Satz
einer näheren Erläuterung: Gewiss schwingt darin der
Gedanke mit, dass es so häufig die widerlichen Umstände
sind, die den Menschen von seiner eigentlichen Bestimmung

wegführen, und auf die aktuelle Situation bezogen,
die Pestalozzi im Auge hatte, war es zweifellos notwendig,
es so klar auszusprechen.

Wenn aber damit alles gesagt wäre, dann würde eigentlich
Pestalozzi in den Chor der heute so lautstarken
gesellschaftskritischen Stellungnahmen miteinstimmen. Pestalozzi

hat tatsächlich auch eine Reihe gesellschaftskritischer

Schriften verfasst, in denen er die Zustände seiner
Zeit aufs Schwerste anprangerte. Aber derselbe Pestalozzi
wusste zu genau, wie eben nicht nur die Umstände den
Menschen machen, sondern auch der Mensch die
Umstände macht - im Guten wie im Bösen. Der Mensch wird
nicht nur von seinem Weg gewaltsam abgelenkt, er
verfehlt ihn oft selber, aus Unvermögen, in eigener Schuld
und Unvollkommenheit.

Aber - und darauf kommt es mir an - der Mensch kann
sich irren, selbst in der festen Absicht, das Gute zu wol-

*Vortrag gehalten an der 137. Jahresversammlung des Vereins fur
Schweizerisches Heimwesen (VSA) am 21. Mai 1981 in Einsiedeln.

len. Ich sehe daher in Pestalozzis Wort nicht nur eine
gesellschaftskritische Rüge, sondern eine Feststellung von
viel fundamentalerer Art: Der Mensch möchte das Gute,
aber er ist oft nicht reif genug, es zu finden, weil er am
falschen Orte sucht. Die Menschen verbauen sich nicht nur
gegenseitig, sondern oft selber ihr Glück.

Aus dieser Sicht sind Macht und Neid nicht einfach
bedingungslos zu verurteilende menschliche Haltungen, die
durch einen Kunstgriff aus der Welt geschaffen werden
könnten. Der Mensch ist nicht an sich gut, er muss um
das Gute ringen.

Macht und Neid sind die verfehlten Versuche, das
Glück zu erzwingen.

Der Machtmensch im oft beklagten Sinne, dessen einziges
Lebensziel darin besteht, Macht auszuüben und
auszubauen, hindert clarum nicht nur den Andern an seinem
Menschsein, sondern betrügt sich im Grunde selbst. Und
der Neider, welcher dem Mächtigen seine Position und
Wohlhabenheit missgönnt und darum für den Ausgleich
dieser Privilegien plädiert, macht sich die Sache genau so
einfach, indem er das, was er dem Begüterten und
Einflussreichen nehmen will, gleichermassen in den Mittelpunkt

seines Lebens stellt.

Macht und Neid als Problem menschlichen
Zusammenlebens werden nicht verstanden, wenn man sie

einfach als gesellschaftsbedingte Übel beklagt.

Man muss sie sehen als die Zerrformen einer keineswegs
von vorneherein verwerflichen Absicht. Macht und Neid
werden nicht durch Machtausgleich überwunden, wohl
aber ist ein erster Schritt zu ihrer Bewältigung getan, wenn
wir sie in ihrer Hohlheit und Dürftigkeit durchschauen.
Doch damit noch nicht genug: Während nun der Begriff
des Neids im Sprachgebrauch doch relativ einmütig und
einzig diesen negativen Anstrich hat, den wir ihm bis jetzt
zugelegt haben, hat Macht in ihrem Stellenwert für das
Leben keineswegs nur eine negative Seite. Darum ist es

notwendig, die Phänomene Macht und Neid zunächst
einmal getrennt zu betrachten.

Der Stellenwert der Macht

Es ist heute, im Schwange der verbreiteten, weil leicht
fasslichen Schwarz-weiss-Malerei und eindimensionalen
Gedankengänge, nicht leicht, einem allfalligen Sinn von
Macht für das Leben unvoreingenommen nachzuspüren.

86 Schweizer Heimwesen 11/82



Von Macht ist eben vornehmlich die Rede im
Zusammenhang mit Gewalt, Unterdrückung und Machtmissbrauch.

Zuerst ist der Begriff der Macht auf Defektvarianten
eingeengt worden, und hernach glaubte man diesen
Zerrformen auch in weiteren Lebensbereichen in
verkappter Form zu begegnen.

Darum weitete sich das gegenüber der Macht zum Teil
berechtigte Misstrauen aus auf alles, was Autorität
verkörperte, ja schliesslich auf jede Form von
zwischenmenschlicher Beeinflussung überhaupt. Überall witterte
man irgend eine geheime oder subtile Machtausübung,
eine Manipulation, die zwangsläufig zu einer Begrenzung
und Unterdrückung der individuellen Freiheit führen
müsse.

Zwei Auffassungen von Macht

Wo Begriffe, wie zum Beispiel'derjenige der Macht, nur
noch ganz bestimmte Vorstellungen beinhalten und damit
erstarrt sind, ist es zuweilen sehr heilsam, sich ihrer
ursprünglichen Bedeutung zu erinnern. Macht ist abgeleitet
vom Althochdeutschen «maht», wandelt sich im
Gotischen zu «magan» und heisst: mögen, vermögen, können.
Von Macht sprechen wir, wo sich eine Kraft gegenüber
einer andern durchzusetzen vermag. Ein Mensch verfügt
über Macht, wo er seinen Willen gegenüber einem andern
durchsetzen kann. Macht ist aber nicht nur an Menschen
gebunden. Es gibt die umstrittene Macht einer sozialen
Schicht, ihrer Institutionen und anderer ihnen zur Verfügung

stehenden Mittel; aber auch die Macht der Gewohnheit,

die Macht des Schicksals und - zum Glück - die
Macht der Liebe. Schon aus diesen wenigen Anmerkungen

wird folgendes ersichtlich:

O Macht ist immer an einen Träger gebunden. Dieser
Träger kann eine Person sein, eine Naturkraft, eine
Institution oder sonstwie übergeordnete Instanz, eine geistige
Wesenheit usw. Wenn von Macht die Rede ist, wird
immer zugleich ein Subjekt erwähnt, das diese Macht ausübt.

© Macht ist nicht an sich böse. Es kommt darauf an, wofür

sie eingesetzt wird. Es gibt auch die Macht des Guten,
von der man so schön sagt, sie siege zuletzt immer. Auf
jeden Fall hängt es vom Träger selbst ab, ob Macht zum
Segen oder zum Fluch werde. Und damit ist gleich noch
etwas mühelos zu erkennen: Von Macht ist vornehmlich
die Rede im Zusammenhang mit ethisch-sittlichen Belangen

des Lebens.

© Macht existiert nur im Gegenspiel der Kräfte. Macht
wird eingesetzt, um eine Gegenkraft zu überwinden.
Macht manifestiert sich stets als Übermacht, die andere
Kräfte nicht aufkommen lässt, sei es, dass diese ihr
unterliegen, nachgeben oder sich vorzeitig vor ihr zurückziehen.

Die Macht erhält damit ein eigentliches Janusgesicht. Sie
kann in gutem wie in schlechtem Sinne eingesetzt werden,
je nach dem, in welcher sittlichen Verfassung eine Person
Macht ausübt, oder welche Werte ein Machtträger
verkörpert. Das Fehlen von Macht ist daher nicht schon an

sich gut, so wenig wie das Vorhandensein von Macht an
sich schlecht ist. Gerade sittliche Ziele verlangen gebieterisch,

dass sie nicht nur erwünscht sind, sondern auch
durchgesetzt werden im Widerstreit der Interessen
menschlichen Zusammenlebens - und dazu braucht es

Macht. Es kann darum auch verwerflich sein, die einem
zustehende Macht dafür nicht einzusetzen. Man sagt

zwar, der Klügere gebe nach. Aber vielleicht ist dieser nur
feige oder bequem.

Nun kann allerdings nicht bestritten werden, dass der
Macht immer etwas Unheimliches anhaftet. Allem, was
Macht ausübt, fühlt man sich ausgeliefert, selbst wenn
diese Macht sich letztlich zum Wohle des Menschen
auswirkt. Sie zwingt nämlich in jedem Fall zu einer
Richtungsänderung, deren Konsequenzen nicht so ohne weiteres

abzusehen sind. Davon rührt wohl die Neigung her,
sich solchen Kräften gar nicht erst zu stellen. Aber indem
wir uns der Macht nicht stellen, leben wir nicht ausserhalb

der Macht; unter Umständen hat dann nur die
Macht der Gewohnheit über die Macht der besseren
Erkenntnis gesiegt. Zwar übt alles Neue in unserer
konsumfreudigen Gesellschaft eine eigenartig faszinierende Macht
aus, aber es geht dabei nur um eine harmlose Abwechslung

und nicht um ein Wagnis einer möglichen inneren
Wandlung. Wer mit der Macht nichts zu tun haben will,
ist darum nicht schon tugendhaft, sondern vielleicht bloss
kleinmütig.

Es gibt nun aber neben dieser Kleinmütigkeit noch
einen andern Grund, der es berechtigt erscheinen lässt, ein
gesundes Misstrauen gegenüber der Macht zu bewahren.
Das vorhin erwähnte Doppelgesicht der Macht bedeutet

zwar, dass diese immer nach beiden Seiten hin wirksam
werden kann, also einmal, im Dienste des Guten stehen,
ein andermal sich mit Fragwürdigem oder gar Verwerflichem

verschwören. Es zeigt aber zudem, dass beide
Tendenzen auch untrennbar miteinander verbunden sind. Wo
Macht nämlich tatsächlich auch wirksam werden soll, da

muss sich selbst eine noch so hohe sittliche Forderung mit
der vitalen Antriebskraft einzelner Individuen verbinden,
die sich mit diesem Ziel identifizieren. Die Idee des Guten
bewirkt nicht an sich schon Gutes. Die allgemein
vertretene Auffassung von Gerechtigkeit führt nicht schon
an sich zur Gleichbehandlung aller Menschen oder einer
gerechteren Verteilung der Güter. Es braucht immer auch
Menschen, die sich mit ihrer ganzen Vitalkraft und damit
auch mit ihren möglicherweise recht eigenbezogenen
Interessen dafür einsetzen. Und darum ist dann jeweils
auch so schwer auszumachen, wo in einer Aufgabenbewältigung

die Selbstlosigkeit aufhört und die Selbstsüchtigkeit

beginnt.

Wir dürfen uns deshalb nichts vormachen: Überall wo wir
Änderungen anzustreben uns bemühen, auch wenn sie
durchaus edlen Zwecken dienen, sind stets geheime Wünsche

und Bedürfnisse mit im Spiel, die dabei auch auf ihre
Rechnung kommen möchten. Das ist weiter nicht
schlimm, wenn wir ehrlich dazu stehen. Wir alle sind
schliesslich nur Menschen und keine Engel und brauchen
daher unsere individuellen Antriebe und Bedürfnisse
nicht zu leugnen. Wir müssen aber jederzeit damit rechnen,

dass diese individuellen Bedürfnisse gegenüber dem
ursprünglich angestrebten Gemeinwohl überwuchern
könnten, und Macht somit nur noch dem eigenen Vorteil
dient. Und dies geschieht nicht nur da, wo Menschen dies

87



selbst mit berechnender Absicht erstreben, sondern auch,
wo sie diese selbstischen Interessen nicht wahrhaben wollen.

Macht, Gewalt und Machtmissbrauch

Wo also offen oder verdeckt, bewusst oder unbewusst die
egoistischen Interessen gegenüber den grundsätzlichen,
auf das Allgemeinwohl ausgerichteten Anliegen überhand
zu nehmen beginnen, da entwickeln sich jene Zerrformen
der Macht, die von all jenen anvisiert werden, die die
Macht als solche abschaffen möchten. Damit wir aber
nicht stets der voreiligen Versuchung erliegen, das Kind
mit dem Bade auszuschütten, ist es wichtig, über die
Zerrformen der Macht im Lebensalltag Bescheid zu wissen.
Sie halten sich nämlich in allen Lebensbereichen auf, in
der Politik und in der Wirtschaft, in der Erziehung wie in
der Religion. Aber in diesen einzelnen Sparten der
Lebensgestaltung besteht gleichzeitig die Möglichkeit, die
schöpferischen und aufbauenden Mächte wirken zu
lassen. Nur: worin unterscheiden sich diese von den
lebensbedrohenden, Leben einschränkenden Mächten?

Da hilft uns zunächst ein Zitat von Walther Rathenau
weiter: «Die guten Mächte sagen: ich will schaffen und
sein; die bösen sagen: ich will haben und scheinen.» Beim
zweiten Teil dieser Aussage gilt es nun anzusetzen. Es gibt
also Formen von Macht, deren Ziel es ist, etwas allein zu
beanspruchen. Der Machthaber will etwas haben, das er
sich nur auf Kosten anderer verschaffen kann, seien dies
nun materielle Dinge, Geltung, Einfluss oder sonstweiche
Vorteile. Weil er sich also etwas aneignet oder anmasst,
das ihm nicht oder nicht in diesem Ausmass zusteht, muss
er alle ihm zur Verfügung stehenden Mittel einsetzen, um
sich gegen andere zu behaupten. Der Machtmensch in
diesem negativen Sinne hat darum immer etwas Unechtes,

Unaufrichtiges an sich. Er bedient sich der List, der
Erpressung, der Schmeichelei und der Ränkespiele, um
sich seine Position zu wahren. Darum gehören Haben und
Scheinen tatsächlich untrennbar zusammen. Und wenn
all dies nichts nützt, ist auch das Mittel der Gewalt nicht
weit.

Das braucht gar nicht äussere Brachialgewalt zu sein. Es

gibt auch ganz subtile Formen solcher Gewalt, die nicht
zuletzt darum oft ungestört ihr Unwesen treiben, weil
man sich für gewöhnlich von den spektakulären Formen
der Gewalt in Beschlag nehmen lässt. Der versierte
Machtmensch weiss jedoch seine Absichten zu kaschieren.

Er versteht jedem eigensüchtigen Vorhaben den
Anschein sachlicher Notwendigkeit zu geben. Und wenn dies
noch nicht ausreicht, dann greift er zur Einschüchterung,
zur Informationsverweigerung oder etwa auch zur psycho-
logisierenden Verharmlosung sachlich gerechtfertigter
Anliegen. Es gibt die Amts- und Berufsanmassung und
vielerlei Formen der Flucht, um sich einer Auseinandersetzung

zu entziehen: Flucht in die Rolle, Flucht in die
Krankheit, Machtausübung durch demonstrative Hilflosigkeit

bis hin zur Beschwörung des Vertrauens, das man
bezeichnenderweise vom Andern fordert, als könne man
es erwerben um es zu besitzen.

Nun, darüber sind gerade in letzter Zeit Bände geschrieben

worden, und wir brauchen uns auf nähere Einzelheiten

nicht einzulassen. Wichtiger scheint es mir, den Ge¬

genpol in solchen Machtkonstellationen etwas genauer
unter die Lupe zu nehmen. Wir sind davon ausgegangen,
dass in all diesen Machtdemonstrationen (eigentlich würde

man besser von mehr oder weniger sanften Gewalten
sprechen) sich ein Einzelner auf Kosten Anderer Vorteile
zu verschaffen sucht. Diese Anderen freilich lassen sich
dies gefallen, sonst wäre der Mächtige bald einmal am
Ende. Börne sagt darum mit Recht: «Das Geheimnis jeder
Macht besteht darin, zu wissen, dass andere noch feiger
sind als wir.»

Machtanmassung wird also durch falsche Bescheidenheit
und Unterwürfigkeit begünstigt. Mit der generellen
Ablehnung von Macht spielt man darum unter Umständen
andern ungebührliche Machtfülle in die Hände, ja
verführt sie im Extremfall zur Gewalttätigkeit. An Beispielen
aus der Geschichte und Politik fehlt es dazu nicht. Natürlich

soll Gewalt nicht einfach mit Gegengewalt beantwortet
werden. Aber auch nicht einfach mit Gewaltlosigkeit,

es sei denn, sie wäre Ausdruck eines höherwertigen
Lebensprinzips und damit mächtiger als jede Gewalt. Wer
Gewaltlosigkeit mit Machtlosigkeit gleichsetzt, begibt sich
in eine verantwortungslose Schwächeposition, welche
geradezu zur Gewalttätigkeit ermuntert. Machtlosigkeit ist
darum ein Mangel und keine Tugend. Gegengewalt ist
eine Form von Notwehr für den, der im Augenblick
machtlos ist.

Damit wäre es nun Zeit, von jener Macht zu sprechen, die
nicht Zerrform der Kraft zum Guten ist, sondern die
Kraft des Guten selbst. Doch vorerst wollen wir in analogem

Sinn uns noch mit dem Phänomen des Neides befassen.

Neid als Gegenspieler der Macht

Es kommt nicht von ungefähr, dass Macht und Neid in
diesem Tagungsthema gleichzeitig Erwähnung finden. Sie

gehören in gewissem Sinne zusammen und sind, auch oft
gleichzeitig anzutreffen. Neid ist eine Art Gegenspieler
der macht, und zwar ganz gleichgültig, ob es sich um jene
Macht handelt, die Gutes bewirkt oder jene, die den
Eigennutz zum Ziele hat. Im Unterschied zur Macht hat
der Neid jedoch nur eine negative Seite, und das Positive,
das hier als Zerrform in Erscheinung tritt, figuriert unter
einer andern Bezeichnung. Die Gefahr für Missverständnisse

ist darum hier weniger gross als im Falle der Macht.
Man ist sich einig, dass Neid ein nicht nachahmenswerter
menschlicher Charakterzug ist. Aber was ist denn eigentlich

Neid? Auch da verhilft uns die Etymologie zu einem
ersten Einstieg.

Neid - Macht der Ohnmächtigen?

Das althochdeutsche «nid» bedeutete ursprünglich Hass,
feindselige Gesinnung, Eifersucht, Missgunst, aber auch:
Kampfgrimm, Groll, Krieg. Damit ist zunächst ein Feld
abgesteckt ohne dass diese Umschreibungen sich mit dem
Phänomen des Neids völlig decken. Gerade die letzten
Wörter zeigen, wie nahe der Neid einmal mit Äusserungen

der Gewalt in Zusammenhang stand. Die vermutete
Wortverwandtschaft von «Neid» und «nieder», welche
beide auf den Wortstamm «ni» zurückgehen, was nieder-

88 Schweizer Heimwesen 11/82



kriegen, heruntermachen bedeutet, erhärtet diese Feststellung.

Neidhart ist der Kampfstarke, und «neidschen»
heisst quälen. Alle diese Hinweise zeigen eindringlich,
dass der Neider nicht bloss ein passiver, von Missgunst
und Ressentiment erfüllter, sondern auch ein aggressiver
Mensch ist. Der Neider von heute versteckt allerdings seine

Aggressivität und trägt sie nicht offen zur Schau, kann
sie aber darum um so schwerer bewältigen. La Rochefoucauld

sagt darum mit Recht: «Der Neid ist unversöhnlicher

als der Hass.» Der Neider wagt genau so wenig die
ehrliche Auseinandersetzung wie derjenige, der sich
falsche Macht anmasst. Aber während sich der Machthaber
nach aussen durchsetzt, zehrt und nagt der Neid am
Menschen selbst. Da nun aber ein Zustand der Selbstzerflei-
schung auch für den Neider auf die Dauer unerträglich
wird, tendiert er doch immer wieder dazu, eigene Formen
der Macht zu entwickeln. Er findet Verbündete unter
allen Unzufriedenen, und gemeinsam setzen sie sich zum
Ziel, die vom Schicksal oder auch durch eigene Anstrengung

Begünstigteren ihrer Vorteile zu berauben. Auch da
gibt es sehr subtile Machtformen, die Äusserungen von
Neid sind.

Es ist zum Beispiel nicht zu bestreiten, dass in allen
Forderungen nach Gleichbehandlung, Gleichberechtigung
urichin allen Tendenzen zur Gleichmacherei auch (nicht
nur!) eine gehörige Portion Neid im Spiele ist. Diese
Feststellung macht freilich solche Forderungen nicht illusorisch,

aber sie zeigt, dass mit einer durchgehenden
Nivellierung noch keine bessere Lebensqualität zu erringen ist.
Es ist ja bezeichnend, worum man den Mitmenschen
besonders beneidet: vornehmlich um seine Wohlhabenheit,
viel weniger um seine Intelligenz, und schon gar nicht um
seine Grosszügigkeit oder Friedfertigkeit. Und damit sind
wir wieder bei der Frage angelangt, was denn der neidische

Mensch eigentlich erstrebt. Diese Frage muss jetzt
unbedingt geklärt werden, denn wir dürfen als Erzieher es

nicht einfach mit einem leicht abgewandelten Nietzsche-
Wort bewenden lassen, Neid sei nun einmal eben die
Macht der Ohnmächtigen. Als verantwortungsbewusste
Menschen haben wir nicht einfach das Verwerfliche zu
verurteilen, sondern die Pflicht, den darin enthaltenen guten

Kern zu erkennen und zu fordern.

Sehnsucht und Neid

Der gute Kern, der entstellt und verkümmert im Neid sich
verbirgt, ist Sehnsucht. Und weil Sehnsucht ein spezifisch
menschlicher Grundzug ist, der weder aus der Welt
geschafft werden kann noch darf, werden wir immer auch
mit den Zerrformen der Sehnsucht leben müssen, also
auch mit dem Neid. Das heisst wiederum nicht, sich mit
dem Neid einfach abfinden, sondern alles tun, um ihn zur
echten Sehnsucht reifen zu lassen.

Dem Neid und der Sehnsucht ist die Unzufriedenheit mit
den bestehenden Verhältnissen gemeinsam. Doch das,
was ermangelt wird, ist nicht dasselbe. Der Neider
missgönnt dem andern Menschen die materielle Besserstellung,

sein äusseres Ansehen, seine soziale Stellung, die
mit Einfluss und Prestige verbunden ist, usw. Er überwertet

dabei diese vordergründigen Errungenschaften genau
so wie derjenige, der einzig nach solchen Äusserlichkeiten
strebt und ausser der weiteren Anhäufung von Sachen,
Machtpositionen und Titeln keine weiteren Ansprüche an

das Leben stellt. Der Sehnsüchtige dagegen möchte gerade
diese nur äusseren Befriedigungen überwinden, weil er
mehr vom Leben erwartet. Seine Unzufriedenheit ist von
fundamentalerer Art und damit gleichsam eine Art
schöpferischer Unzufriedenheit. Der Sehnsüchtige sehnt sich
nach etwas und weiss streng genommen nicht, worauf. Er
spürt irgendwie, dass das Leben mehr zu bieten hätte, als
das, womit sich viele vorschnell zufrieden geben. Er ist
offen und empfanglich für das, was ihn dauerhaft und in der
Tiefe ansprechen könnte. Und dafür ist er auch bereit,
Verantwortung zu übernehmen. Er fordert nicht bloss
Rechte, er übernimmt auch Pflichten, weil er in den
Aufgaben den Schlüssel zum vollen, reichhaltigen Leben
erblickt, an dem er teilhaben möchte. Der Sehnsüchtige ist
berechtigterweise unglücklich, wo man ihm als mündigem
Menschen das Leben in seiner Tiefe, Vielfalt und als
Aufgabe vorenthält. Der Neidische dagegen will im Grunde
nicht mündig werden. Er verlangt nur, aber gibt nicht. Er
ist zwar genau so unglücklich wie jeder Mensch, der sich
im Leben um die Verantwortung drückt, aber er glaubt,
dies läge einzig daran, dass er weniger begütert sei. Der
Neider wird nicht glücklich, wenn man ihm einfach gibt,
was seine Missgunst erweckt. Er wird rasch wieder etwas
ausfindig machen, was er noch nicht hat.

Darum muss der neidische Mensch lernen, sich für Werte
zu öffnen, die ihm nicht bloss vorübergehende Befriedigung

verschaffen. Dann wird er finden, wonach er in
seiner verschrobenen Sehnsucht sich in Wirklichkeit sehnt.
Er soll nicht selbstzufrieden werden, aber anspruchsvoll
in einem reiferen Sinne als der Verwöhnte. Genau hier
liegt aber das Problem: Der Neider wünscht sich immer
nur, was ihm schon gemäss ist. «Das Grösste will man
nicht erreichen, man beneidet nur seinesgleichen» sagt
Goethe. Dem Neider die Augen öffnen für dieses Grösste,
das ihn in seiner ganzen Person angeht und was mehr wert
ist als all die Wunschbefriedigungen des kleinen Glücks,
das ist die Schwierigkeit, die sich stets von neuem stellt.
Nicht dass jeder gleich viel hat, macht die Demokratie
aus, sondern dass jeder grundsätzlich bereit ist,
Verantwortung zu tragen. Sonst hat am Ende Bertrand Russell
doch recht, wenn er sagt, der Neid sei die Grundlage der
Demokratie. Eine Politik, die an den Neid appelliert,
führt darum immer nur zur gesellschaftlichen Umschichtung,

nicht aber zur Erneuerung. Der Neider missgönnt
dem Mächtigen nur seine äussere Macht. Seine möglichen
inneren Qualitäten, die ihm auch offenstehen, übersieht
er. Wo aber der Neider im Andern auch nur schon seine
wirklichen Qualitäten erahnt und immer besser verspürt,
da wird der ursprünglich Beneidete immer mehr zum
Vorbild.

Folgerungen für das Leben
und die Erziehung

Aus den bisherigen Darlegungen geht hervor, dass Macht
und Neid, wie sie allerorts beklagt werden, im Grunde
Zerrformen von ursprünglich erstrebenswerten Zielen und
Haltungen sind. Jeder Mächtige möchte im Grunde ein
Wohltäter sein. Aber nicht jeder versteht sein Metier.
Manch einer will mit Gewalt erzwingen, was er durch seine

Überzeugungskraft an freien Entscheidungen auslösen
sollte. Das beglückende Vorbild strahlt hingegen jene Art

89



von Macht aus, welche die Kraft des Guten im Menschen
weckt und stärkt. Im Unterschied dazu wollen wir nun
alle niederdrückenden und entmutigenden Arten der
Machtausübung als mehr oder weniger subtile Formen
der Gewalt bezeichnen. Gewalt ist die Defektvariante
einer schöpferisch zu verstehenden, positiven Macht.

MACHT SEHNSUCHT

Wo es Mächtige gibt, ganz gleichgültig, welche Macht sie

innehaben, da sind auch die Neider zur Stelle. Auch Neider

wollen im Grunde Wohltäter sein. Aber die
Verantwortung, die damit verbunden ist, sehen sie nicht oder ist
ihnen zu mühsam. Sie wollen nur die Privilegien, die der
Mächtige hat, nicht aber auch die Lasten tragen, die ihm
auferlegt sind. Die Macht, Gutes tun zu können, und die
Sehnsucht, Gutes zu wollen, bedingen sich gegenseitig
und entwickeln eine konstruktive Wechselbeziehung
zueinander. Aber auch die Defektvarianten Gewalt und
Neid stehen in einem solchen gegenseitigen Spannungsverhältnis.

Der äusserlich Mächtige ruft die Ohnmächtigen

mit ihrem Neid auf den Plan, und die Neider wollen
im Grunde auch herrschen. Doch die Beziehungen verlaufen

auch kreuzweise: Macht ist nie so vollkommen als
dass sie nicht immer auch den Neid erzeugt. Und dass

Sehnsucht auch in Gewalt umschlagen kann, zeigt sich
besonders eindringlich im politischen und religiösen Fa-
natismus. Gegenwärtig ist der Irrtum weit verbreitet,
Gewalt, die aus Sehnsucht hervorgehe, sei besser als irgend
eine andere Form von Gewalt.

Der Umgang mit Macht und Neid
im täglichen Leben

Im täglichen Leben begegnen wir stets beiden Gesichtern
der Macht: Der Macht, welche Gutes bewirkt, und der
Macht, welche nur auf den individuellen Vorteil ausgeht.
Unter dem Guten verstehe ich all das, was dem Menschen
im ureigensten Interesse seiner Menschlichkeit zukommen

soll, und das geht nie auf Kosten anderer. Aber die
Macht des Guten tritt nie in ihrer Reinheit hervor,
sondern ist vermischt mit Macht, die auf Eigenwohl bedacht
ist und persönliche Errungenschaften wahren will. Wer
zum Beispiel im Berufsleben eine bestimmte, einflussreiche

Position innehat, der wird diese Stellung gewiss auch
geniessen und sich seine Rechte und Privilegien nicht
einfach beschneiden lassen. Aber dem Ansehen, das ihm
dadurch entgegengebracht wird, steht auf der andern Seite
die Verpflichtung gegenüber, in einem viel weitreichenderen

Sinne für das Ganze die Verantwortung zu übernehmen.

Um diese grössere Verantwortung mit einer gewissen

Kontinuität und Verlässlichkeit tragen zu können,
reicht wohl nur in den seltensten Fällen die sogenannte
natürliche Autorität aus. Deshalb kommt der äusseren
Autorität oder äusseren Macht, die jemandem einfach
kraft seiner ihm übertragenen Funktion zugestanden wird,
eine Art Schutzfunktion zu. Kein Mensch ist in seiner
Persönlichkeit so gereift und vollkommen, als dass er auf

äussere Anerkennung völlig verzichten könnte. Freilich
darf sich Autorität auf die Dauer nicht einfach auf ein
äusserlich zugesprochenes Mehr an Macht berufen. Dies
müsste zugunsten innerer Grösse und echter Bescheidenheit

immer mehr in den Hintergrund treten. Aber diese
Entwicklung wird nicht dadurch gefördert, indem der
beruflich Unterstellte dem Vorgesetzten aus Gründen des
Neids seine Position streitig macht. Er müsste vielmehr
auch die Reife besitzen, seinem Vorgesetzten einen gewissen

moralischen Vorschuss gewähren zu können, um eben
diese seine Entwicklung zur reifen Persönlichkeit zu
begünstigen. Jede menschliche Rolle ist eine Art Schutz des

Menschen, weil dieser sich nicht jederzeit mit seiner ganzen

Person preisgeben kann. Wird jedoch das Rollendasein

zu einem Selbstzweck, dann kommt es zur blossen
äusseren Machtanmassung. Erstarrt der Vorgesetzte im
Funktionär, dann beschwört er den Neid geradezu herauf.

Noch ein Wort zur vielbescholtenen Hierarchie:
Hierarchische Strukturen sind nicht an sich schlecht, sie sind
legitim, wenn sie aus der Sachkompetenz und dem Willen
zur Verantwortung sich konstituiert haben. Ihre Gefahr
besteht allerdings darin, dass sie zu hohlen Gestellen von
Prestigewahrung und Amtsanmassung verkümmern,
sobald eben egoistische Motive im Zusammenleben
überhandnehmen. Darum ist es auch das gute Recht des

Untergebenen, mit wachsamem Auge solche allfalligen
Entwicklungen zu verfolgen. Doch diejenigen, welche in allen
Lebenslagen Mitbestimmung fordern, weil sie überall
Machtanmassungen wittern, sollten sich vermehrt
Rechenschaft darüber geben, wie weit sie überhaupt imstande

sind, eine entsprechend weitreichende Verantwortung
zu tragen. Sie sollten ferner mit kritischer Offenheit prüfen,

wie viel Neid in ihren Forderungen mitspricht - Neid,
unter anderem als Folge von Unzufriedenheit, weil man
sich im Grunde für die jetzt gerade fälligen und subjektiv
für zu eingeengt gehaltenen Aufgaben gar nicht voll
einsetzt. In der vollen und sachlichen Hingabe erstirbt nämlich

der Neid. Solche Hingabe kann zur Quelle jener
Macht werden, die wir als die Kraft zum Guten bezeichnet

haben. Diese positiv zu wertende Macht ist eben nicht
machbar. Sie stellt sich ein, wenn man sie gerade nicht
unmittelbar anstrebt und am wenigsten an sie denkt.

Macht und Neid als Erziehungsproblem

Starke Tendenzen in der Erziehung gehen heute dahin,
alle Formen menschlichen Umgangs zu vermeiden, die
auch nur schon den Anschein von Machtausübung
erwecken. Das lässt sich über weite Strecken verfolgen und
mit vielfaltigen Beispielen belegen. Wagen wir es heute
noch, vom Kinde etwas zu fordern, ihm etwas zuzumuten,

was es weder spontan wünscht noch selber einzusehen

vermag? Die Ablehnung jeglichen Vorbilds (ich rede

jetzt absichtlich nicht von Autorität) beruht auf der irrigen

Ansicht, jeder heranwachsende Mensch wisse am
besten selbst, was im Interesse seiner Entwicklung und
Reifung wichtig sei, und er könne daher in jedem Falle selber
darüber entscheiden. Aus derselben fragwürdigen Haltung
von Erziehern rührt auch der Argwohn her gegen jede
vernünftige Form von Disziplin und Geordnetheit, gegen

Leistungen und Prüfungen, gegen Übung und Frontalunterricht,

und so vieles andere mehr. Man glaubt, der
Erziehung damit Genüge zu tun, wenn man nach der
individuellen Befindlichkeit fragt und dabei die allgemeine Ver-

90 Schweizer Heimwesen 11/82



bindlichkeit vergisst. Man veranstaltet Meinungsumfragen,
weil man Stellungnahmen furchtet, die fremden wie

die eigenen. Merkwürdigerweise hält man weitherum diesen

Mangel an Mut für eine Tugend und erhebt ihn gleich
noch zu einem allgemeingültigen Erziehungsprinzip.

Wie steht es denn eigentlich damit? Empfinden Kinder
und Jugendliche jegliche Macht schlechthin, auch diejenige,

die von einem reifen Erziehervorbild ausgeht, als eine
Bedrohung oder doch Zumutung? Das echte Vorbild bietet

doch eine äussere Stütze und Orientierungshilfe, an die
sie sich gerne halten. Warum sollte es dem Schüler nicht
willkommen sein, wenn ihn der Lehrer auf etwas
hinführt, das er selbst nicht zu finden vermöchte? Beruht das
Zuhören des Schülers bloss auf einer Machtanmassung
des Lehrers? Hat nicht jedes Kind auch ein Anrecht
darauf, zu wissen, was wir von seiner vollbrachten Arbeit
halten? Was für ein Recht haben wir denn, ihm eine
Bewertung aus falscher Nachsicht vorzuenthalten?

Wir sind uns alle einig: Gehorsam, Disziplin, Leistung
und Leistungsbewertung sind niemals Endzweck der
Erziehung. Wo dies der Fall ist, da nistet sich jene fragwürdige

Macht ein, die das Kind fürchtet und so sehr belastet.
Durch die Macht des Vorbilds werden jedoch solche
elementare pädagogische Notwendigkeiten zur Einladung für
das Kind, am reichen und vielfaltigen Leben selbst
teilzunehmen. Es kann also nicht darum gehen, die Macht in
der Erziehung abzuschaffen. Aber der Erzieher muss dafür

besorgt sein, dass er als Machtfaktor immer mehr
zurücktreten kann und an seine Stelle die Macht der
Faszination einer Lebensfülle tritt, auf die er das Kind letztlich
hinlenken wollte. Kein Mensch wird im Leben je so
mächtig, dass er sich selber zu halten vermag. Und über
jene Macht, die uns wirklich trägt, können wir nicht
verfügen.

Das echte Vorbild beneidet man nicht um seine Macht.
Denn das, was ihm die Kraft gibt, und wofür es sich

demütig einsetzt, das braucht man ihm nicht zu nehmen,
das steht jedem Menschen in Aussicht, wenn er es wagt,
sich darauf einzulassen. Die Macht des erzieherischen
Vorbilds ermutigt das Kind, sich dem zuzuwenden, was
zum dauerhaften und tragfahigen Allgemeingut zu werden
verspricht und daher niemandem streitig gemacht werden

muss. Gewalt und Neid gedeihen dort, wo man sich den

uneigentlichen und bloss vorletzten Dingen des Lebens
zuwendet und sie gar ins Zentrum stellt. Da geht man auf
die Dauer leer aus, und jeder fühlt sich als der zu kurz-
Gekommene. Das echte Erziehervorbild hat es weder nötig,

sich Macht anzumassen, noch Neid zu schüren.
Durch die Macht seines inneren Reichtums wirkt seine
Zufriedenheit ansteckend oder macht sehnsüchtig, keineswegs

aber neidisch.

Doch so, wie echte Autorität zu blosser Machtanmassung
entarten kann, so verkümmert oft die Sehnsucht zum
blossen Neid, ja, häufiger noch vermischen sie sich fast

unentwirrbar, und es wäre immerhin schon ein Reifungs-
fo.rtschritt, von ihrer gleichzeitigen Präsenz Kenntnis zu
nehmen. Als Erzieher müssen wir wissen, dass Neid
nicht absolut schlecht ist, weil er stets auch ein Körnchen
Sehnsucht enthält. Wie nahe Sehnsucht und Neid
nebeneinander wohnen bezeugt ja auch das Lied von «Hans im
Schneckenloch», das auch zwei verscheidene Interpretationen

zulässt. «Und was er will, das hat er nicht, und was

Im September 1982

VSA-Veteranentreffen

Die jährlichen Tagungen der VSA-Veteranen sind
bereits zu einer schönen Tradition geworden. Am
letztjährigen, wohl gelungenen Treffen in Aarau
wurde den Teilnehmern die Frage vorgelegt, auch
einmal eine Tagung mehr an der Peripherie unseres
Landes durchzuführen. Der Vorschlag fand einhellige

Zustimmung. Von verschiedenen Seiten wurde
sogar Schafihausen als nächster Tagungsort in
Erwägung gezogen.

Das Organisationskomitee hat im Februar getagt,
um über die Zusammenkunft 1982 zu beraten. Es

ist auf die Anregung von Aarau eingegangen und
hat die Stadt Schaffhausen zum nächsten Tagungs-
ort erkoren. Die schöne Munotstadt am Rhein wird
also in diesem Jahr die Veteranen erwarten. Als
Datum sind der 15. oder 16. September vorgesehen.

Liebe Veteranen,

Diese Information gilt nur als Voranzeige, damit
Sie jetzt schon diesen Zeitpunkt reservieren können.

Das Programm mit dem definitiven Datum
wird in der Mainummer des Fachblattes publiziert.
Es wäre erfreulich, wenn sich in diesem Jahr
wiederum eine stattliche Zahl von «Ehemaligen»
zusammenfinden könnte.

Das Organisationskomitee

er hat, das will er nicht», kann heissen: Er ist neidisch und
will alles auch haben, was andere ihr eigen nennen. Und
man sehe sich nur um, wie stark dieses Element des Neids
zur überhandnehmenden Triebfeder menschlicher
Lebensgestaltung geworden ist. - Es kann aber auch heissen:
Hans im Schneckenloch beginnt allmählich zu spüren,
dass ihn noch so vieles, das er um sich anhäuft, nicht
wirklich zufrieden macht, dass er sich seiner ganzen
Ärmlichkeit nur immer stärker bewusst wird. Aber vielleicht
wird einmal seine chronische Unzufriedenheit zum
Schlüssel für das, was ihm wirklich innere Ruhe zu schenken

vermag.

Meine Damen und Herren, ich habe mit einem Zitat von
Pestalozzi begonnen; ich möchte auch mit einem
Pestalozziwort schliessen: «Die ganze Welt bewegt sich, um
nicht arm zu sein, und ist arm, und hie und da ist der, der
sich am stärksten für Reichtum bewegt, am sichtbarsten
arm. Aber wer sein Weniges mit Ruhe und Freude ge-
niesst, ist allenthalben und unter allen Umständen reich».

Auf unser Thema bezogen kann es heissen: Der Machthaber

und der Neider sind die sichtbar Armen, weil sie dürftigen

Zielen nachlaufen. Das Wenige geniessen kann nur,
wer etwas von dem schon gefunden hat, nach welchem er
sich im Grunde seines Herzens sehnt.

91


	Macht und Neid : Zerrformen der Kraft und der Sehnsucht zum Guten

