
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 52 (1981)

Heft: 1

Artikel: Niemand kann von Vorurteilen frei sein

Autor: Abbt, Imelda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811798

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811798
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Als Tagungsleiter verstand es an dieser zweiten
Tagung von Heimleitern und Heimerziehern Dr. P. de
Mestral wiederum, die Tagungsteilnehmer zu
aktivem Mitmachen anzuregen. In der abschliessenden

Diskussion schälte sich der Wunsch heraus, in
einem künftigen Treffen zusammen mit Heimträgern
und Aufsichtskommissionen über gemeinsame
Fragen ins Gespräch zu kommen. Für die umsichtige
Vorarbeit von Christian Joss, Heimleiter in Küs-

nacht, möchte ich auch an dieser Stelle nochmals
herzlich danken.

Claus Pfalzgraf, Jugendheim Schaffhausen

Voranzeige:
/

Im nächsten Jahr findet die Tagung am 1. September
1981 in der Heimstätte Boldern statt.

Niemand kann von Vorurteilen frei sein
Von Dr. Imelda Ahbt

Unzählig viele Begebenheiten, Ereignisse und
Gespräche gingen mir wochenlang durch den Kopf, bis
ich mich endlich an die Ausarbeitung dieses Referates

herangewagt habe. Was ist mir nicht alles schon
zugetragen worden von Heimleitern über ihre Erzieher

und von den Erziehern über ihre Vorgesetzten!
Alle diese Aeusserungen, Vor-Urteile, zum Teil
Bitterkeiten — wie: «die heutigen jungen Erzieher
sind vom eigenen Ich besessen» — oder «die Heimleiter

verfügen von ihrem Thron herab über ihre
Angestellten» — lassen mir keine Ruhe. Als Anthropologin

beschäftigt mich dabei immer wieder das Wie
und das Woher solcher Urteile. Damit verbunden ist
die Frage nach der Begründbarkeit solchen Redens.
Ist es nicht so, dass das Ueble sich darin äussert,
dass Dinge, die zusammengehören, getrennt, solche,
die verschieden sind, vermengt, werden, kurz: dass
vieles durcheinander gebracht wird?

Das Sinnbild des Schlechten, der Teufel, der Diabo-
lus, leitet sich vom griechischen «diaballein» ab, was
«durcheinanderbringen» heisst. Albert Camus meinte
einmal: Das Böse in der Welt kommt fast immer aus
der Unwissenheit und der gute Wille kann ebensoviel
Unheil anrichten wie die Böswilligkeit, wenn er nicht
ausreichend informiert ist. So gesehen hätten Vorurteile

mit sogenannten Halb-, Viertel- oder Ganz-Irr-
tümern zu tun, die sehr oft auf mangelnde
Information zurückgeführt werden müssten.

Verhärtete Vorurteile sind oft ein Grund, dass das

Gespräch schlecht oder gar nicht mehr möglich wird.
Deshalb soll in diesem Referat dem Vorurteil
nachgegangen werden, und zwar grundsätzlich. Es soll
versucht werden darzutun, was Vorurteil eigentlich
meint und wie damit umzugehen ist. Dies geschieht
in vier Etappen. Zuerst wird kurz etwas zum Begriff
des Vorurteils gesagt. Weil Vorurteil mit Autorität
und Tradition eng zusammenhängt, wird im zweiten
Teil darauf eingegangen. Im dritten Teil wird von
Vorurteil im Heimalltag kurz etwas gesagt. Eine
solche grundsätzliche Klärung, was Vorurteil
eigentlich meint, macht es uns hoffentlich möglich,
zu Vorurteilen aus einer veränderten Perspektive

heraus Stellung zu nehmen und besser mit ihnen
umzugehen.

Zum Begriff des Vorurteils

Vorurteil ist eine Uebersetzung des lateinischen
praejudicium. Praejudicium bedeutet ursprünglich
ein präzedentes Urteil; also ein Urteil, das auf
früheren Entscheidungen und Erfahrungen fusst. Im
rechtlichen Bereich meint Vorurteil eine rechtliche
Vorentscheidung treffen, bevor das Endurteil gefällt
wird. In der Alltagssprache hingegen bezeichnen wir
damit meistens ein Urteil, das vor genügender
Prüfung und Betrachtung der Tatsachen gebildet
wurde, also: ein unreifes, hastiges, vorschnelles
Urteil. Vorurteil wird damit meistens mit
unbegründetem Urteil gleichgesetzt.

Geschichtliche Aspekte:
Vom Vorurteil zum Vorverständnis

Diese Gleichsetzung von Vorurteil mit unbegründetem

Urteil ist seit der Aufklärung bekannt. Das
Vorurteil wurde als gefühlsmässige Voreingenommenheit

betrachtet, die die freie Entscheidung behindert

und deshalb nach einer klaren Erkenntnis ruft.
Aus der Ueberzeugung heraus, dass Vorurteile den
Fortschritt in der Welt verhindern, hat die Aufklärung

hart gegen sie gekämpft. Da Vorurteile
nicht selten von gegenwärtigen wie vergangenen
Autoritäten gestützt werden, galt der Kampf auch
letzteren. Geführt wurde er mit Hilfe der Wissenschaft.

Unter «Wissenschaft» verstand man damals vor
allem Philosophie. Bereits aber hatte sich auch ein
beachtliches naturwissenschaftliches Denken
entwickelt, und man war dabei, auch der Geschichte —
die ja am Entstehen von Vorurteilen nicht
unwesentlich beteiligt ist — wissenschaftlich zu Leibe
zu rücken. Wenn die Natur wissenschaftlich
durchleuchtet werden kann, warum nicht auch die

26



Geschichte? Sollte das nicht sogar besser gehen, da
doch der Mensch selber ein geschichtliches Wesen
ist? Muss der Mensch deshalb nicht einen ursprünglichen

Sinn für Geschichte haben? So selbstverständlich
einem das erscheinen mag, so schwierig wird es

in den Details? Wie gut sind zum Beispiel historische
Zeugnisse? Sind sie überhaupt echt? Wie lässt sich
das mit Sicherheit feststellen? Und wenn sie echt
sind, sind sie repräsentativ? In welchem Sinne? Wie
weit verfälscht ferner der historische Standort des
einzelnen, der Zeit, der Kultur eine jede Interpretation?

Aus der Beschäftigung mit solchen und ähnlichen

Fragen ist später die Wissenschaft des Verste-
hens, die Hermeneutik, entstanden.

Von Hermeneutik sprach man schon in der Antike.
Zur Zeit der Griechen verstand man darunter die
Kunst der Dichterauslegung. Dabei ging es vor allem
darum, die überlieferten Mythen mit einem
«aufgeklärten» Bewusstsein in Einklang zu bringen. In
diesem Sinne wurde die Auslegekunst auch von den
jüdischen, christlichen und islamischen Theologen
übernommen und auf die ,Heiligen Schriften'
angewandt. Hinzu kam als dritter Anwendungsbereich
der Hermeneutik die Interpretation des Rechtes in
der konkreten Rechtsprechung. Hermeneutik hatte
damit, seit alters her, mit «Verstehen» zu tun, und
zwar in einem umfassenden Sinn. Es geht nicht nur
um das Zurkenntnisnehmen eines Satzes: Das
Dichterwort ist auf seinen tieferen Sinn hin zu befragen,
die Offenbarung will ja neu aktualisiert sein,
Rechtsprechung muss immer wieder um die wahre Intention

eines Gesetzes ringen.

Hermeneutik:
Kein Verstehen ohne Vorurteile

Im letzten Jahrhundert trat in den Diskussionen um
das richtige Verstehen mehr und mehr das Subjekt in
den Mittelpunkt. Will man Geschichte verstehen,
muss man das menschliche Subjekt, den Menschen,
verstehen. Der Mensch nun lebt aus einer unkom-
munizierbaren Tiefe heraus und ist damit etwas

Eigenständiges. Diese Eigenständigkeit wirkt sich

unter anderem darin aus, dass ein Subjekt alles, was
ihm bewusst wird, in irgend einer Weise auf sich
bezieht und beziehen muss. Das hat Konsequenzen für
das Verstehen. Denn jeder Mensch versteht im
Lichte seiner gemachten Erfahrungen. Diese
differieren in vielfältiger Weise. Und das bedeutet: jeder
Mensch bringt beim Verstehen seinen eigenen
individuellen Erfahrungshorizont mit. Oder anders

gesagt: jedes Verstehen geschieht auf dem Hintergrund
von bereits gemachten Urteilen, sprich:
Vorurteilen.

Diese Einsicht hatte die Diskussion um das Verstehen

zunächst gelähmt. Später aber begann man ein

positiveres Verhältnis zu den Vorurteilen zu entwik-
keln. Nach Martin Heidegger kann der Mensch
Vorurteile nicht einfach ausschalten. Das ist weder gut
noch schlecht, sondern eine Situation, die bewältigt
sein will. Auf der einen Seite kann sie eine vertiefte
Sicht der menschlichen Verfasstheit eröffnen, auf der

.anderen Seite ist sie ein Aufruf, sich bewusster auf

die Dinge einzulassen. Im Wissen darum, dass ich
nicht anders kann als mit Vorurteilen an etwas
heranzutreten, kann ich mich auch bemühen, sie
möglichst zu überwinden. Ein Vorurteil, das von neuen
Erfahrungen widerlegt wird, kann mich veranlassen,
eine Sache näher zu untersuchen. Dadurch wird das
Vorurteil korrigiert und mein Wissen vertieft. Eine
neue Enttäuschung für das korrigierte Vorurteil
treibt wieder zur Sache usw. In diesem Prozess
vertieft sich das Verstehen ständig und dringt zu neuen
Ufern vor.

Diese neue Sicht hat dazu geführt, dass man nicht
mehr undifferenziert von Vorurteilen spricht. Wo ein
Mensch offen ist für die Wahrheit, spricht man jetzt
häufig statt von Vorurteil von Vorverständnis.
Vorverständnis soll besagen, dass es ein Verständnis
gibt, das noch vor dem eigentlichen «klaren und seiner

selbst bewussten Verständnis liegt — eine noch
unentfaltete Vorform des Verständnisses, die aber in
dieser unentfalteten Form nicht weniger mächtig ist,
sondern gerade hier im verborgenen ihre stärkste
Wirksamkeit entfaltet» (Bollnow: Philosophie der
Erkenntnis, S. 104).

Das Vorverständnis kann dem Menschen
verborgen bleiben

Die philosophische Sicht des Vorverständnisses
nimmt es ernst, dass alles menschliche Begreifen,
Erfahren und Wahrnehmen usw. von einem
Vorverständnis immer schon geführt und erhellt ist. Wir alle
haben ein mitgebrachtes Vorverständnis. Dieses
mitgebrachte Vorverständnis kann aber dem Menschen
selber verborgen bleiben, solange er sich in einer
selbstverständlichen Sicherheit bewegt. Als Kind
wachsen wir in eine Welt hinein, die, anfänglich
wenigstens, selbstverständlich ist. Da werden uns
Anschauungen, Meinungen weitergegeben, von denen
wir selber nicht wissen, wie sie uns zugekommen
sind. Als selbstverständlich geltend haben wir sie aus
der Umwelt übernommen. Wir leben in ihnen und
urteilen aus ihnen. Wir bewegen uns ganz selbstverständlich

in einem Verständnishorizont, in dem
unsere Meinungen über Menschen, über religiöses,
soziales, politisches Verhalten usw. schon gemacht
sind.

Nun wissen wir aber alle, dass es in jedem Leben
Begebenheiten geben kann, in denen diese
Selbstverständlichkeit erschüttert wird. Neue Lebenserfahrungen,

freudiger oder harter Art, decken unter Umständen

auf, dass bestimmte selbstverständliche Ansichten

Irrmeinungen waren, von denen wir getäuscht
wurden. Wir sind dann gezwungen, auch wenn es
vielleicht weh tut, das bisher Gemeinte und Geglaubte

zu überprüfen und eventuell zu revidieren. Bei
diesen Gelegenheiten stossen wir darauf, dass blosses
Meinen zum «Wissen» erhoben werden kann. Es
kann sogar das (gute?) Vorurteil entstehen, es müsse
alles abgelegt werden, was Wissen verhindert.

Das Verhältnis von Meinen und Wissen ist ein uraltes

Problem der Philosophie. Man weiss, dass es im
Bereich der Naturwissenschaften einfacher ist, Mei-

27



nen vom Wissen abzuheben, als vom geisteswissenschaftlichen

Bereich. Da können wir nicht auf äussere,

für jedermann feststellbare Tatsachen zeigen und
sagen: Mit dieser Feststellung ist diese und diese
Irrmeinung endgültig ausgeräumt. Es ist da um einiges
komplexer. Es gibt solche, die bezweifeln, dass es im
menschlich-zwischenmenschlichen Bereich mehr
geben könne als mehr oder weniger gute Meinungen.
Ohne das ganze Problem anzugehen sei dazu
Folgendes bemerkt:

Unser Wissen entsteht aus einem Meinen

Unser Wissen entsteht gewöhnlich aus einem Meinen

*. Wir leben im Alltag aus ungezählten
«Meinungen», sozialer, weltanschaulicher, sittlicher,
religiöser, aber auch wirtschaftlicher, politischer,
ästhetischer, erzieherischer usw. Art. In einem Prozess
nachträglicher Prüfung können wir uns über die
Berechtigung derselben klarzuwerden versuchen. Eine
solche Prüfung erfasst aber immer nur einen kleinen
Teil des Lebens, denjenigen allenfalls, der mir eben
aus irgendeinem Grunde fragwürdig geworden ist.
Das heisst, es ist im besten Falle immer nur ein
Umkreis, der von Meinungen «bereinigt» werden kann.
Dieser Umkreis kann natürlich grösser werden im
Laufe des Lebens, aber nie alles umfassen. Wir leben
daher nie ohne Meinungen, auch wenn sie uns als
solche zum Teil gar nicht bewusst sind. Auch der
Mensch, der sehr viel forscht und reflektiert und es

zu Wissen, ja Wissenschaft bringt, lebt in weiten
Bereichen aus Meinungen.

«Es ist hiermit wie bei einem Eisberg, dessen weitaus
grössere Masse unter Wasser ist und der nur zum
kleineren Teil sich über die Meeresoberfläche erhebt.
Nur zu einem kleinen Teil kann es dem Menschen
gelingen, seine Vorurteile in begründete und
verantwortbare Urteile und seine Meinungen in gesichertes
Wissen zu verwandeln» (Bollnow 87). Aber auch in
diesem engeren Bereich kann neue Ueberprüfung
und eventuelle Berichtigung notwendig werden.
Auch wenn wir unter Wissen ein «menschliches»
Wissen verstehen, das heisst ein Wissen wie eben
Menschen wissen können, haben wir doch selten ein
endgültig gesichertes Wissen. Vor allem der Humanbereich

macht da Schwierigkeiten, ändern sich doch
nicht nur die andern, sondern auch wir uns selber.
Deshalb meint hier «menschliches» Wissen, dass
immer von neuem geklärt, aufgeklärt werden muss.
Was gestern noch à jour war, kann morgen schon
überholt sein. Dabei werden in diesem Bereich
Erkenntnisse selten aus dem Nichts erschaffen, sondern
es wird in vorhandene Meinungen eine neue Klarheit
gebracht. Die vorhandenen Meinungen sind das
Material, das in der Forschung bearbeitet, das heisst
geprüft, verdeutlicht, erhellt und entfaltet wird. Wissenschaft

ist so ein Selbsterhellungsprozess des

ursprünglichen Lebensverständnisses, in dem sich der
entschiedene Wille zur Klarheit gegen den beengenden

Druck überkommener Meinungen (Tradition)
stemmt.

* Es ist mit dem «Vororteil» verwandt, gibt sich aber weniger
bestimmt als dieses. Eine Meinung schliesst das Gegenteil nicht
aus, hält dieses aber für wenig wahrscheinlich.

Meinungen und Vorurteile sind nicht nur
negativ

Was heisst das alles konkret für uns? Es gilt die
Ansicht Meinungen und Vorurteile seien nur negativ, zu
korrigieren. Jeder Mensch hat notwendig
Vorverständnisse und damit Vorurteile. Ueber deren
Berechtigung ist nicht von vornherein entschieden. Es
gibt immer wieder den Fall, dass sich ein übernommenes

Urteil (Vorurteil) als legitim, das heisst wahr,
herausstellt; freilich gibt es auch immer wieder den
gegenteiligen Fall. In dieser Situation befindet sich
jede Generation, diejenige des Heimleiters wie des
Heimerziehers. Die Frage ist nun die: was
unterscheidet die legitimen Vorurteile von all den unzähligen

Vorurteilen, deren Ueberwindung das
unbedingte Anliegen jedes denkenden Menschen sein
müsste?

Vorurteil und Autoritäten

Vorhin wurde gesagt, dass die historische «Aufklärung»

seinerzeit gegen verhärtete Vorurteile
gekämpft hat. Sie rief dazu auf, die eigene Vernunft zu
gebrauchen und allem Autoritätsglauben abzusagen.
Tatsächlich ist Autorität, sofern die Geltung der
Autorität an die Stelle des eigenen kritischen Urteils
tritt, eine Quelle von negativen Vorurteilen. Aber
nur unter dieser Bedingung. Denn Autorität kann
sehr wohl auch eine Quelle der Wahrheit sein. Es ist
sicher eine missverstandene Autorität, wenn sie
automatisch als das Gegenteil von Freiheit und
Vernunft betrachtet wird.

Was ist eigentlich Autorität?

Wann wird sie anerkannt? Der letzte Grund der
Anerkennung von Autorität ist nicht dort zu suchen, wo
ich mich einfach unterwerfe, sondern dort, wo ich
den anderen Menschen in seiner Autorität anerkenne.

Und zwar indem ich erkenne, dass der andere in
seinem Urteil meiner Einsicht überlegen ist und dass
eben daher sein Urteil meinem Urteil vorgeht, das
heisst, dass sein Urteil den Vorrang verdient. Damit
hängt zusammen, dass Autorität nicht eigentlich
verliehen werden kann, sondern erworben sein muss.
Autorität beruht auf Anerkennung durch den anderen

Menschen. Diese Anerkennung kommt dann
zustande, wenn einer sich seiner Grenzen inne wird und
einem anderen bessere Einsicht zutraut.

In diesem Sinne hat Autorität nichts mit Gehorsam
zu tun, sondern eben mit Einsicht. Wo es um
konkretes, praktisches Handeln geht, bedeutet die
genannte Einsicht allerdings auch, dass eine Autorität
Gehorsam beanspruchen darf, ja unter Umständen
muss (praktische Vernunft)! Kein Vernünftiger wird
sich bei einem Unfall den Anweisungen des Arztes
widersetzen, es sei denn, er habe mehr praktisch-medizinisches

Wissen als der befehlende Arzt. Zur
praktischen Autorität gehört es, befehlen zu können
und auch Gehorsam zu finden. Aber Befehl und
entsprechender Gehorsam sind eine Folge der Autorität,

28



Angebote aus dem Verlag VSA
Der VSA, Verein für Schweizerisches Heimwesen, kann aus seiner Verlagsproduktion

derzeit folgendes Angebot anzeigen:

Kontenrahmen für Heimwesen
Neuausgabe 1980, für Alters- und Pflegeheime, Erziehungsheime, Sonderschulen,

Geschützte Werkstätten. Preis inkl. Porto und Verpackung: Mit Ringordner
Fr. 55.—; ohne Ringordner, bandagiert, Fr. 45.—.

Richtlinien zum Arbeitsverhältnis in Heimbetrieben
Neuausgabe 1980. Jede Garnitur enthält 2 Arbeitsvertragsformulare sowie
Richtlinien, Erläuterungen und Empfehlungen, 18 Seiten A5, Preis pro Garnitur Fr. 3.—
(exklusive Porto und Verpackung).

Aemterverzeichnis
Behördenorganisation im Jugendstrafverfahren der Kantone, von Jugendstaatsanwalt

Dr. H. Brassel, Ausgabe 1978. Preis inkl. Porto Fr. 9.50.

Die Heimtypen des stationären Jugendmassnahmenvollzuges
herausgegeben von der Koordinationskommission (KOKO) 1977. Preis Fr. 3.—.

Bauliche und technische Anforderungen an ein Leichtpflegeheim
Diplomarbeit Batt/Wegmüller 1975, Preis exkl. Porto und Verpackung Fr. 14.—.

Situationsbericht ATH
zur Lage der Heimerziehung weiblicher Jugendlicher in der deutschsprachigen
Schweiz 1978, Preis inklusive Porto Fr. 5.-—.

Die Heimkommission
Aufgaben, Organisation, Tätigkeiten, Ausgabe 1975, Preis inklusive Porto Fr. 3.—.

Weiter sind beim VSA-Verlag vorrätig:
Berufsbild Heimerziehung, Berufsbild Altersheimleiter, Vergleich zur Personalstruktur

in 100 Altersheimen, Besoldungsrichtiinien für Altersheimleitung,
Betriebskostenvergleich in 100 Altersheimen, Stellenbeschrieb Heimleitung,
Zeugnisformulare usw.

Bestellung

Wir bestellen hiermit Name und Adresse des Bestellers:

Exemplare

Bitte einsenden an das Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich.

29



nicht umgekehrt. Denn der wahre Grund des Gehorsams

ist ein freier Akt des Gehorchenden, der dem
Befehlenden Autorität zubilligt, weil er den besseren
Ueberblick hat, weil er besser eingeführt ist usw.
Eine Autorität muss niemals gewalttätig auftreten.
Denn die Anerkennung der Autorität ist immer mit
der Voraussetzung verbunden, dass das, was die
Autorität sagt, nicht Willkür ist, sondern, dass es

einsichtig ist oder gemacht werden kann.

Warum sprechen wir eigentlich von Autorität im
Zusammenhang mit Vorurteilen? Weil Autorität immer
auch Vorurteile begründet. Diese werden auf die
Autorität einer Person hin übernommen. Damit das

geschieht, ist eine Eingenommenheit für dieselbe
vorausgesetzt. Jeder Heimleiter zum Beispiel hat ein
Vorverständnis bezüglich Führung seines Heims, und
jeder Heimerzieher hat ein Vorverständnis bezüglich
Erziehung usw. Da nun, wo der Heimleiter oder der
Erzieher eine Autorität ist und wir auf seine Autorität

hin sein Vorverständnis übernehmen, gehen wir
davon aus, dass es sich um sachliche «Vorurteile»
handelt. Warum sachliche? Weil sie in einer Frage
eine Voreingenommenheit bewirken, die auch auf
andere Weise als durch persönliche Autorität
zustande kommen könnte. «Echte» Autorität könnte in
Führungsfragen oder erzieherischen Angelegenheiten
auch gute Gründe anführen, Gründe, die einsichtig
sind und nicht der Legitimation durch persönliche
Autorität bedürfen. Deshalb gehören Ueberlegungen
zur Autorität zu Gedanken über die Vorurteile.

Vorurteil und Tradition

Neben der Autorität der Person gibt es noch eine
andere, wichtige Autorität: die Tradition. Wir alle wissen,

dass das Ueberkommene über unser Handeln
und unser Verhalten zum Teil grosse Gewalt hat. Im
Grunde beruht alle Erziehung darauf. Auch wenn
der Mensch «mündig» wird und die eigene Einsicht
und die eigene Entscheidung an die Stelle der Autorität

des Erziehers tritt, so heisst das nicht, dass der
Mensch frei von allem Herkommen und von aller
Ueberlieferung wird. Denken wir nur an die Sitten
und Gebräuche. Sie werden keineswegs von uns
geschaffen, noch von oder durch uns begründet; sie
werden nicht immer in völliger Freiheit übernommen;

sehr oft können wir uns ihnen nicht entziehen
und wollen es im Grunde auch gar nicht. Damit gilt:
es hat nicht nur Wissen und Können Autorität (wie
eben dargetan), sondern eben auch die Tradition. Sie
bestimmt im weiten Umfange unsere Einrichtungen,
unser Verhalten, ja selbst unseren Fortschritt. Jeder
Fortschritt (individuell wie kulturell) ist nämlich darauf

angewiesen, dass das Kultur- und Erfahrungsgut
der älteren Generation der jüngeren «mitgeteilt»
wird, damit diese das übernommene Können und
Wissen vermehren kann.

Von Tradition zu reden, ist heute ein Wagnis

Von Tradition zu sprechen ist heute vielleicht ein
kleines Wagnis. Aber wie der Begriff der Autorität,
so ist der Begriff der Tradition zweideutig. Heute

wird in der Tradition oft zu schnell nur der Gegensatz

zu Freiheit und Fortschritt gesehen.

Doch ist Tradition nicht einfach ein Gegensatz zu
Freiheit, Fortschritt, Vernunft. Die Frage nach der
Vernunft kann und muss ja auch bei allem Neuen
gestellt werden. Nicht alles Neue bedeutet Fortschritt!
Und nicht jedes Neue bedeutet eine Mehrung der
Freiheit.

Nietzsches drei Sichtweisen der Geschichte

Wäre es übrigens nicht ein — ungeprüftes — Vorurteil
unsererseits, ohne Tradition, ohne Ueberliefertes

auskommen zu wollen? Wir alle stehen in ihr, ob wir
es wollen oder nicht. Sie hat uns geprägt und wird
uns immer prägen. Sie gehört zu unserem Menschsein.

Es kommt natürlich alles darauf an, wie ich
mich ihr gegenüber verhalte, wie ich zu ihr stehe.
Friedrich Nietzsche hat uns da, wie mir scheint, viel
Erhellendes zu sagen. Er sieht (in seiner Frühschrift
«Vom Nutzen und Nachteil der Historie für das
Leben») drei Weisen der Begegnung mit der
Geschichte, die fruchtbar sind und dem Menschen zur
Selbstfindung verhelfen können. Er bezeichnete sie
als die monumentale, die antiquarische und die
kritische. Alle drei Arten setzen sich mit einem
bestimmten Vorverständnis der Geschichte auseinander.

Die monumentalische sieht «die grossen Momente im
Kampfe der einzelnen», die sich zu einem «Höhenzug

der Menschheit durch die Jahrtausende hin»
verbinden. In der Betrachtung dieser Grossen wird
der «Glaube an die Humanität» bestärkt, denn sie
vermittelt die Gewissheit, «dass das Grosse, das
einmal da war, jedenfalls einmal möglich war und
deshalb auch wohl wieder einmal möglich sein wird». So
wird die monumentalische Betrachtung zu einer
Ermutigung für mein eigenes geschichtliches Jetzt. Sie
lässt mich die Möglichkeiten meines Menschseins
ermessen und motiviert mich, sie auszuschöpfen. So
gesehen wird Ueberliefertes zum Ansporn für mich.

Die antiquarische Sicht der Geschichte dient der
Selbstfindung auf andere Weise. Sie bezieht sich auf
die Geschichte meiner unmittelbaren Herkunft.
Durch sie wird mir «die Geschichte meiner Stadt zur
Geschichte meiner selbst». Selbstverständlich kann
darin auch Einseitigkeit liegen (wie übrigens auch bei
der monumentalischen), indem ich versucht bin, das
mich Prägende zu konservieren und mich dann in
den beschränkten Horizont der Kirchturmperspektive

einzusperren. Aber die antiquarische
Geschichtsbetrachtung kann mir eben auch sehr behilflich sein,
Wurzeln zu schlagen, Geborgenheit zu finden, Heimat

zu erleben. Ich gewinne durch sie den Anblick
meines gleichsam kollektiv erweiterten Ich. Ich fühle
die Kräfte der Tradition und der Generationen, die
auf mich einwirken und mich eben zu dem machen,
was ich als Individuum bin.

Die kritische Sicht der Historie steht im Dienste der
Entwicklung. Sie stellt uns vor die Aufgabe, «eine
Vergangenheit zu zerbrechen und aufzulösen, um le-

30



ben zu können». Wir können uns nicht einfach als
das Produkt unserer Vergangenheit verstehen und im
Bannkreis des Status quo verharren, sondern sind
unter Umständen genötigt, diese Vergangenheit zu
verwerfen, sie «vor Gericht zu ziehen, peinlich zu
inquirieren» und endlich «zu verurteilen». Sie kann
mir helfen, darüber klar zu werden, «wie ungerecht
die Existenz irgendeines Dinges, eines Privilegiums,
einer Kaste, einer Dynastie zum Beispiel, ist, wie
sehr dieses Ding den Untergang verdient». Diese
kritische Einstellung zur Vergangenheit bedeutet nichts
Geringeres, als dass «man mit dem Messer an seine
Wurzeln greift», indem man «grausam über alle
Pietäten hinwegschreitet» und enttabuisiert. Obwohl es
nicht möglich ist, «sich ganz von dieser Kette zu
lösen», und wir nun einmal die Resultate früherer
Geschlechter sind, lehnen wir uns dagegen auf,
«auch die Resultate ihrer Verirrungen, Leidenschaften

und Irrtümer, ja Verbrechen» zu sein und versuchen

sogar uns «a posteriori eine Vergangenheit zu
geben, aus der man stammen möchte, im Gegensatz
zu der, aus der man stammt».

Vorurteile ermöglichen erst unsere
Selbstfindung

Diese drei Betrachtungsweisen zeigen deutlich, wie
wir durch die Traditionen hindurch, und nur durch
sie — durch bestimmte Vorurteile hindurch — uns
selbst finden können. Erst verstandene Geschichte
hilft mir, mein eigenes Vorverständnis und die damit
verbundenen Vorurteile zu klären, das, was vorher
noch verworren war, auszusprechen und so mich
selbst zu werden. Ich bin ja nicht blosses Resultat
früherer Generationen; ich kann, darf und muss auch
der Vergangenheit als Ankläger gegenübertreten.
Kein Mensch kann im Geworden-Sein (Tradition)
bündig aufgehen. Zugleich ist aber doch auch nochmals

deutlich geworden, dass wir uns als Menschen
missverstehen würden, wenn wir uns von- den

Vorurteilen, die uns die Autoritäten und die Traditionen

vermitteln, vollständig befreien wollten. Denn
diese Vorurteile ermöglichen gerade unsere
Selbstfindung. Erst durch sie hindurch lernen wir zu
unterscheiden zwischen berechtigten und unberechtigten
Vorurteilen. Ja diese Vorurteile sind Bedingung, dass

ich mich in meinem Menschsein überhaupt verstehen
kann. Erst da wo ich konfrontiert werde mit Autorität

und mit Tradition werde ich meiner eigenen
Vorurteile inne und erfahre die Vorurteile der anderen.

Denn «lange bevor wir uns in der Rückbesinnung
selber verstehen, verstehen wir uns auf
selbstverständliche Weise in Familie, Gesellschaft und Staat,
in denen wir leben» (Gadamer).

Als Heimleiter und Heimerzieher bin ich deshalb

gezwungen, mich mit meiner eigenen Autorität
und mit meiner Tradition wie auch mit der Tradition

der anderen auseinanderzusetzen.

Erst diese Auseinandersetzung ermöglicht es mir, die

berechtigten Vorurteile bei mir und beim andern

von den unberechtigten Vorurteilen zu unterscheiden
und diese abzubauen. Wenn dies passiert im
Zusammenleben im Heim, sind beste Voraussetzungen ge¬

schaffen, dass eine menschliche Atmosphäre im
Heim herrscht, und dass gegenseitige Anerkennung
den Alltag prägt.

Anmerkungen für die Arbeit im Heim

Vorurteile sind von einem Menschen nicht zu trennen,

sie gehören zu uns allen. Sie alle sind mit Vorurteilen

an diese Tagung, zu diesem Referat, gekommen.

Ihr Vorurteil ist von einer bestimmten Erwartung

erfüllt. Sie alle haben ein Vorverständnis
bezüglich Vorurteile mitgebracht. Heute hören Sie
eventuell etwas Ungewohntes, Unvertrautes, einen
neuen Zugang zu diesem alten Problem. Damit Sie

nun meine Ueberlegungen verstehen, müssen Sie sich
den Blickpunkt aneignen, unter dem ich dieses Referat

ausgearbeitet habe. Es geht dabei um die
Sachlichkeit meiner Ausführungen. Und diese wiederum
ermöglicht es Ihnen, mein Referat gelten zu lassen,
oder es auch abzulehnen, andere, neue Argumente
dazu zu suchen usw. In diesem Sinne ist das Verstehen

dieses Vortrages ein Ineinander von Ueberliefe-
rungen, von Vorverständnissen, von Schon-Gewuss-
tem und Erfahrenem und von Neuem, Unbekanntem.
Wir stehen mit anderen Worten mitten in einem Pro-
zess des Verstehens und besser Verstehens drin. Dieser

kann auf Grundsätzliches hin, das überall, wo es

ums Menschliche geht, zum Tragen kommen sollte,
abgehorcht werden. Ich möchte auf ein paar
Konsequenzen für die Arbeit im Heim hinweisen.

Ich habe in einer Gruppe, bestehend aus Heimleitern
und Heimerziehern, folgendes erlebt: Es wurde das
Problem der schlechten Beziehungen zwischen
Vorgesetzten und Untergebenen besprochen. So verstand
zum Beispiel der Erzieher nicht, warum sein Vorgesetzter

ihn nicht mehr teilnehmen liess an seinen Sorgen

und Nöten, die er offensichtlich mit Behörden
und der Oeffentlichkeit überhaupt hatte. Immer nach
Sitzungen mit Vorstand und öffentlichen Gremien sei
der Heimleiter niedergeschlagen und bedrückt gewesen.

Der Erzieher erwartete jedesmal, dass der
Heimleiter ihm etwas von seinen Problemen erzählen
würde. Der Heimleiter seinerseits hatte grosse Mühe
mit diesem Erzieher, weil dieser alles zum Problem
machen und über alles sprechen wollte. Zwei Welten
trafen sich hier. Der Erzieher wie der Leiter hatten
ein verschiedenes «Vorurteil» über das, was ein
Heimleiter ist. Der Heimleiter selber — so sagte er
von sich — verstand sich als einen Vorgesetzten, der
belastbar sein, unter anderem die wichtigen Dinge
für sich behalten können müsse. Denn so hätte man
ihm das beigebracht und auch seine Vorbilder hatten
das so gehalten. Beim Erzieher war gerade das
Gegenteil der Fall. Sein Vorverständnis war grösste
Offenheit in allen Bereichen. Dann erst würde die
Zusammenarbeit zwischen Leitung und Untergebenen
klappen. Zwei Traditionen stiessen hier aufeinander;
daraus erwuchsen Spannungen. Da, so scheint mir,
gilt es, sich dieser verschiedenen Horizonte bewusst
zu werden und im Wissen darum miteinander Wege
und Mittel zu suchen, den anderen nicht nur besser

zu verstehen, sondern auch das eigene Vorurteil zu
revidieren oder zu erweitern.

31



Oder nehmen wir die Aussagen auf, die ich in der
Einleitung zu diesem Referat machte: «die heutigen
Erzieher sind vom eigenen Ich besessen». Nach den
gemachten Ausführungen sind diese Aussagen in
einem neuen Lichte zu sehen. Wir alle sind — wenn
ich so sagen darf — vom eigenen Ich besessen. Das
Ich kann ja unmöglich abgestreift werden, anders als
etwa ein Kleid. Das Ich will immer neu verwirklicht
sein; es ist eine Aufgabe das ganze Leben lang. Wir
wissen von uns selber, dass es Zeiten gibt, in denen
uns das sehr zu schaffen macht, vor allem dann,
wenn man sich nicht mehr an gewohnten
Denkvorstellungen und altvertrauten Vor-Bildern orientieren
kann. Das Ich steht dauernd im Prozess des Werdens.

Dieses Werden geht aber nie ohne andere
Menschen. Mit anderen Worten, andere Menschen spielen
eine Rolle, unter Umständen eine grosse Rolle, bei der
Ich-Verwirklichung. Ob sich diese Rolle positiv
auswirkt, hängt von der Einstellung aller am Prozess
Beteiligten ab, vom Verständnis für einander, von der
Achtung für den andern, vom Respekt vor seinen
Fähigkeiten, seiner Stellung, seiner Verantwortung.

Die andere einleitende Bemerkung: «Die Heimleiter
verfügen von ihrem Thron herab über ihre
Angestellten» ist ebenfalls neu zu beleuchten. Heimleitersein

heisst nicht nur: regieren können, sondern auch:
vermehrte Verantwortung übernehmen. Vielleicht
muss gerade aus dieser Verantwortung heraus hie
und da «über die Köpfe hinweg» entschieden werden,

weil zum Beispiel die Zeit nicht ausreicht alles
durchsichtig zu machen und jede Ueberlegung, die zu
diesem Entscheid führte, den Betroffenen offen
darzulegen. Aber nicht nur dem Heimleiter passiert das;
auch der Heimerzieher ist oftmals gezwungen so zu
verfügen. Wie oben gezeigt, ist echte Autorität an
keine «herrschende» Position gebunden. Autorität,
die einfach willkürlich handelt, sei es der Heimleiter
oder der Heimerzieher, muss befragt, hinterfragt werden.

Aber gerade dieses Befragen, diese Suche nach
echter Autorität, löst beim Heimleiter wie beim
Heimerzieher einen Verstehensprozess aus, der für
beide fruchtbar sein kann. Dadurch werden gegenseitige

negative Vorurteile revidiert, wird es möglich,
selber echte Autorität zu werden.

Heinz Bollinger:

Notizen im Januar

Das neue Jahr ist noch jung. Noch hat man ein wenig
Mühe, die Jahrzahl zu schreiben, für die Hand ist das
81 noch nicht zur Routine geworden. Man hat noch
Erwartungen, ist vielleicht sogar insgeheim erfüllt
von Befürchtungen. Gute Vorsätze sind ebenfalls da.
Alles ist noch ein bisschen ungewohnt, alles ist wie
vorher und alles zugleich doch auch irgendwie
anders.

Mit den Erwartungen, den Befürchtungen, den
Vorsätzen ist es freilich so eine Sache. Wer der Linie
nahe ist, bei der das Alter anfängt, weiss aus eigener
Erfahrung zumeist, welche Bewandtnis es mit derlei
Dingen haben kann. In einer Sendung des deutschen
Fernsehens sagte Robert Lembke einmal, mit den guten

Vorsätzen sei's wie mit den Mädchen — leicht zu
fassen und schwer zu halten.

Doch an den Mädchen allein kann's wohl nicht
liegen. Oft genug könnte es, denke ich, auch daran
liegen, dass in den Erwartungen und Vorsätzen lauter
kleine Eitelkeiten, Ueberheblichkeiten, lauter kleine
Masslosigkeiten stecken. Sie sind allesamt von der
gleichen Machart, zeugen von derselben Optik. Das

sogenannte Augenmass ist für viele schon fast ein
Fremdwort.

Ein Kalenderspruch für den 2. Januar, auf den ich
unlängst gestossen bin, weist in anderer Richtung. Er
stammt von Albert Einstein: «Das Schönste, das es

auf der Welt gibt, ist ein leuchtendes Gesicht.» Zu
fragen bleibt, ob ein Satz wie dieser wirklich mehr als
ein blosser Vorsatz sei, von der üblichen Art: leicht
zu fassen, schwer zu halten.

Ein leuchtendes Gesicht das Schönste? Was soll dran
denn so besonders, so anders sein? Das Leuchten
kann sowohl Ausstrahlung wie Widerschein sein,
vergleichbar dem Beispiel von Sonne und Mond.
Dauernd Fröhlichkeit, Heiterkeit auszustrahlen und
zu verbreiten, vermag ich zwar nicht, das übersteigt
meine Kraft. Aber dauernd bloss fremdes Licht zu
reflektieren, macht mich leblos, macht mich zum
Objekt.

Nötig ist also beides, Geben und Nehmen. Wenn
ich's den Menschen um mich herum mit etwas
Freundlichkeit erleichtere, das Leben schöner zu
finden und mit dem täglichen Kram besser fertigzuwer-
den, muss umgekehrt die Antwort, die ich bekomme,
mir meinen Kram wohl ebenfalls erträglich machen.
Das ist mehr als eine eitle Erwartung, aber auch
mehr als bloss eine Faustregel des do ut des, der
blossen «Wurst-Durst-Philosophie».

*

1981 — «Jahr des Behinderten». Der Titel einer
Buch-Besprechung im November-Heft des Fachblatts
geht mir durch den Kopf: «Wir sind doch alle behindert.»

Was hier folgt, ist ein Wort von Helmut Thie-

32


	Niemand kann von Vorurteilen frei sein

