Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 52 (1981)

Heft: 1

Artikel: Rathauslaube Schaffhausen : "Auf der Suche nach Sinn" : wieder
erziehen zur Gewissenhaftigkeit?

Autor: Kihne, Josef

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-811793

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-811793
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

in die der Gesellschaft schaue, dann neige ich zur
Resignation. Ich weiss, dass viele meine Gedanken
teilen.

Pro:
Und Sie?
Wo stehen Sie, lieber Tagungsteilnehmer?

Befinden Sie sich zwischen Resignation und Hoff-
nung? Wenn es wahr ist, dass jeder Mensch auf Hilfe
angewiesen ist, konnte es dann sein, dass micht nur
der Gesunde, der Normale, der Tiichtige, dem we-
niger . . ., weniger . . ., weniger . . . hilft, sondern auch
umgekehrt?

Erleben wir nicht gerade im Heim, dass oft der schwa-
che Klient dem starken Betreuer hilft?

Liegt nicht gerade in diesem Miteinander Ansporn,
Mut und Kraft, nicht miide zu werden?

Kontra:

Was immer wir tun, jede Verdnderung soll eine Ver-
besserung sein.

Pro:

Darum fangen wir damit am besten in unserem Heim
an. Die Frage ist nur: Verdnderung und Verbesserung
tiir wen?

Wieder erziehen zur Gewissenhaftigkeit?
Von Dr. Josef Kiihne, Rorschach *

Ich stelle mir vor, dass das Thema meines Vortrags
«Wieder erziehen zur Gewissenhaftigkeit?» —
versehen mit einem Fragezeichen, ganz verschiedene
Reaktionen hervorrufen kann.

Mogliche Reaktionen auf ein vieldeutiges Thema

Fiir einen Ersten ist das iiberhaupt keine Frage, vor
allem das Wortchen «wieder» ist fiir ihn géinzlich
iiberfliissig. Er steht auf festem Boden und erzieht
seit eh und je zur Gewissenhaftigkeit. Er weiss ein-
fach, sozusagen intuitiv, was Gewissenhaftigkeit ist
— oder wenigstens glaubt er es zu wissen. Wie ge-
sagt, ihn ficht eine solche Frage nicht an.

Anders konnte ein Zweiter reagieren. Ihm kommt
das Thema vielleicht zum vornherein verddchtig vor.
Er fiirchtet die Wiederaufrichtung autoritdrer Struk-
turen in der Erziehung. Erziehung zur Gewissen-
haftigkeit als restaurative Massnahme gegen eine
fortschrittliche, an Miindigkeit und Emanzipation
interessierte Pddagogik? — so wird er sich mog-
licherweise fragen.

Ein Dritter wiederum konnte im Gegensatz dazu fin-
den, es sei tatsdchlich an der Zeit, wieder zur Ge-
wissenhaftigkeit zu erziehen, endlich zu bewdhrten
Werten  zuriickzukehren, dem  p#dagogischen
Modernismus die ldngst fallige Abfuhr zu erteilen
und wieder «Mut zur Erziehung» zu beweisen. Er hat
die akademischen Diskussionen satt, die in der
Praxis doch zu nichts fiihren und die ganze Orientie-
rungslosigkeit unserer Tage noch verstirken. Gewis-
senhaftigkeit — das hiess doch friiher unter anderem

* Vortrag gehalten am 28. Mai 1980 in der Rathauslaube Schaff-
hausen im Rahmen der Vortragsfolge «Auf der Suche nach
Sinn».

Dr. Josef Kiihne:
Was heisst Gewissen, was Gewissenhaftigkeit?

Gehorsam, Fleiss, Zuverldssigkeit, Exaktheit, Pflicht-
bewusstsein usw. Solange diese «einfachen Tugen-
den» (Bollnow) gepflegt wurden, gab’s diese Orien-
tierungslosigkeit jedenfalls nicht. Ein Tagungsthema
«Auf der Suche nach Sinn» und eine ganze Tagung,
die sich auf eben diese Suche begibt, hitte man sich
damals bestimmt ersparen konnen.

Dem konnte ein Vierter entgegenhalten, Eigenschaf-
ten, wie Gehorsam, Fleiss, Zuverldssigkeit, Exakt-
heit, Pflichtbewusstsein . . . seien, an und fiir sich ge-
nommen, von hochst fragwiirdigem Wert. So miisste
doch gesagt werden konnen, wem gegeniiber und
weshalb Gehorsam zu iiben seien. Fleiss, Zuver-
lassigkeit, Exaktheit wofiir? Pflichtbewusstsein



welchen Pflichten gegeniiber? Ordnung — um ein
weiteres Beispiel zu nennen — innerhalb welcher
tibergreifenden Ordnung? Er konnte darauf hin-
weisen, dass solche und &dhnliche Tugenden, sofern
sie ohne Riickbindung an ein «hdheres Ethos» (Boll-
now) bleiben, sich auch in die unmenschlichsten
Scheusslichkeiten verkehren kénnen. — In der Tat:
«Holocaust» zum Beispiel wurde moglich, weil ein
verbrecherisches System auf Eigenschaften wie den
genannten mit Sicherheit rechnen konnte. Jedem
Befehl gegeniiber.

Ich breche hier ab, obwohl es ein leichtes und viel-
leicht auch ganz aufschlussreich wire, sich weitere
Reaktionen vorzustellen. Stattdessen lade ich Sie ein,
meinen Gedanken zum Thema zu folgen. Es sind Ge-
danken, die sich bei mir so nach und nach eingestellt
haben und die ich versucht habe, etwas zu kanalisie-
ren. Wenn sie trotzdem nicht einfach auf eine fiir
jedermann annehmbare Antwort hin ausmiinden, so
liegt dies wohl auch in der Natur der Sache; denn be-
denken muss ohnehin jeder Erzieher die aufge-
worfenen Fragen immer wieder selbst.

Selbstverstandliche Werte gibt es kaum mehr

Die einleitend vorgestellten fiktiven Reaktionen ver-
mochten deutlich zu machen, dass hinter der Frage,
ob man wieder zur Gewissenhaftigkeit erziehen
sollte, recht vielschichtige Probleme stecken, denen
nicht so leicht beizukommen ist. Wenn ich am
Schluss auch ein extremes Beispiel gew#hlt habe, so
ldsst sich doch nicht leugnen, dass die Setzung und
Begriindung von Zielen und Inhalten einer mogli-
chen Erziehung zur Gewissenhaftigkeit eine dornen-
volle Angelegenheit ist. Kein Padagoge wird ernstlich
hinter die Erkenntnis zuriickgehen konnen, dass es
allgemeine, fiir alle Zeiten und Raume giiltige Erzie-
hungsziele nicht oder nicht mehr gibt. Dies zeigt
nichts deutlicher als die moderne pluralistische Ge-
sellschaft, in der von einem allgemein anerkannten,
giiltigen Ethos und damit von einer gemeinsamen
Basis fiir die Gewissenserziehung nicht die Rede sein
kann. Werte von ehedem sind, sofern nicht schon
langst ausser Kraft, doch ganz erheblich ins Wanken
geraten. Selbst-verstandliche Werte gibt es kaum
mehr.

Woher kommt das? Ich meine, dass wir es hier mit
dem vorldufigen Ergebnis einer Entwicklung zu tun
haben, deren Wurzeln am Beginn der Neuzeit zu
suchen sind. Der Mensch hat sich nach und nach in
einem beispiellosen Befreiungsprozess aus Bevor-
mundung und von iiberkommenen Autorititen eman-
zipiert.

Der Preis dieses Fortschritts ist allerdings der Tra-
ditionsverlust, der sich nicht zuletzt in der weil
verbreiteten Norm- und der noch tiefer sitzenden
Sinnkrise unserer Tage ausdriickt.

Und es sind beileibe nicht nur verkalkte Traditio-
nalisten, die heute fragen, ob der Preis noch ange-
messen Sei.

10

Wie auch immer: Es bleibt die niichterne Fest-
stellung, dass eine konkrete inhaltliche Bestimmung
von Gewissenhaftigkeit nicht zu erwarten ist. — Da
konnte sich freilich die Formel «Erziehung zur Ge-
wissenhaftigkeit gleich Erziehung zur Verantwor-
tung» aufdrdngen; gehort hat man die ja schon. Nun,
davon wird noch die Rede sein. Fiir den Augenblick
hat sie als Leerformel zu gelten, jedenfalls so lange,
als wir nach ihrem Inhalt fragen.

Was heisst Gewissen — was Gewissenhaftigkeit?

Wenn schon irhaltlich nichts Verbindliches ausge-
sagt werden kann, erdffnet vielleicht eine Besinnung
auf das, was man Gewissen nennt, einen neuen Zu-
gang zu dem, was Gewissenhaftigkeit sein konnte.
Das scheint zwar auf den ersten Blick ein wenig er-
folgversprechendes Unternehmen. Ich habe es trotz-
dem gewagt; denn schliesslich haben sich ganze
Heerscharen von Theologen, Philosophen, Psycho-
logen, Soziologen und andern Wissenschaftlern
damit auseinandergesetzt, so dass man Klarung sollte
erwarten diirfen. Nun zeigt sich aber bald einmal,
dass die Auffassungen dariiber, was denn das Ge-
wissen sei, ausserordentlich unterschiedlich sind und
dass die einzelnen Gewissensmodelle oft weniger
aussagen iiber das Phanomen Gewissen als vielmehr
iiber die Standpunkte der Autoren oder der wissen-
schaftlichen «Schulen», denen sie angehoren .
Wenn man es recht bedenkt, so ist das bei einem spe-
zifisch menschlichen Phinomen — dass es das ist,
wird bei aller Verschiedenheit der Aussagen nicht zu
bestreiten sein — doch immerhin bemerkenswert und
zur Kenntnis zu nehmen. Aber die Frage stellt sich
auch da wiederum: Woher kommt das?

Ich glaube, dass die Vielzahl der vorliegenden Ge-
wissensbegriffe in gewissem Sinne dem Pluralismus
der Werte entspricht. Ich meine das so: Zum vorhin
angesprochenen  neuzeitlichen  Befreiungsprozess
gehort auch die Befreiung der Philosophie aus ihrer
Dienerinnenrolle gegeniiber der Theologie. Erst in
diesem Zusammenhang wurde auch die Entwicklung
der modernen FEinzelwissenschaften, u. a. auch der
Naturwissenschaften, moglich. Diese sind — zumal
seit Descartes’ «Discours de la méthode» — durch
ein zunehmend strengeres Methodenbewusstsein und
ein wachsendes Streben nach Objektivitdt gekenn-
zeichnet. Es konnte nicht ausbleiben, dass sich die
verschiedenen Einzelwissenschaften mit ihrer je eige-
nen Methodik spezifisch menschlichen Phanomenen
und Lebensbereichen zuwandten. Soweit sie sich am
naturwissenschaftlich ausgerichteten Exaktheitsideal
orientierten, konnte nur gelten, was eben diesem
wissenschaftlichen  Anspruch  standhielt.  Alles
andere, das vielleicht auch noch dazugehort hitte,
musste um der strengen Wissenschaftlichkeit willen
ausgeklammert bleiben.

I Zu verweisen ist in diesem Zusammenhang auf die folgenden
Sammelbinde: Das Gewissen, Studien aus dem C.-G.-Jung-
Institut VIL. Ziirich 1958, Das Gewissen als Problem, hg. v. N.
Petrilowitsch, Darmstadt 1966. Das Gewissen in der Diskussion,
hg. v. J. Blithdorn, Darmstadt 1976.



VSA-Arbeitsseminar fiir alleinstehende Frauen in der
Heimtatigkeit

Zwischen Selbstaufopferung und
Selbstfindung

Referenten und
Vortrage

Kurskosten

Anmeldeschluss

9. bis 11. Marz 1981 im Diakonenhaus St. Stephanus, Nidelbad, Rischlikon.
Leitung: Dr. Imelda Abbt

Dieses Arbeitsseminar richtet sich an alleinstehende Frauen. Es beschéf-
tigt sich mit der Sinnfrage und méchte durch Informationen, Wissensver-
mittlung und gemeinsames Nachdenken zur Bewéltigung der eigenen Le-
benssituation beitragen.

Personliche Erfahrungsberichte:

Edith Egger, Mariann Gantenbein, Rosmarie Gantenbein, Elisabeth Herzig,
Margrit Scheidegger

Geschichtlich-anthropologische Aspekte zu Selbsaufopferung und Selbst-
findung

Imelda Abbt

Psychologische Aspekte zu Selbstaufopferung und Selbstfindung
Christine Perwanger, Psychiaterin

Thesen zur personlichen Sinnerfiillung

Imelda Abbt

Gemeinsame Gruppenarbeiten und Diskussionen sollen das Gehorte ver-
tiefen und zur personlichen Sinnfindung beitragen.

Fr. 200.— (inkl. Unterkunft und Verpflegung).
Fr. 150.— flir Mitarbeiter von VSA-Heimen.

10 %0 Ermassigung bei personlicher VSA-Mitgliedschaft.
28. Februar 1981.

Anmeldung

(Arbeitsseminar Nidelbad)

Name, Vorname

bis 28. 2. 1981 an das Sekretariat VSA,
Seegartenstrasse 2, 8008 Zirich, senden.

Datum

Unterschrift

Adresse

Arbeitsort
(Name des Heims)

VSA-Mitgliedschaft des Heims
Ja [ Nein []

Personliche VSA-Mitgliedschaft
Ja [] Nein [ ]




Vielzahl von Lehrmeinungen und Modellen

Ich kehre zuriick zur Feststellung, es gebe heute eine
grosse Anzahl sehr unterschiedlicher Vorstellungen
iiber das Gewissen. Ungeachtet der Vielzahl der
Lehrmeinungen ist nun aber festzustellen, dass
manche Gewissensmodelle im Bereich des Erzie-
hungswesens verhiltnisméssig weit verbreitet sind
und sowohl in Ausbildungsstitten als auch in
Theorie und Praxis der Erziehung einen hohen
Stellenwert haben, ja, dass sie sogar dariiber hinaus
eine betrachtliche Breitenwirkung erzielen. Man
konnte fast von einer Art von Popularitdt sprechen.
Das heisst aber auch, dass sie das Bewusstsein und
das Verstandnis der heutigen wissenschaftsglaubigen
Menschheit iiberhaupt in hohem Masse mitpragen.
Es versteht sich daher von selbst, dass auf diese
Auffassungen ndher eingegangen werden muss, dass
sie insbesondere auf ihre Hintergriinde und ihren
Erkldarungswert beziiglich unserer Problematik
befragt werden miissen.

Ich greife nun zwei der besonders bekannten Mo-
delle heraus: Es ist zum einen das Gewissensmodell,
das Freud im Rahmen seiner Psychoanalyse ent-
wickelt hat — das sogenannte Ueber-Ich —, und es
ist zum andern die Sicht der modernen Sozialisa-
tionstheorien.

Ich beginne mit Freud. Auch wenn ich einen relativ
hohen Bekanntheitsgrad voraussetzen kann, mdochte
ich doch etwas ausholen, damit die Aspekte, die mir
wesentlich erscheinen, fiir jedermann verstiandlich
werden.

Grundhypothesen der Psychoanalyse

Wie Sie wissen, war Freud Arzt, als Wissenschaftler
geprigt von seiner Zeit, dem ausgehenden 19. Jahr-
hundert. Was heisst das? Das heisst, dass wissen-
schaftliches Denken fiir Freud gleichbedeutend war
mit exakter naturwissenschaftlicher Methodik. Sein
Bediirfnis nach Sicherheit durch wissenschaftliche
Exaktheit war ausgepragt. Er war iiberzeugt, dass
sich das menschliche Wesen mit Hilfe einer Psycho-
logie erkennen lasse, die in physikalisch-exakten Be-
griffen griindet. Letztlich aber glaubte Freud zeit-
lebens, dass eigentlich die Biologie die fundierte
Wissenschaft aller Psychologie sei, die Psychologie
selber den Charakter des Vorldufigen trage. So heisst
es 1917: «Das Lehrgebdude der Psychoanalyse, das
wir geschaffen haben, ist in Wirklichkeit ein Ueber-
bau, der irgendeinmal auf sein organisches Funda-
ment aufgesetzt werden soll; wir aber kennen dieses
noch nicht» (zit. in Bally 1971, S. 13). Und 1937,
also zwei Jahre vor seinem Tod, schreibt Freud:
«Fiir das Psychische spielt das Biologische wirklich
die Rolle des unterliegenden, gewachsenen Felsens»
(ebd.). Entsprechend war Freud der Ansicht, dass
die Mingel, die seiner Psychoanalyse anhafteten,
verschwinden wiirden, wenn es geldnge, die psycho-
logischen Begriffe durch die physiologischen oder
chemischen zu ersetzen (vgl. ebd.).

Damit wird nun eine erste Grundhypothese der
Psychoanalyse verstdndlich. Sie besagt, dass alle

12

psychischen Vorgédnge strenger Determination unter-
liegen, dass in der Psyche ausnahmslos alle Prozesse
kausal, nach dem Gesetz von Ursache und Wirkung,
ablaufen (vgl. Brenner 1972, S. 18).

Neben die streng naturwissenschaftliche Haltung tritt
ein zweiter Zug: Freuds Bediirfnis nach Erfassung
der grossen umfassenden Zusammenhidnge, sein
Hang zur Spekulation, zwei Charakteristika, die zu-
weilen {iber das Bemiihen um wissenschaftliche
Exaktheit noch hinausgehen. In Freuds spekulativem
Denken zeigt sich eine geradezu enzyklopddische Bil-
dung, was die Kultur- und Geistesgeschichte angeht.
Sie ist denn auch in die zweite Grundannahme einge-
flossen. Nach ihr sind unbewusste Ablaufe fiir die
Psyche typisch, Bewusstsein ist «eher ein ausserge-
wohnliches als ein regelmaissiges Attribut psychischer
Prozesse» (ebd.).

Diese zwei Grundannahmen stehen am Anfang der
ganzen Psychoanalyse. Es kommt nun eine dritte
hinzu, die Freud aus der klinischen Erfahrung seiner
Zeit erschlossen hat und die auch im Zusammenhang
mit dem Gewissen, bzw. dem Ueber-Ich, von Bedeu-
tung ist. Sie lautet: Sexuelle Triebenergie — genannt
Libido — ist von Beginn des Lebens an im Men-
schen vorhanden. Sie durchlduft verschiedene Pha-
sen — die orale, die anale, die phallische, die in die
Latenzzeit miindet — bis zur reifen genitalen Er-
wachsenensexualitat.

Zu erinnern ist ebenfalls an den von Freud so be-
zeichneten, mit libidinoser Energie versorgten
«psychischen Apparat» (Freud 1973, S. 9) * mit den
Instanzen Es, Ich und Ueber-Ich. Die «ilteste dieser
psychischen Provinzen (ebd.) nennt Freud das Es; es
ist die eigentliche Sphére des Unbewussten, der Be-
reich des Instinktiven und Triebhaften, also ur-
spriinglich auch der ganzen Libido. Das Ich entsteht
unter den Einfliissen der dussern Wirklichkeit; es
iibernimmt u. a. die Vermittlungsfunktion zwischen
den Triebanspriichen des Es und der Aussenwelt,
spater auch gegeniiber dem Ueber-Ich.

Diese zuletzt genannte, uns u. a. interessierende In-
stanz richtet sich auf nach dem Untergang des
sogenannten Oedipuskomplexes. Die Oedipussitua-
tion tritt wihrend der phallischen Phase auf (so um
das 5. Lebensjahr herum). Es ist, vereinfacht gesagt,
die Situation, in der das Kind sich den gleichge-
schlechtlichen Elternteil wegwiinscht, um den
andersgeschlechtlichen Elternteil vollig fiir sich zu
besitzen. Diese Konstellation erzeugt schwerste
Konflikte im Kind. Es fiirchtet, fiir seine Totungs-
und Inzestphantasien bestraft zu werden; zudem
stehen diese Wiinsche im Widerstreit zu den
Gefiihlen der Liebe und Bewunderung, die das Kind
den Eltern gegeniiber hegt. — Ich lasse die zum Teil
schwer nachvollziehbaren Spekulationen iiber den
Kastrationskomplex beim Knaben und den Penisneid
beim Midchen beiseite und halte fest, dass die uner-
trigliche Lage bewiltigt wird, indem «der Oedipus-

2 In den folgenden Ausfiihrungen halte ich mich an den letzten

Theoriestand, wie er sich in der «Neuen Folge der Vorlesungen
zur Einfithrung in die Psychoanalyse» (1932) und im «Abriss
der Psychoanalyse» (1938) findet.



Neuer VSA-Kurs 1981/82

Einfiihrung in die Arbeit mit Betagtén

Themenkreise:

Kursort:

Kursleitung:

Kurskosten:

Anmeldeschluss:

im Heim

In Zusammenarbeit mit dem Institut fiir Angewandte Psychologie Zirich fuhrt der Verein
flr Schweizerisches Heimwesen VSA den Kurs «Einflihrung in die Arbeit mit Betagten im
Heim» wieder durch. Dieser Einfiihrungskurs, der vom 4. Mai 1981 bis zum 25. Januar
1982 dauert (27 Montage zu je vier Stunden), richtet sich an folgende Interessenten:

— Personen ohne Heimerfahrung, welche sich im Sinne eines Zweitberufs auf die Ueber-
nahme eines Heims oder einer andern Institution zur Betreuung Betagter vorbereiten
mochten

— Mitarbeiter von Alters- und Pflegeheimen in Kaderposition

— Vertreter von Heimtragerschaften und Mitglieder von Heimkommissionen, die sich mit
der Problematik der Altersarbeit vertraut machen wollen

— Leiter/innen von Kieinheimen (Pensionen) der Betagtenpflege mit weniger als fiinf
Mitarbeitern (inklusive Heimleitung)

Der Einflihrungskurs ist unter Umstanden eine gute Vorbereitung auf den VSA-Grundkurs
fur Heimleitung.

Die Situation des alten Menschen
Korperliche Verdnderungen im Alter
Psychische Veranderungen im Alter

Grundlegende Methoden der Betreuung alternder
Menschen

Grundziige der Heimorganisation

Institut fir Angewandte Psychologie Ziirich, Merkurstrasse 20, 8032 Zirich.

C. D. Eck, stellvertretender Direktor, und Frau M. Poértner, dipl. Psychologin, sowie wei-
tere Mitarbeiter des Instituts fiir Angewandte Psychologie und Gastreferenten des VSA.

Fr. 1500.—
Fr. 1400— bei VSA-Mitgliedschaft des Heimes oder persénlicher Mitgliedschaft.

Die Teilnehmerzahl ist beschrankt. Bewerber werden auf ihre Eignung iberpriift (Mindest-
alter 25 Jahre). Folgende Kurstage (jeweils Montag von 09.00—13.00 Uhr) sind vorgesehen:
1981: 4. Mai, 11. Mai, 18. Mai, 25. Mai, 1. Juni, 15. Juni, 22. Juni, 29. Juni, 17. August,
24, August, 31. August, 7. September, 14. September, 21. September, 28. September,
5. Oktober, 12. Oktober, 19. Oktober, 26. Oktober, 2. November, 9. November, 16. Novem-
ber, 23. November, 30. November. — 1982: 11. Januar, 18. Januar, 25. Januar.

Nahere Auskiinfte und Kursunterlagen sind beim Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2,
8008 Zirich (Tel. 01 252 49 48) erhaltlich.

28. Marz 1981

13



komplex verlassen, verdrangt, im normalsten Falle
griindlich zerstorts (Freud 1972, S. 559) wird. Als
Erbe des Oedipuskomplexes wird «ein strenges
Ueber-Ich eingesetzts (ebd.). Die Strenge des Ueber-
Ichs hiingt in erster Linie ab von der «der Stirke der
Abwehr, die gegen die Versuchungen des Oedipus-
komplexes aufgewendet wurdes (Freud 1973, S. 60),
sie entspricht also «nicht einfach der Hirte der
Erziehung» (Freud 1972, S. 542). Freud meint sogar,
«dass das Ueber-Ich in seiner Stirke und Ausbildung
verkiimmert, wenn die Ueberwindung des Oedipus-
komplexes nur unvollkommen gelingt» (1972, Seite
502) 3.

Nachzutragen bleibt, dass die Einsetzung des Ueber-
Ichs mit dem Mechanismus der Identifikation erklért
wird: Die unerfiillbaren 6dipalen Wiinsche wandeln
sich im Verlaufe der Aufgabe oder Verdringung des
Oedipuskomplexes zu Identifizierungen. Der uner-
fiilllbare Wunsch, etwa des Knaben, den Vater zu be-
seitigen, wird ersetzt durch den Wunsch, zu sein wie
der Vater. — Soweit Freud.

Das Gewissen in der Rollentheorie

Kiirzer kann ich mich fassen beziiglich der sozialisa-
tionstheoretischen, in methodischer Hinsicht empi-
risch ausgerichteten, Sichtweise. Richtigerweise muss
gesagt werden, dass es die sozialisationstheoretische
Sichtweise eigentlich nicht gibt, sondern eine ganze
Anzahl von Richtungen, die sich zum Teil
betrdchtlich unterscheiden. Ich spreche hier von den
Ansitzen, die nach meinen Beobachtungen sowohl in
der theoretischen Diskussion als auch in den
praktischen Bemiihungen eine dhnlich dominierende
Stellung behaupten wie das psychoanalytische Mo-
dell. Es handelt sich, kurz gesagt, um jene Ansichten,
die das Gewissen als Ergebnis von Lern- und Anpas-
sungsprozessen verstehen. Zur Erklarung dieses So-
zialisierungsprozesses wird u. a. der Begriff der Rolle
herangezogen. Von recht grosser Bedeutung ist dabei
die strukturell-funktionale Rollentheorie (sie ist v. a.
mit dem Namen Talcott Parsons verbunden), die
Rollenlernen und Sozialisation insgesamt unter dem
Aspekt der Einpassung in das gegebene soziale
System versteht, an dessen Gleichgewicht und Fort-
bestand man interessiert ist. Das Gewissen als ver-
innerlichte Regulierungsinstanz wiirde dann — nach
dieser Modellvorstellung — dariiber zu wachen
haben, dass der einzelne die Erwartungen erfiillt, die
mit den Rollen, die er spielt, verbunden sind. —
Soviel zur sozialisationstheoretischen Sichtweise.

Anthropologischer Hintergrund
der Erklarungsmodelle

Es gilt nun, die anthropologischen Hintergriinde der
beiden skizzierten Awuffassungen zusammenfassend
herauszuarbeiten, um in der Kldarung des Gewissens-

3 Ich schliesse mich hier der weit verbreiteten Gewohnheit an,
Gewissen und Ueber-Ich gleichzusetzen, obwohl dies streng ge-
nommen nicht ganz korrekt ist. Das Gewissen ist vielmehr —
neben der Selbstbeobachtung und dem Ich-Ideal — eine Funk-
tion des Ueber-Ichs (vgl. Freud 1972, 498 ff.).

14

begriffs und — so hoffen wir — des Begriffs Gewis-
senhaftigkeit einen Schritt weiterzukommen.

Da ist zundchst festzuhalten, dass beide Erkli-
rungsmodelle — das psychoanalytische und das so-
zialisationstheoretische — von ganz bestimmten Po-
sitionen ausgehen, die je schon bezogen wurden,
bevor das Gewissen als Forschungsobjekt ins Blick-
feld kam. Zugleich damit fiel auch der Entscheid
dariiber, was als wissenschaftlich und was nicht als
wissenschaftlich zu gelten hat. Bei Freud ist es die
betont positivistisch-naturwissenschaftliche Haltung,
bei den angesprochenen sozialisationstheoretischen
Ansidtzen spielen neben der Orientierung am natur-
wissenschaftlichen Exaktheitsideal und an bestimm-
ten Lerntheorien system-theoretische Vorstellun-
gen mit, die sich auf andern — gewissermassen
«aussermenschlichensy — Gebieten als wertvoll er-
wiesen haben. So kommt es, dass aus diesen je schon
gegebenen Denkvoraussetzungen Begriffsraster ent-
stehen, mit denen der Mensch und spezifisch
menschliche Phdnomene gleichsam iiberzogen wer-
den. Sichtbar kann dann natiirlich nur werden, was
sich durch diese Raster einfangen ldsst. Oder anders
formuliert: Die Erkenntnismoglichkeiten richten sich
zwangsldufig nach den Moglichkeiten, die in den ge-
wihlten  Positionen und  Forschungsverfahren
«enthalten» sind.

Konkret: Unter den Voraussetzungen, die Freud an-
nimmt, erscheint das Gewissen folgerichtig als kausal
bestimmter Abkommlinge einer nach immanenten
Gesetzen ablaufenden Triebentwicklung und einer
damit zusammenhédngenden Konfliktsituation. Unter
den Voraussetzungen, die die Sozialisationstheorie
annimmt, erscheint das Gewissen folgerichtig als
Ergebnis von Sozialisationsvorgdngen, als Nieder-
schlag familialer und gesellschaftlicher Pragungs-
prozesse, denen der einzelne unterworfen ist, als
Resultat ununterbrochenen Rollenlernens.

«Nichts als . . .» die gingige Formel des Nihilismus

Damit aber stossen wir auf eine weitverbreitete Er-
scheinung, die mit der erwdhnten Entwicklung der
modernen Einzelwissenschaften zusammenhidngt. Es
ist der sogenannte Reduktionismus. Der Reduktio-
nismus verrit sich durch die Formel «nichts als . . .»,
wie zum Beispiel in der Aussage, Leben sei nichts als
Oxidation, oder: Werte seien nichts als Reaktionsbil-
dungen und Abwehrmechanismen (vgl. Frankl 1978,
S. 14). Der Reduktionismus ist also die Zuriick-
fiihrung einer Erscheinung auf eine Voraussetzung,
die bestenfalls fiir eine Seite oder fiir einen Aspekt
dieser Erscheinung zutrifft. Auch die Lehre vom
Ueber-Ich ist reduktionistisch, insofern das Gewissen
nichts als Ueber-Ich, nichts als das Erbe des triebbe-
dingten Oedipuskomplexes ist. Ein Reduktionismus
liegt auch vor bei der sozialisationstheoretischen
Sichtweise, insofern dort das Gewissen nichts als ein
gesellschaftlich geprigtes Regulierungssystem ist.

Weiter ist fiir beide Sichtweisen kennzeichnend, dass
sie durch und durch fremdbestimmt sind, basierend



Menschenbilder und ihre
Riickwirkungen auf die Heimarbeit

VSA-Kurs fiir alle, die in einem Heim tatig sind sowie fiir die Vertreter von
Heim-Trégerschaften

Leitung: Dr. Imelda Abbt

Der Mensch kommt nicht ohne Vorstellungen und Bilder (iber sich und tliber die anderen Menschen aus. Es
ist jedoch fiir das Leben und fiir die Arbeit im Heim entscheidend, welches Menschenbild massgebend ist.
Alle Menschenbilder tragen die Zeichen ihrer Zeit an sich. Sie sind Ausdruck dessen, was fiir eine Zeit wich-
tig und welchem Gesellschafts-Verstandnis sie verpflichtet waren. Wir méchten den Problemkreis in einem
fiinfjahrigen Zyklus angehen. Dabei sollen verschiedene Menschenbilder — naturwissenschaftliche, soziale,
religibse — dargestellt werden. Doch besteht das Ziel nicht nur darin, verschiedene Menschenbilder und
deren Kkulturelle Hintergriinde besser verstehen, sondern auch verantwortet Stellung beziehen zu lernen.
Es soll klar werden, dass sich ein Menschenbild auch auszuweisen hat, und zwar im zwischen-menschlich
richtigen Handeln.

Individuum und Gesellschaft

Das erste Jahresangebot beschaftigt sich mit dem Spannungsfeld «Individuum-Gesellschaft»> aus anthro-
pologischer Sicht. Die Behandlung dieses Themas ist deshalb wichtig, weil das Verhalten des Sozial-Tatigen
immer auch Ausdruck des Verstandnisses von Individuum und Gesellschaft ist. Es wird u. a. zur Sprache kom-
men:

Die personale Bedeutung der Individualitat; geschichtlicher Wandel des Personbegriffs; Individualismus und
Kollektivismus; Sinn der Gesellschaft; Gesellschaftstheorien und deren Grenzen; Verantwortung gegeniiber
der Gesellschaft; ethische und politische Implikationen usw.

Praxisorientierte Beispiele werden die Theorie vertiefen helfen. Beitrdge aus dem Teilnehmerkreis sind er-
wulnscht.

Durchfiihrungsorte Region Bern Durchfiihrungsorte Region Graubiinden

1. Tag: Dienstag, 28. April 1981; Zeit 9.30—16.30 1. Tag Dienstag, 7. April 1981: Zeit 9.30—16.30
Heilpddagogisches Schulheim, Schwarzen- Kinderheim Giuvaulta, Rothenbrunnen
burgerstrasse 36, Bern 2.Tag: Dienstag, 5. Mai 1981: Zeit 9.30—16.30

2. Tag: Dienstag, 26. Mai 1981; Zeit 9.30—16.30 Waisenhaus Masans
Schulheim Landorf, K&niz 3.Tag: Dienstag, 10. Juni 1981: Zeit 9.30—16.30

3.Tag: Dienstag, 23. Juni 1981: Zeit 9.30—16.30 Stiftung Gott hilft, Zizers

Schulheim Schloss Kehrsatz

Kurskosten fiir je drei Kurstage, die nur en bloc besucht werden kénnen (inkl. Mittagsverpflegung)
Fr. 165.— flir Teilnehmer aus VSA-Heimen
Fr. 210.— flr Teilnehmer aus andern Heimen

Anmeldung (individuum und Gesellschaft)
bis 21. Méarz 1981 an Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Ziirich.

Name Region Graublnden OJ
Region Bern ]

Vorname g

Arbeitsort,

bzw. Funktion

VSA-Mitgliedschaft des Heims
(Name des Heims) Ja [] Nein []

15



auf Schuldangst und verinnerlichten Autorititen. Es
ist das, was Erich Fromm als autoritdres Gewissen
beschreibt, dem die Bezeichnung Gewissen eigentlich
kaum zukommen konne. Er meint, dass es
«moglicherweise nur eine Vorstufe in der Entwick-
lung des Gewissens» (Fromm 1978, S. 158 f.) sei.
Gleiches gilt auch fiir die Bezeichnung Gewissen-
haftigkeit.

Die Reduktionismen und sonstigen Verkiirzungen in
bezug auf das Gewissen sind in letzter Konsequenz
freilich Reduktionismen und Verkiirzungen, die das
ganze Menschenbild betreffen. Das heisst in unsern
Beispielen, dass der Mensch nichts als triebbestimmt
bzw. nichts als gesellschaftlich bestimmt sei. Man
muss es ganz klar sehen: Wer sich — aus welchen
Griinden auch immer — angewChnt hat, mit einem
reduktionistischen Gewissensbegriff oder mit andern
reduktionistischen Bezeichnungen fiir spezifisch
menschliche Phdnomene zu operieren, impliziert
damit ein ebenso verkiirztes Bild vom Menschen.
An die Stelle der unmittelbaren Wirklichkeit Mensch
treten Konstruktionen, innerhalb deren beispiels-
weise Gewissenhaftigkeit schlicht und einfach als Be-
griff nicht existieren kann.

Es geht um ein umfassenderes Menschenbild!

Hier ist nun eine Zwischenbemerkung notig. Es geht
mir nicht darum, das psychoanalytische Denken ins-
gesamt oder die moderne Sozialforschung und mit
ihr gleich auch noch die ganze empirisch-analytische
Forschung im Bereich der Human- und Sozialwissen-
schaften als unsinnig abzutun. Wir verdanken beiden
ungeheuer viel, und ich meine, dass zum Beispiel die
«unrealistische Wendung» (H. Roth) fiir die Padago-
gik recht heilsam war. Unsinnig und falsch werden
diese Ansitze erst durch ihre Verabsolutierung, die
dann zu den dargestellten Reduktionismen fiihrt. Das
‘Gewissen ist auch psychologisch, es ist auch gesell-
schaftlich bedingt, aber nicht nur! Es gilt hier, sinn-
gemdss angewendet, das Wort C. F. von Weizsidckers:
«Das physikalische Weltbild hat nicht unrecht mit
dem, was es behauptet, sondern mit dem, was es ver-
schweigt» (zit. in Frankl 1978, 169).

Die Konsequenzen fiir unsern weitern Gedankengang
sind klar: Wir werden uns um ein umfassenderes
Menschenbild zu bemiihen haben, um zu einem dem
Menschen angemessenen Verstdndnis von Gewissen
und Gewissenhaftigkeit vorzustossen.

Als hervorstechendste Gemeinsamkeit von psycho-
analytischer und sozialisationstheoretischer Sicht-
weise haben wir die Fremdbestimmtheit, den totalen
Determinismus festgestellt. Freiheit hat keinen
Raum, weder im einen noch im andern Denken. Nun,
wie steht es mit der Freiheit, dieser Crux aller Philo-
sophie? Um es vorweg zu nehmen: Freiheit ldsst sich
streng genommen weder beweisen noch widerlegen,
sowenig wie die Existenz Gottes oder die Unsterb-
lichkeit der Seele. Das wissen wir seit Kant.

Wenn es sich so verhilt, wie kann man sich diesem
schwierigen Begriff dennoch n#dhern? Sicher nicht,

16

indem man nun samtliche Freiheitslehren von ideali-
stischer bis nihilistischer Herkunft wieder zum Leben
erweckt und einfach den deterministischen Ansatzen
entgegensetzt. Das wurde schon zu oft getan und
endete allemal in der Sackgasse.

Ein meines Erachtens gangbarer Weg ist der Ver-
such, «sich erkennend an die Unmittelbarkeit des
Erlebens selbst zu halten», um so «die schlichte
Wirklichkeit des konkreten Erlebnisgeschehens frei-
zulegen» (Keller 1963, S. 27) 4.

Solcherart verstandene Selbst-Erfahrung, die nicht in
unangemessenen, vorgefassten ~ Denkkategorien
befangen ist, wird Selbstbestimmung und Gebun-
denheit in enger Verschrinkung je schon vorfinden.
Vor dem Hintergrund dieser Erfahrung wird ebenso
unmittelbar einsichtig, dass Freiheit konkret iiber-
haupt nur méglich ist in Gebundenheit, ja, dass die
Gebundenheit die Bedingung der Moglichkeit von
Freiheit ist; denn: wie sollte ich frei sein bzw. frei
werden von etwas, wenn es dieses Etwas nicht géibe,
das mich einschrénkt, das mich begrenzt? Diesen
Gedanken etwas weiter spinnend kann man sagen,
dass der Mensch aufgrund seiner Freiheit die
Moglichkeit hat, iiber seine Gebundenheit hinauszu-
gehen, gewissermassen sich selbst als Gebundener zu
iibersteigen.

Was haben Geist und Freiheit miteinander zu tun?

Einen anders gelagerten, aber, wie ich meine,
iiberzeugendern Zugang zur menschlichen Freiheit
zeigt Prof. Norbert Luyten auf (er war 1978 in
Glarus Gast de VSA). Luyten geht aus von den be-
kannten anthroposophischen Befunden, dass der
Mensch, biologisch gesehen, ein Méngelwesen ist,
dass er von der korperlichen und instinktméssigen
Ausstattung her, verglichen mit dem Tier, der Zu-
kurzgekommene, weil Unspezialisierte, ist. Auf der
andern Seite ist gerade die Unspezialisiertheit seine
grosse Chance: Er ist in der Lage, seine biologisch
bedingte Begrenztheit zu iibersteigen und dokumen-
tiert so seine eigentliche Ueberlegenheit. Das, was
den Ueberstieg iibers rein Biologische moglich
macht, kann nun aber unmdglich seinerseits bio-
logisch verstanden werden. So kommen wir mit
Luyten zu der «ziemlich paradoxalen Feststellung, . . .
dass der Mensch seine biologischen Probleme mit
Hilfe eines suprabiologischen Prinzips 16st. (Luyten
1970, S. 37). Und dieses nicht weiter reduzierbare,
nur dem Menschen zukommende Prinzip hat wesen-
haft mit Freiheit zu tun. Ich bezeichne es mit dem
alten Wort Geist.

Was hier an einem Beispiel aufgezeigt wurde, liesse
sich auch in andern Zusammenhangen verdeutlichen.
Man wird anerkennen miissen, dass es zum
Menschen gehort, tiber sich und seine Begrenztheit
hinauszugehen, sich selbst zu {ibersteigen, zu trans-
zendieren. Man wird bei niherem Zusehen Luyten

4 Ich lehne mich hier an die phinomenologische Methode an, die

von Husserl begriindet und u. a. von W, Keller fiir die Psycho-
logie fruchtbar gemacht wurde.



Rechtzeitig zum «Jahr des Behinderten» 1981

Neue Impulse fiir die Praxis

Als erster Band einer neuen Reihe «Schriften zur Anthropologie des Behinderten» ist im Verlag
des Vereins flir Schweizerisches Heimwesen (VSA) ein Buch erschienen, in dessen Mittelpunkt
der behinderte Mensch steht:

wachsenwerden Geistigbehinderter und zur Herausforderung an Eltern und Betreuer, 84

Hermann Siegenthaler, Geistigbehinderte — Eltern — Betreuer / Vier Vortrdge zum Er-
Seiten, Zirich 1980, Fr. 10.60.

Dieses Buch richtet sich an die Eltern und Betreuer von Geistigbehinderten, aber es unterliegt
keinem Zweifel, dass die darin vereinigten, in einem inneren Zusammenhang stehenden vier Vor-
trage des Zircher Heilpadagogen Prof. Dr. Hermann Siegenthaler dariiber hinaus einen weiten
Kreis von Interessenten anzusprechen vermodgen.

Die vier Vortragstexte beschéaftigen sich allesamt mit dem Thema des Menschseins. Was ist der
Mensch? Diese Frage, die sich den Eltern und Betreuern von Geistigbehinderten in besonderer
Weise und immer wieder aufs neue stellt, wird von Siegenthaler «von der Grenze her» angegan-
gen — namlich von jener Grenze her, an welche unser Denken oft anstésst und vor welcher es
ratlos-resigniert versagt, solange es an der hochmiitigen Wunschvorstellung festhalt, dass Wert
und Wiirde des Menschseins sich allein in der Selbstbestimmung und in der Autonomie des Men-
schen erflllen kénnten.

Auch Geistigbehinderte oder durch Krankheit und Alter verdnderte Menschen sind und bleiben
Menschen, solange sie leben. In leichtverstédndlicher Sprache macht das Buch das Verbindende
sichtbar, was den Behinderten und den nichtbehinderten Eltern und Betreuern gemeinsam ist.
«Mich interessiert dieses Verbindende», sagt Siegenthaler: «Jene menschlichen Zige, die weder
durch Intelligenz und Gesundsein noch durch Krankheit und Behinderung verschiittet werden.»

Es ist ein ungemein schones, ungewohnlich hilfreiches Buch, das ermutigende Einsichten er-
schliesst und sich von allen billigen Klischees und Rezepten fernhalt. Siegenthaler legt darin seine
Auffassung von Erziehung und Foérderung des Behinderten unaufdringlich-liberzeugend dar. Er
will der Praxis neue Impulse geben, ist doch die Praxis erklartermassen sein besonderes Anliegen.
Fir die neue Schriftenreihe des VSA ist es ein gutes, vielversprechendes Zeichen, dass sie mit
einem Buch wie diesem erdffnet werden kann. Der zweite Band der Reihe wird voraussichtlich
im Herbst 1981 erscheinen.

Bestellung
Wir bestellen hiermit Name
Exemplar(e) der Schrift «Geistigbehin- Vorname
derte — Eltern — Betreuer» von Prof.
Dr. H. Siegenthaler zum Preis von Fr. Adresse \
10.60, ab 10 Expl. Fr. 9.60 (exkl. Porto
und Verpackung). PLZ, Ort
Datum
Unterschrift

Bitte senden an Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zirich.

17



recht geben, wenn er geradezu von einem Bediirfnis
des Menschen spricht, sich selbst zu tibersteigen (vgl.
ebd.). In Unfreiheit zu verharren — sei es nun biolo-
gisch, psychologisch oder soziologisch bedingt —,
wiirde demnach heissen, die Verwirklichung
menschlicher Existenz in ihrem ganzen moglichen
Umfang zu verpassen.

In Pestalozzis Sprache ausgedriickt: Der Mensch
erschopft sich als Werk der Natur und Werk der
Gesellschaft und verwirklicht sich nicht als Werk
seiner selbst (vgl. Kiihne 1979).

Nun hinterldsst aber jede Befreiung von etwas —
egal, ob es sich um die Befreiung einzelner oder
ganzer Volker handelt, ob es sich um einen indivi-
«uellen oder historisch-kollektiven Emanzipations-
prozess handelt —, jede Befreiung von etwas hinter-
lasst zun#chst einen leeren Raum, ein Vakuum sozu-
sagen. Darum konnen Befreiung und Freiheit von
nur die eine Seite menschlicher Freiheit sein. Sie be-
«darf unabdingbar der Ergénzung durch Freiheit zu,
zum Beispiel zur Hingabe an eine Aufgabe, an einen
Menschen. Erst dadurch bekommt die vorher skiz-
zierte Moglichkeit, sich selbst zu transzendieren,
ihren vollen Sinn. Denn: ein Sich-selbst-Uebersteigen
lediglich im Sinne einer Befreiung von ist ohne Per-
spektive, fithrt zu Willkiir, ins Nichts, endet in Ni-
hilismus und Verzweiflung. Oder der Mensch fallt —
sofern er nicht in nihilistischer Verzweiflung endet —
gewissermassen auf sich selbst zuriick, sich selbst
betrachtend und bespiegelnd, in sich selbst verliebt
wie weiland Narziss — mit dem es, wie man weiss,
ein boses Ende nahm.

Freiheit und Verantwortung gehoren zusammen

Durch den Aufweis von Freiheit, u. a. im Sinne von
Freiheit zu, ist nun ein anthropologischer Boden er-
reicht, von dem aus es nicht mehr moglich ist, das
‘Gewissen mit jenen reduktionistischen Konzepten
gleichzusetzen, wie sie notwendigerweise aus jeder
eindimensionalen Betrachtungsweise folgen. Mit dem
Freiheitsbegriff ist zugleich auch eine neue, jedes
Anpassungsgewissen iibersteigende Dimension ge-
wonnen, die man nicht anders als mit dem Begriff
Verantwortung bezeichnen kann. Freiheit und Ver-
antwortung gehoren zusammen — dariiber streiten
sich die Philosophen zufillig einmal nicht.

Verweilen wir kurz bei dem Begriff Verantwortung.
Er hat zu tun mit «Antwort» und mit «antworten».
Standig sieht sich der Mensch Fragen gegeniiber, auf
«die er zu antworten hat. Soweit sie rational sind, den
Intellekt betreffen, konnen sie rational, auf der
Ebene des Intellekts, beantwortet werden. Ganz
anders ist die Struktur des Antwortens, wenn es sich
um sogenannte letzte Fragen handelt, denen die
Ratio irgendwie seltsam hilflos gegeniibersteht: etwa
der Frage nach dem Sinn von Behinderung und
Krankheit, der Frage nach Leid und Tod. Auf solche
und @hnliche Fragen, die das Leben selbst — viel-
leicht ganz unvermittelt — an uns stellt, kann die
Antwort nicht intellektuell sein; sie kann nur exi-
stentiell sein. «Wir antworten nicht in Worten, son-

18

dern unser ganzes Dasein ist die Antwort» (Frankl
1978, S. 29). Dies ist Ver-antwortung, die sich aus
der Freiheit ergibt. Dem Menschen weisen keine In-
stinkte den Weg, dem modernen Menschen sagen
auch keine Traditionen, was er zu tun hat und
welches der Sinn des Lebens sei. Solcherart in einem
doppelten Sinne frei, ist er auch in eben diesem
doppelten Sinne verantwortlich fiir die Verwirkli-
chung von Sinn und Sinn-vollem Leben.

Man kann Selbstverwirklichung auch verpassen

Dies ist nun, nach allem, was wir bisher gesagt
haben, nur moglich durch den richtigen Gebrauch
der Freiheit, mit der die Verantwortung zusammen-
hédngt. Solange der Mensch nur seine Befreiung von
Begrenzungen und Zwiédngen betreibt, nur sorgfiltig
auf seine eigene Selbstverwirklichung bedacht ist,
verpasst er gerade diese Selbstverwirklichung, ver-
passt er es insgesamt, Sinn zu verwirklichen, da er
eben nicht antwortet auf die Fragen, die das Leben
an ihn stellt, sondern dauernd in sich selbst befangen
bleibt. — Richtiger Gebrauch der Freiheit heisst
konkret: iiber sich selbst hinaus auf die Aufgaben zu-
gehen, die gestellt sind, auf den Mitmenschen ein-
gehen, in die Beziehung eintreten, mit dem Ich auf
das Du antworten. So verwirklicht sich dialogische
Existenz, die den Anruf aufnimmt und darauf ant-
wortet und sich auf diese Weise selbst ver-antwortet.
Wenn Martin Buber als Grundworte, die der Mensch
sprechen kann, die Wortpaare Ich-Es und Ich-Du
findet, dann ist hier in einzigartiger Dichte gesagt,
dass der Mensch je schon auf eine Sache (Ich-Es)
oder auf einen andern Menschen (Ich-Du) hinge-
ordnet ist (vgl. Buber o. J., 9f.); ein Befund {ibri-
gens, der auch anderweitig eindriicklich belegt ist
(etwa bei Spitz, Erikson).

In dem Masse, wie der Mensch sich an die Sache,
an den Menschen hingibt, verwirklicht er sich
selbst und verwirklicht er Sinn.

Selbstverwirklichung und Sinnverwirklichung sind
also gleichsam «Nebenprodukte» aus der Hingabe an
etwas, das man nicht selbst ist, aus der Uebernahme
von Verantwortung (vgl. dazu Frankl 1978, pass.).

Buber: «Der Mensch wird am Du zum Ich»

Vor diesem Hintergrund verkommt nun die bereits
zu Beginn angetonte Formel, Erziehung zur
Gewissenhaftigkeit sei Evziehung zur Verantwortung,
nicht zur unverbindlichen Leerformel, auch wenn es
natiirlich unmdglich ist, nun konkrete Erziehungs-
ziele und entsprechende -methoden aus ihr abzulei-
ten. Es liegt ja gerade im «Wesen» der Verant-
wortung selbst, dass sie nicht in konkrete Einzelziele
operationalisiert und methodisiert werden kann. Ich
meine, dass heute als Grundlage einer Erziehung zur
Gewissenhaftigkeit, die diesen Namen auch wirklich
verdient, nur eine Verantwortungsethik dienen kann,
die sich per definitionem mit keiner Art von
deterministischem Anpassungsgewissen vertragt.



Zu verwirklichen ist eine solche Erziehung dann
eben nicht mit Hilfe ratioraler Techniken, sondern
nur, indem der Erzieher selbst aus der in Freiheit
griindenden Verantwortung handelt,

den Ueberstieg auf die Aufgabe hin wagt, in die
Beziehung eintritt, den Anruf des Du aufnimmt und
darauf antwortet — mit seinem ganzen Ich. Das
heisst zum Beispiel, dass eine nur erkldrende Psycho-
logie als Hilfsdisziplin der Padagogik nicht geniigt,
dass Auffassungen, die das Kind oder den Jugend-
lichen, ausgesprochen oder unausgesprochen, als
Objekt erzieherischer Bemiihungen verstehen, zu
kurz greifen (um nicht mehr zu sagen). Gefordert ist
vielmehr die Annahme des zu Erziehenden als
mindestens potentiell eigenstindiges Subjekt, als Ich,
das auch je auf ein Es oder Du hingeordnet ist, als
Person mit den Mdoglichkeiten, anzurufen, aber auch
zu antworten. «Der Mensch wird am Du zum Ichs,
sagt Buber (S. 37). Verantwortlich handelnde Men-
schen konnen unsere Kinder nur werden, wenn sie
ein antwortendes Du finden.

Dies zu verwirklichen ist unvergleichlich viel schwie-
riger als dariiber zu reden. Ich weiss es. Aber ich
sehe keine andere Moglichkeit, zur Verantwortung
zu erziehen, fiir sich selbst Sinn in der erzieherischen
Arbeit zu finden — und dem Kind zu helfen, seinen
Sinn dereinst selbst zu finden.

Gewissenhaftigkeit als Ziel der Emanzipation?

Nun darf Erziehung zur Verantwortung (oder eben:
zur Gewissenhaftigkeit) aber nicht isoliert gesehen
werden. Wir haben sie abgeleitet von der menschli-
chen Freiheit zu, die wir von der Freiheit von abge-
hoben haben. Es ist daher notwendig, abschliessend
den Bogen zuriickzuschlagen zum mehrfach erwédhn-
ten Befreiungsprozess, den der Mensch zu Beginn
der Neuzeit in Gang gesetzt hat, der bis in die
neueste Zeit hinein andauert und der die pddagogi-
sche Zielformel von der Erziehung zur Emanzipation
erst moglich werden liess. Was meint diese Formel
und wie ist ihr Verhdltnis zur postulierten Erziehung
zur Verantwortung?

Emanzipation als Zielformel wird heute ziemlich un-
einheitlich gebraucht und erzeugt Missverstdndnisse
noch und noch. Es ist daher unumgénglich, den Be-
griff wenigstens ganz grob ab- und einzugrenzen. Da
gibt es einmal die verschiedenen anarchistisch-anti-
autoritdren Stromungen, die den Begriff fiir sich
beanspruchen, ihn dabei aber missverstehen als Be-
freiung zur Willkiir, zum uneingeschrénkten Lustge-
winn. Abgesehen davon, dass die Freiheit des Mit-
menschen dadurch aufs gravierendste beeintrédchtigt
wird, fiihrt diese Art von «Emanzipation» fiir den
einzelnen in neue Abhingigkeit und Unfreiheit (vgl.
dazu Weber 1974, S. 252). Zum andern ist eine Ab-
igrenzung vorzunehmen gegeniiber orthodox-mar-
xistischen Positionen, die eine Befreiung der unter-
driickten Klasse durch die Aufhebung des Privat-
eigentums an den Produktionsmitteln sowie durch
Abschaffung der kapitalistischen Wirtschaftsform

Stark gefragt:

VSA-Richtlinien

zum Arbeitsverhéltnis in Heimbetrieben

Bis vor einigen Monaten waren beim VSA die «An-
stellungsbedingungen fiir Heimpersonal» erhaltlich,
die 1973 als kleine Acht-Seiten-Broschiire erschie-
nen sind. Es handelte sich um eine Zusammen-
stellung der einschlagigen Bestimmungen des
Schweizerischen Obligationenrechts sowie des Nor-
malarbeitsvertrags fiir das Erziehungspersonal und
des Normalarbeitsvertrags fiir das Pflegepersonal.
Diese «Anstellungsbedingungen» konnten einzeln
oder zunsammen mit einem Anstellungsvertragsfor-
mular beim Sekretariat VSA bezogen werden.

Im Lauf der Jahre zeigte es sich immer deutlicher,
dass die «Anstellungsbedingungen» (berholungs-
bedirftig wurden. Auf der Grundlage eines von Dr.
Heinrich Sattler gelieferten ersten Entwurfs machten
sich 1979 die Kommission Heimerziehung und die
Altersheimkommission des VSA hinter die Aufgabe
der Ueberarbeitung. Das Resultat der Arbeit vieler
Kommissionssitzungen, das vom Vorstand im Au-
gust 1980 gutgeheissen worden ist, liegt jetzt in
den «VSA-Richtlinien zum Arbeitsverhaltnis in Heim-
betriebens» vor.

Die neuen «Richtlinien» wurden vor der Gutheissung
durch den Vorstand von einem auf Fragen des
Arbeitsrechts spezialisierten Juristen und von einem
Versicherungsfachmann mit Sorgfalt gepriift. Die
Fachleute beurteilten das Papier positiv und be-
zeichneten es als vielseitig brauchbar. Besonders
hervorgehoben wurde die Uebersichtlichkeit und
die durch die Gliederung des Aufbaus gewonnene
Flexibilitat in der Anwendung.

Die «Richtlinien» werden als komplettes Set ab-
gegeben. Jedes Set umfasst zwei Vertragsformulare
— je ein Formular flir den Arbeitnehmer und fiir
den Arbeitgeber. Die «Richtlinien» bilden einen
festen Bestandteil des Vertrags und sind mit der
Vertragsunterzeichnung ausgefiillt dem Arbeitneh-
mer auszuhandigen. Im Anhang | folgen den «Richt-
linien» die Erldauterungen und Empfehlungen, die
der VSA den Vertragspartnern geben kann. An-
hang Il bilden die Anmerkungen zur Frage der
Kiindigung zur Unzeit, und Anhang Ill gibt einen
knappen Ueberblick iiber das Arbeitsvertragsrecht.
Die ganze buntfarbige Garnitur mit Klemmschiene
umfasst 18 Seiten und wird vom Sekretariat VSA
zum Selbstkostenpreis (plus Porto) abgegeben.

Bestellung

Wir bestellen hiermit

Set(s) der neuen VSA-Richtlinien zum Ar-
beitsverhaltnis in Heimbetrieben zum Preis
von Fr. 3.— pro Set (exkl. Porto und Verpak-
kung).

Name und Adresse

Einsenden an Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2,
8008 Ziirich, Tel. 01 252 49 48.

15



versprechen. Dass bei der Schaffung der «klassen-
losen Gesellschaft» durch ideologischen Dogmatis-
mus der einzelne aufs neue festgelegt und erneut
massiven Zwidngen unterworfen wird, scheint die
Chefideologen nicht zu kiimmern (vgl. ebd.).

Wenn man also von diesen und #hnlich gelagerten
Extrempositionen absieht, so erscheint Emanzipation
eng verkniipft mit der Aufkldrung und damit auch
mit einem gewissen Optimismus, dass eine zu-
nehmende Humanisierung der Lebensverhdltnisse
mit Hilfe der Vernunft moglich sei. Emanzipation ist
in hohem Masse Befreiung aus Abhingigkeiten, die
vernunftmassig nicht zu begriinden sind. Ein Zitat:
«Emanzipation erstrebt individuelle Selbstbestim-
mung und gesellschaftliche Mitbestimmung des Men-
schen durch Freisetzung seiner Vernunft, aus der
heraus er sich verantwortlich verhalt, denn Vernunft
ist nicht wert-neutral, sondern an der Humanisierung
der Lebensverhéltnisse interessierts (Weber 1974, S.
250). Oder: «Rationalitit ist das, was den Menschen
im besonderen auszeichnet ... daher ist die Ausbil-
dung des verniinftigen Denkens dasjenige Ziel der
Erziehung, auf das alle anderen hinauslaufen» (Bru-
bacher, zit. in Weber 1974, S. 246).

Nun ist es aber erstaunlich und auch aufschlussreich,
wenn in einem ansonsten ausgezeichneten Werk iiber
«autoritdre, antiautoritdre und emanzipatorische Er-
ziehung», das klar einem liberal-aufkldrerischen Ver-
stindnis von Emanzipation verpflichtet ist (vgl.
Weber 1974, S. 252), der Begriff Verantwortung
tiberhaupt nicht thematisiert wird, sondern hochstens
in Zusammensetzungen wie «verantwortliche Ver-
nunft» (S. 253) oder «veranwortete Lebensweise»
(S. 251) kurz erwdhnt wird.

Zum Verhiltnis von Emanzipation
und Verantwortung

Man darf das wohl mit aller Vorsicht dahingehend
interpretieren, dass die emanzipatorische Padagogik

e

Lesezeichen

Sobald wir verstanden haben, dass das Ge-
heimnis des Gliicks nicht im Besitz liegt, son-
dern im Geben, werden wir, indem wir um
uns her gliicklich machen, selber gliicklich
werden. André Gide

Das vollig Dauerhafte und das &dusserst Zer-
brechliche wecken gleicherweise das Gefiihl
des Ewigen. Simone Weil

Je weiser und besser ein Mensch ist, um so
mehr Gutes bemerkt er in den Menschen.
Pascal

Wir neigen alle dazu, unsere volle Daseinsbe-
rechtigung in die Zukunft zu verlegen und das
Morgen wichtiger zu nehmen als das Heute.

Willy Schohaus

20

liberal-aufkldrerischer Herkunft bis heute vor allem
mit der Befreiung von beschiftigt war, und das
«Gegenstiick», die Befreiung zu und damit den
Begriff Verantwortung, noch nicht so recht in den
Griff bekommen hat. Ich gehe noch einen Schritt
weiter und behaupte, dass sie von ihrem rational
betonten Ansatz her das Phédnomen einer existentiell
verstandenen Verantwortung auch gar nicht in den
Griff zu bekommen vermag. Wir haben ja als typi-
sches Kennzeichen existentieller Verantwortung fest-
gehalten, dass sie auch und vor allem dort noch ant-
wortet, wo die Ratio ldngst nicht mehr antworten
kann.

Das Verhiltnis von Emanzipation und Verantwor-
tung kann in einem Satz zusammengefasst folgender-
massen bestimmt werden: So wie die Freiheit von der
Erginzung durch die Freiheit zu bedarf, so bedarf
die Emanzipation der Ergidnzung durch die Verant-
wortung; und so bedarf denn auch die Erziehung zur
Emanzipation der Ergidnzung durch die Erziehung
zur Verantwortung in dem von uns umschriebenen
existentiellen Sinne.

Zur so verstandenen Verantwortung ein Letztes: In
dem Masse, in dem der Mensch sein urspriingliches
Hingeordnetsein auf den andern verwirklicht, in dem
Masse, in dem er auf den Anruf des Du antwortet, in
dem Masse, in dem er das Grundwort Ich-Du
spricht, in genau dem Masse, so scheint mir, erdffnet
sich dem modernen Menschen auch die Moglichkeit,
sein allerletztes Hingeordnetsein zu erfahren. In der
Sprache Bubers: «Die verldngerten Linien der Bezie-
hungen schneiden sich im ewigen Du. Jedes ge-
einzelte Du ist ein Durchblick zu ihm. Durch jedes
geeinzelte Du spricht das Grundwort das Ewige an»
(Buber o..J.;'S. '91).

Literaturverzeichnis

Bally, G.: Einfiihrung in die Psychoanalyse Sigmund Freuds. Rein-
bek 1971/8.

Brenner, Ch.: Grundziige der Psychoanalyse. Frankfurt am Main
1972/2.

Buber, M.: Ich und Du. Ziirich o. J. (Ex Libris).

Freud, S.: Neue Folge der Vorlesungen zur Einfithrung in die
Psychoanalyse (1932). In: Mitscherlich, A. et al. (Hg.): Studien-
ausgabe Bd. I. Frankfurt am Main 1972/4.

Freud, S., Abriss der Psychoanalyse. Frankfurt am Main 1973

(496.—525. Tsd.).
Frankl, V. E.: Der Wille zum Sinn. Bern 1978/2.
Fromm, E.: Psychoanalyse und Ethik. Frankfurt am Main 1978.

Kiihne, J.: Menschenbild und Erziehung. Ein Grundproblem der
Piadagogik am Beispiel Pestalozzis. In: Fachblatt fiir Schweize-
risches Heimwesen (VSA) 7/1979.

Keller, W.: Das Selbstwertstreben. Wesen, Formen, Schicksale.
Miinchen 1963.

Luyten, N.: Anthropologische Fakten zur Bestimmung des Men-
schenbildes, In: Riber, L. (Hg.): Christliche Erziehung in der
pluralen Gesellschaft. Weinheim 1970.

Weber, E.: Autoritit im Wandel. Autoritire, antiautoritire und
emanzipatorische Erziehung. Donauworth 1974.

Auch wo dies nicht ausdriicklich erwé@hnt wird, verdanke ich ver-
schiedene Anregungen zu diesem Vortrag der von V. E. Frankl
begriindeten Existenzanalyse und Logotherapie.



	Rathauslaube Schaffhausen : "Auf der Suche nach Sinn" : wieder erziehen zur Gewissenhaftigkeit?

