
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 52 (1981)

Heft: 1

Artikel: Rathauslaube Schaffhausen : "Auf der Suche nach Sinn" : wieder
erziehen zur Gewissenhaftigkeit?

Autor: Kühne, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811793

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811793
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


in die der Gesellschaft schaue, dann neige ich zur
Resignation. Ich weiss, dass viele meine Gedanken
teilen.

Pro:

Und Sie?

Wo stehen Sie, lieber Tagungsteilnehmer?

Befinden Sie sich zwischen Resignation und
Hoffnung? Wenn es wahr ist, dass jeder Mensch auf Hilfe
angewiesen ist, könnte es dann sein, dass nicht nur
der Gesunde, der Normale, der Tüchtige, dem
weniger weniger weniger hilft, sondern auch
umgekehrt?

Erleben wir nicht gerade im Heim, dass oft der schwache

Klient dem starken Betreuer hilft?

Liegt nicht gerade in diesem Miteinander Ansporn,
Mut und Kraft, nicht müde zu werden?

Kontra:

Was immer wir tun, jede Veränderung soll eine
Verbesserung sein.

Pro:

Darum fangen wir damit am besten in unserem Heim
an. Die Frage ist nur: Veränderung und Verbesserung
für wen?

Wieder erziehen zur Gewissenhaftigkeit?
Von Dr. Josef Kühne, Rorschach *

Ich stelle mir vor, dass das Thema meines Vortrags
«Wieder erziehen zur Gewissenhaftigkeit?» —
versehen mit einem Fragezeichen, ganz verschiedene
Reaktionen hervorrufen kann.

Mögliche Reaktionen auf ein vieldeutiges Thema

Für einen Ersten ist das überhaupt keine Frage, vor
allem das Wörtchen «wieder» ist für ihn gänzlich
überflüssig. Er steht auf festem Boden und erzieht
seit eh und je zur Gewissenhaftigkeit. Er weiss
einfach, sozusagen intuitiv, was Gewissenhaftigkeit ist
— oder wenigstens glaubt er es zu wissen. Wie
gesagt, ihn ficht eine solche Frage nicht an.

Anders könnte ein Zweiter reagieren. Ihm kommt
das Thema vielleicht zum vornherein verdächtig vor.
Er fürchtet die Wiederaufrichtung autoritärer Strukturen

in der Erziehung. Erziehung zur Gewissenhaftigkeit

als restaurative Massnahme gegen eine

fortschrittliche, an Mündigkeit und Emanzipation
interessierte Pädagogik? — so wird er sich
möglicherweise fragen.

Ein Dritter wiederum könnte im Gegensatz dazu
finden, es sei tatsächlich an der Zeit, wieder zur
Gewissenhaftigkeit zu erziehen, endlich zu bewährten
Werten zurückzukehren, dem pädagogischen
Modernismus die längst fällige Abfuhr zu erteilen
und wieder «Mut zur Erziehung» zu beweisen. Er hat
die akademischen Diskussionen satt, die in der
Praxis doch zu nichts führen und die ganze
Orientierungslosigkeit unserer Tage noch verstärken.
Gewissenhaftigkeit — das hiess doch früher unter anderem

* Vortrag gehalten am 28. Mai 1980 in der Rathauslaube Schaffhausen

im Rahmen der Vortragsfolge «Auf der Suche nach
Sinn».

Dr. Josef Kühne:
Was heisst Gewissen, was Gewissenhaftigkeit?

Gehorsam, Fleiss, Zuverlässigkeit, Exaktheit, Pflicht-
bewusstsein usw. Solange diese «einfachen Tugenden»

(Bollnow) gepflegt wurden, gab's diese
Orientierungslosigkeit jedenfalls nicht. Ein Tagungsthema
«Auf der Suche nach Sinn» und eine ganze Tagung,
die sich auf eben diese Suche begibt, hätte man sich
damals bestimmt ersparen können.

Dem könnte ein Vierter entgegenhalten, Eigenschaften,
wie Gehorsam, Fleiss, Zuverlässigkeit, Exaktheit,

Pflichtbewusstsein seien, an und für sich
genommen, von höchst fragwürdigem Wert. So müsste
doch gesagt werden können, wem gegenüber und
weshalb Gehorsam zu üben seien. Fleiss,
Zuverlässigkeit, Exaktheit wofür? Pflichtbewusstsein

9



welchen Pflichten gegenüber? Ordnung — um ein
weiteres Beispiel zu nennen — innerhalb welcher
übergreifenden Ordnung? Er könnte darauf
hinweisen, dass solche und ähnliche Tugenden, sofern
sie ohne Rückbindung an ein «höheres Ethos» (Boll-
now) bleiben, sich auch in die unmenschlichsten
Soheusslichkeiten verkehren können. — In der Tat:
«Holocaust» zum Beispiel wurde möglich, weil ein
verbrecherisches System auf Eigenschaften wie den
genannten mit Sicherheit rechnen konnte. Jedem
Befehl gegenüber.

Ich breche hier ab, obwohl es ein leichtes und
vielleicht auch ganz aufschlussreich wäre, sich weitere
Reaktionen vorzustellen. Stattdessen lade ich Sie ein,
meinen Gedanken zum Thema zu folgen. Es sind
Gedanken, die sich bei mir so nach und nach eingestellt
haben und die ich versucht habe, etwas zu kanalisieren.

Wenn sie trotzdem nicht einfach auf eine für
jedermann annehmbare Antwort hin ausmünden, so
liegt dies wohl auch in der Natur der Sache; denn
bedenken muss ohnehin jeder Erzieher die
aufgeworfenen Fragen immer wieder selbst.

Selbstverständliche Werte gibt es kaum mehr

Die einleitend vorgestellten fiktiven Reaktionen
vermochten deutlich zu machen, dass hinter der Frage,
ob man wieder zur Gewissenhaftigkeit erziehen
sollte, recht vielschichtige Probleme stecken, denen
nicht so leicht beizukommen ist. Wenn ich am
Schluss auch ein extremes Beispiel gewählt habe, so
lässt sich doch nicht leugnen, dass die Setzung und
Begründung von Zielen und Inhalten einer möglichen

Erziehung zur Gewissenhaftigkeit eine dornenvolle

Angelegenheit ist. Kein Pädagoge wird ernstlich
hinter die Erkenntnis zurückgehen können, dass es

allgemeine, für alle Zeiten und Räume gültige
Erziehungsziele nicht oder nicht mehr gibt. Dies zeigt
nichts deutlicher als die moderne pluralistische
Gesellschaft, in der von einem allgemein anerkannten,
gültigen Ethos und damit von einer gemeinsamen
Basis für die Gewissenserziehung nicht die Rede sein
kann. Werte von ehedem sind, sofern nicht schon
längst ausser Kraft, doch ganz erheblich ins Wanken
geraten. Selbst-verständliche Werte gibt es kaum
mehr.

Woher kommt das? Ich meine, dass wir es hier mit
dem vorläufigen Ergebnis einer Entwicklung zu tun
haben, deren Wurzeln am Beginn der Neuzeit zu
suchen sind. Der Mensch hat sich nach und nach in
einem beispiellosen Befreiungsprozess aus
Bevormundung und von überkommenen Autoritäten
emanzipiert.

Der Preis dieses Fortschritts ist allerdings der
Traditionsverlust, der sich nicht zuletzt in der weit
verbreiteten Norm- und der noch tiefer sitzenden
Sinnkrise unserer Tage ausdrückt.

Und es sind beileibe nicht nur verkalkte Traditionalisten,

die heute fragen, ob der Preis noch
angemessen sei.

Wie auch immer: Es bleibt die nüchterne
Feststellung, dass eine konkrete inhaltliche Bestimmung
von Gewissenhaftigkeit nicht zu erwarten ist. •— Da
könnte sich freilich die Formel «Erziehung zur
Gewissenhaftigkeit gleich Erziehung zur Verantwortung»

aufdrängen; gehört hat man die ja schon. Nun,
davon wird noch die Rede sein. Für den Augenblick
hat sie als Leerformel zu gelten, jedenfalls so lange,
als wir nach ihrem Inhalt fragen.

Was heisst Gewissen — was Gewissenhaftigkeit?

Wenn schon inhaltlich nichts Verbindliches ausgesagt

werden kann, eröffnet vielleicht eine Besinnung
auf das, was man Gewissen nennt, einen neuen
Zugang zu dem, was Gewissenhaftigkeit sein könnte.
Das scheint zwar auf den ersten Blick ein wenig
erfolgversprechendes Unternehmen. Ich habe es trotzdem

gewagt; denn schliesslich haben sich ganze
Heerscharen von Theologen, Philosophen, Psychologen,

Soziologen und andern Wissenschaftlern
damit auseinandergesetzt, so dass man Klärung sollte
erwarten dürfen. Nun zeigt sich aber bald einmal,
dass die Auffassungen darüber, was denn das
Gewissen sei, ausserordentlich unterschiedlich sind und
dass die einzelnen Gewissensmodelle oft weniger
aussagen über das Phänomen Gewissen als vielmehr
über die Standpunkte der Autoren oder der
wissenschaftlichen «Schulen», denen sie angehören1.
Wenn man es recht bedenkt, so ist das bei einem
spezifisch menschlichen Phänomen — dass es das ist,
wird bei aller Verschiedenheit der Aussagen nicht zu
bestreiten sein — doch immerhin bemerkenswert und
zur Kenntnis zu nehmen. Aber die Frage stellt sich
auch da wiederum: Woher kommt das?

Ich glaube, dass die Vielzahl der vorliegenden
Gewissensbegriffe in gewissem Sinne dem Pluralismus
der Werte entspricht. Ich meine das so: Zum vorhin
angesprochenen neuzeitlichen Befreiungsprozess
gehört auch die Befreiung der Philosophie aus ihrer
Dienerinnenrolle gegenüber der Theologie. Erst in
diesem Zusammenhang wurde auch die Entwicklung
der modernen Einzelwissenschaften, u. a. auch dei
Naturwissenschaften, möglich. Diese sind — zumal
seit Descartes' «Discours de la méthode» -—• durch
ein zunehmend strengeres Methodenbewusstsein und
ein wachsendes Streben nach Objektivität
gekennzeichnet. Es konnte nicht ausbleiben, dass sich die
verschiedenen Einzelwissenschaften mit ihrer je eigenen

Methodik spezifisch menschlichen Phänomenen
und Lebensbereichen zuwandten. Soweit sie sich am
naturwissenschaftlich ausgerichteten Exaktheitsideal
orientierten, konnte nur gelten, was eben diesem
wissenschaftlichen Anspruch standhielt. Alles
andere, das vielleicht auch noch dazugehört hätte,
musste um der strengen Wissenschaftlichkeit willen
ausgeklammert bleiben.

1 Zu verweisen ist in diesem Zusammenhang auf die folgenden
Sammelbände: Das Gewissen, Studien aus dem C.-G.-Jung-
Institut VII. Zürich 1958. Das Gewissen als Problem, hg. v. N.
Petrilowitsch, Darmstadt 1966. Das Gewissen in der Diskussion,
hg. v. J. Blühdorn, Darmstadt 1976.

10



VSA-Arbeitsseminar für alleinstehende Frauen in der
Heimtätigkeit

Zwischen Selbstaufopferung und
Selbstfindung

9. bis 11. März 1981 im Diakonenhaus St. Stephanus, Nidelbad, Rüschlikon.

Leitung: Dr. Imelda Abbt

Dieses Arbeitsseminar richtet sich an alleinstehende Frauen. Es beschäftigt
sich mit der Sinnfrage und möchte durch Informationen, Wissensvermittlung

und gemeinsames Nachdenken zur Bewältigung der eigenen
Lebenssituation beitragen.

Referenten und Persönliche Erfahrungsberichte:
Vorträge Edith Egger, Mariann Gantenbein, Rosmarie Gantenbein, Elisabeth Herzig,

Margrit Scheidegger

Geschichtlich-anthropologische Aspekte zu Selbsaufopferung und
Selbstfindung

Imelda Abbt

Psychologische Aspekte zu Selbstaufopferung und Selbstfindung
Christine Perwanger, Psychiaterin

Thesen zur persönlichen Sinnerfüllung
Imelda Abbt

Gemeinsame Gruppenarbeiten und Diskussionen sollen das Gehörte
vertiefen und zur persönlichen Sinnfindung beitragen.

Kurskosten Fr. 200.— (inkl. Unterkunft und Verpflegung).
Fr. 150.— für Mitarbeiter von VSA-Heimen.
10% Ermässigung bei persönlicher VSA-Mftgtiedschaft.

Anmeldeschluss 28. Februar 1981.

Anmeldung bis 28- 2-198^ an ^as Sekretariat VSA,

(Arbeitsseminar Nidelbad) Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich, senden.

Name, Vorname Datum

Unterschrift

Adresse

VSA-Mitgliedschaft des Heims
Arbeitsort Ja q Nein j-|
(Name des Heims)

— Persönliche VSA-Mitgliedschaft
Ja 0 Nein Q



Vielzahl von Lehrmeinungen und Modellen

Ich kehre zurück zur Feststellung, es gebe heute eine
grosse Anzahl sehr unterschiedlicher Vorstellungen
über das Gewissen. Ungeachtet der Vielzahl der
Lehrmeinungen ist nun aber festzustellen, dass
manche Gewissensmodelle im Bereich des
Erziehungswesens verhältnismässig weit verbreitet sind
und sowohl in Ausbildungsstätten als auch in
Theorie und Praxis der Erziehung einen hohen
Stellenwert haben, ja, dass sie sogar darüber hinaus
eine beträchtliche Breitenwirkung erzielen. Man
könnte fast von einer Art von Popularität sprechen.
Das heisst aber auch, dass sie das Bewusstsein und
das Verständnis der heutigen wissenschaftsgläubigen
Menschheit überhaupt in hohem Masse mitprägen.
Es versteht sich daher von selbst, dass auf diese
Auffassungen näher eingegangen werden muss, dass
sie insbesondere auf ihre Hintergründe und ihren
Erklärungswert bezüglich unserer Problematik
befragt werden müssen.

Ich greife nun zwei der besonders bekannten
Modelle heraus: Es ist zum einen das Gewissensmodell,
das Freud im Rahmen seiner Psychoanalyse
entwickelt hat — das sogenannte Ueber-Ich —, und es
ist zum andern die Sicht der modernen Sozialisa-
tionstheorien.

Ich beginne mit Freud. Auch wenn ich einen relativ
hohen Bekanntheitsgrad voraussetzen kann, möchte
ich doch etwas ausholen, damit die Aspekte, die mir
wesentlich erscheinen, für jedermann verständlich
werden.

Grundhypothesen der Psychoanalyse

Wie Sie wissen, war Freud Arzt, als Wissenschaftler
geprägt von seiner Zeit, dem ausgehenden 19.
Jahrhundert. Was heisst das? Das heisst, dass
wissenschaftliches Denken für Freud gleichbedeutend war
mit exakter naturwissenschaftlicher Methodik. Sein
Bedürfnis nach Sicherheit durch wissenschaftliche
Exaktheit war ausgeprägt. Er war überzeugt, dass
sich das menschliche Wesen mit Hilfe einer Psychologie

erkennen lasse, die in physikalisch-exakten
Begriffen gründet. Letztlich aber glaubte Freud
zeitlebens, dass eigentlich die Biologie die fundierte
Wissenschaft aller Psychologie sei, die Psychologie
selber den Charakter des Vorläufigen trage. So heisst
es 1917: «Das Lehrgebäude der Psychoanalyse, das

wir geschaffen haben, ist in Wirklichkeit ein Ueber-
bau, der irgendeinmal auf sein organisches Fundament

aufgesetzt werden soll; wir aber kennen dieses
noch nicht» (zit. in Bally 1971, S. 13). Und 1937,
also zwei Jahre vor seinem Tod, schreibt Freud:
«Für das Psychische spielt das Biologische wirklich
die Rolle des unterliegenden, gewachsenen Felsens»
(ebd.). Entsprechend war Freud der Ansicht, dass

die Mängel, die seiner Psychoanalyse anhafteten,
verschwinden würden, wenn es gelänge, die
psychologischen Begriffe durch die physiologischen oder
chemischen zu ersetzen (vgl. ebd.).

Damit wird nun eine erste Grundhypothese der
Psychoanalyse verständlich. Sie besagt, dass alle

psychischen Vorgänge strenger Determination
unterliegen, dass in der Psyche ausnahmslos alle Prozesse
kausal, nach dem Gesetz von Ursache und Wirkung,
ablaufen (vgl. Brenner 1972, S. 18).

Neben die streng naturwissenschaftliche Haltung tritt
ein zweiter Zug: Freuds Bedürfnis nach Erfassung
der grossen umfassenden Zusammenhänge, sein
Hang zur Spekulation, zwei Charakteristika, die
zuweilen über das Bemühen um wissenschaftliche
Exaktheit noch hinausgehen. In Freuds spekulativem
Denken zeigt sich eine geradezu enzyklopädische
Bildung, was die Kultur- und Geistesgeschichte angeht.
Sie ist denn auch in die zweite Grundannahme
eingeflossen. Nach ihr sind unbewusste Abläufe für die
Psyche typisch, Bewusstsein ist «eher ein ausserge-
wöhnliches als ein regelmässiges Attribut psychischer
Prozesse» (ebd.).

Diese zwei Grundannahmen stehen am Anfang der
ganzen Psychoanalyse. Es kommt nun eine dritte
hinzu, die Freud aus der klinischen Erfahrung seiner
Zeit erschlossen hat und die auch im Zusammenhang
mit dem Gewissen, bzw. dem Ueber-Ich, von Bedeutung

ist. Sie lautet: Sexuelle Triebenergie — genannt
Libido —• ist von Beginn des Lebens an im
Menschen vorhanden. Sie durchläuft verschiedene Phasen

— die orale, die anale, die phallische, die in die
Latenzzeit mündet — bis zur reifen genitalen
Erwachsenensexualität.

Zu erinnern ist ebenfalls an den von Freud so
bezeichneten, mit libidinöser Energie versorgten
«psychischen Apparat» (Freud 1973, S. 9)2 mit den
Instanzen Es, Ich und Ueber-Ich. Die «älteste dieser
psychischen Provinzen (ebd.) nennt Freud das Es; es
ist die eigentliche Sphäre des Unbewussten, der
Bereich des Instinktiven und Triebhaften, also
ursprünglich auch der ganzen Libido. Das Ich entsteht
unter den Einflüssen der äussern Wirklichkeit; es
übernimmt u. a. die Vermittlungsfunktion zwischen
den Triebansprüchen des Es und der Aussenwelt,
später auch gegenüber dem Ueber-Ich.

Diese zuletzt genannte, uns u. a. interessierende
Instanz richtet sich auf nach dem Untergang des

sogenannten Oedipuskomplexes. Die Oedipussitua-
tion tritt während der phallischen Phase auf (so um
das 5. Lebensjahr herum). Es ist, vereinfacht gesagt,
die Situation, in der das Kind sich den
gleichgeschlechtlichen Elternteil wegwünscht, um den
andersgeschlechtlichen Elternteil völlig für sich zu
besitzen. Diese Konstellation erzeugt schwerste
Konflikte im Kind. Es fürchtet, für seine Tötungsund

Inzestphantasien bestraft zu werden; zudem
stehen diese Wünsche im Widerstreit zu den
Gefühlen der Liebe und Bewunderung, die das Kind
den Eltern gegenüber hegt. — Ich lasse die zum Teil
schwer nachvollziehbaren Spekulationen über den
Kastrationskomplex beim Knaben und den Penisneid
beim Mädchen beiseite und halte fest, dass die
unerträgliche Lage bewältigt wird, indem «der Oedipus-

2 In den folgenden Ausführungen halte ich mich an den letzten
Theoriestand, wie er sich in der «Neuen Folge der Vorlesungen
zur Einführung in die Psychoanalyse» (1932) und im «Abriss
der Psychoanalyse» (1938) findet.

n



Neuer VSA-Kurs 1981/82

Einführung in die Arbeit mit Betagten
im Heim

In Zusammenarbeit mit dem Institut für Angewandte Psychologie Zürich führt der Verein
für Schweizerisches Heimwesen VSA den Kurs «Einführung in die Arbeit mit Betagten im
Heim» wieder durch. Dieser Einführungskurs, der vom 4. Mai 1981 bis zum 25. Januar
1982 dauert (27 Montage zu je vier Stunden), richtet sich an folgende Interessenten:

— Personen ohne Heimerfahrung, welche sich im Sinne eines Zweitberufs auf die Ueber-
nahme eines Heims oder einer andern Institution zur Betreuung Betagter vorbereiten
möchten

— Mitarbeiter von Alters- und Pflegeheimen in Kaderposition
— Vertreter von Heimträgerschaften und Mitglieder von Heimkommissionen, die sich mit

der Problematik der Altersarbeit vertraut machen wollen
•— Leiter/innen von Kleinheimen (Pensionen) der Betagtenpflege mit weniger als fünf

Mitarbeitern (inklusive Heimleitung)

Der Einführungskurs ist unter Umständen eine gute Vorbereitung auf den VSA-Grundkurs
für Heimleitung.

Themenkreise:

Die Situation des alten Menschen

Körperliche Veränderungen im Alter

Psychische Veränderungen im Alter

Grundlegende Methoden der Betreuung alternder
Menschen

Grundzüge der Heimorganisation

Kursort: Institut für Angewandte Psychologie Zürich, Merkurstrasse 20, 8032 Zürich.

Kursleitung: C. D. Eck, stellvertretender Direktor, und Frau M. Pörtner, dipl. Psychologin, sowie wei¬

tere Mitarbeiter des Instituts für Angewandte Psychologie und Gastreferenten des VSA.

Kurskosten: Fr. 1500.—
Fr. 1400.— bei VSA-Mitgliedschaft des Heimes oder persönlicher Mitgliedschaft.

Die Teilnehmerzahl ist beschränkt. Bewerber werden auf ihre Eignung überprüft (Mindestalter

25 Jahre). Folgende Kurstage (jeweils Montag von 09.00—13.00 Uhr) sind vorgesehen:
1981: 4. Mai, 11. Mai, 18. Mai, 25. Mai, 1. Juni, 15. Juni, 22. Juni, 29. Juni, 17. August,
24. August, 31. August, 7. September, 14. September, 21. September, 28. September,
5. Oktober, 12. Oktober, 19. Oktober, 26. Oktober, 2. November, 9. November, 16. November,

23. November, 30. November. — 1982: 11. Januar, 18. Januar, 25. Januar.

Nähere Auskünfte und Kursunterlagen sind beim Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2,

8008 Zürich (Tel. 01 252 49 48) erhältlich.

Anmeldeschluss: 28. März 1981



komplex verlassen, verdrängt, im normalsten Falle
gründlich zerstört» (Freud 1972, S. 559) wird. Als
Erbe des Oedipuskomplexes wird «ein strenges
Ueber-Ich eingesetzt» (ebd.). Die Strenge des Ueber-
Ichs hängt in erster Linie ab von der «der Stärke der
Abwehr, die gegen die Versuchungen des
Oedipuskomplexes aufgewendet wurde» (Freud 1973, S. 60),
sie entspricht also «nicht einfach der Härte der
Erziehung» (Freud 1972, S. 542). Freud meint sogar,
«dass das Ueber-Ich in seiner Stärke und Ausbildung
verkümmert, wenn die Ueberwindung des
Oedipuskomplexes nur unvollkommen gelingt» (1972, Seite
502) ».

Nachzutragen bleibt, dass die Einsetzung des Ueber-
Ichs mit dem Mechanismus der Identifikation erklärt
wird: Die unerfüllbaren ödipalen Wünsche wandeln
sich im Verlaufe der Aufgabe oder Verdrängung des
Oedipuskomplexes zu Identifizierungen. Der
unerfüllbare Wunsch, etwa des Knaben, den Vater zu
beseitigen, wird ersetzt durch den Wunsch, zu sein wie
der Vater. — Soweit Freud.

Das Gewissen in der Rollentheorie

Kürzer kann ich mich fassen bezüglich der sozialisa-
tionstheoretischen, in methodischer Hinsicht empirisch

ausgerichteten, Sichtweise. Richtigerweise muss
gesagt werden, dass es die sozialisationstheoretische
Sichtweise eigentlich nicht gibt, sondern eine ganze
Anzahl von Richtungen, die sich zum Teil
beträchtlich unterscheiden. Ich spreche hier von den
Ansätzen, die nach meinen Beobachtungen sowohl in
der theoretischen Diskussion als auch in den
praktischen Bemühungen eine ähnlich dominierende
Stellung behaupten wie das psychoanalytische Modell.

Es handelt sich, kurz gesagt, um jene Ansichten,
die das Gewissen als Ergebnis von Lern- und
Anpassungsprozessen verstehen. Zur Erklärung dieses So-
zialisierungsprozesses wird u. a. der Begriff der Rolle
herangezogen. Von recht grosser Bedeutung ist dabei
die strukturell-funktionale Rollentheorie (sie ist v. a.
mit dem Namen Talcott Parsons verbunden), die
Rollenlernen und Sozialisation insgesamt unter dem
Aspekt der Einpassung in das gegebene soziale
System versteht, an dessen Gleichgewicht und
Fortbestand man interessiert ist. Das Gewissen als ver-
innerlichte Regulierungsinstanz würde dann — nach
dieser Modellvorstellung — darüber zu wachen
haben, dass der einzelne die Erwartungen erfüllt, die
mit den Rollen, die er spielt, verbunden sind. —
Soviel zur sozialisationstheoretischen Sichtweise.

Anthropologischer Hintergrund
der Erklärungsmodelle

Es gilt nun, die anthropologischen Hintergründe der
beiden skizzierten Auffassungen zusammenfassend
herauszuarbeiten, um in der Klärung des Gewissens-

3 Ich schliesse mich hier der weit verbreiteten Gewohnheit an,
Gewissen und Ueber-Ich gleichzusetzen, obwohl dies streng
genommen nicht ganz korrekt ist. Das Gewissen ist vielmehr —•
neben der Selbstbeobachtung und dem Ich-Ideal —• eine Funktion

des Ueber-Ichs (vgl. Freud 1972, 498 ff.).

begriffs und — so hoffen wir — des Begriffs
Gewissenhaftigkeit einen Schritt weiterzukommen.

Da ist zunächst festzuhalten, dass beide
Erklärungsmodelle — das psychoanalytische und das
sozialisationstheoretische — von ganz bestimmten
Positionen ausgehen, die je schon bezogen wurden,
bevor das Gewissen als Forschungsobjekt ins Blickfeld

kam. Zugleich damit fiel auch der Entscheid
darüber, was als wissenschaftlich und was nicht als
wissenschaftlich zu gelten hat. Bei Freud ist es die
betont positivistisch-naturwissenschaftliche Haltung,
bei den angesprochenen sozialisationstheoretischen
Ansätzen spielen neben der Orientierung am
naturwissenschaftlichen Exaktheitsideal und an bestimmten

Lerntheorien system-theoretische Vorstellungen

mit, die sich auf andern — gewissermassen
«aussermenschlichen» — Gebieten als wertvoll
erwiesen haben. So kommt es, dass aus diesen je schon
gegebenen Denkvoraussetzungen Begriffsraster
entstehen, mit denen der Mensch und spezifisch
menschliche Phänomene gleichsam überzogen werden.

Sichtbar kann dann natürlich nur werden, was
sich durch diese Raster einfangen lässt. Oder anders
formuliert: Die Erkenntnismöglichkeiten richten sich
zwangsläufig nach den Möglichkeiten, die in den
gewählten Positionen und Forschungsverfahren
«enthalten» sind.

Konkret: Unter den Voraussetzungen, die Freud
annimmt, erscheint das Gewissen folgerichtig als kausal
bestimmter Abkömmlinge einer nach immanenten
Gesetzen ablaufenden Triebentwicklung und einer
damit zusammenhängenden Konfliktsituation. Unter
den Voraussetzungen, die die Sozialisationstheorie
annimmt, erscheint das Gewissen folgerichtig als
Ergebnis von Sozialisationsvorgängen, als Niederschlag

familialer und gesellschaftlicher Prägungsprozesse,

denen der einzelne unterworfen ist, als
Resultat ununterbrochenen Rollenlernens.

«Nichts als ...» die gängige Formel des Nihilismus

Damit aber stossen wir auf eine weitverbreitete
Erscheinung, die mit der erwähnten Entwicklung der
modernen Einzelwissenschaften zusammenhängt. Es
ist der sogenannte Reduktionismus. Der Reduktionismus

verrät sich durch die Formel «nichts als ...»,
wie zum Beispiel in der Aussage, Leben sei nichts als
Oxidation, oder: Werte seien nichts als Reaktionsbildungen

und Abwehrmechanismen (vgl. Frankl 1978,
S. 14). Der Reduktionismus ist also die Zurück-
führung einer Erscheinung auf eine Voraussetzung,
die bestenfalls für eine Seite oder für einen Aspekt
dieser Erscheinung zutrifft. Auch die Lehre vom
Ueber-Ich ist reduktionistisch, insofern das Gewissen
nichts als Ueber-Ich, nichts als das Erbe des triebbedingten

Oedipuskomplexes ist. Ein Reduktionismus
liegt auch vor bei der sozialisationstheoretischen
Sichtweise, insofern dort das Gewissen nichts als ein
gesellschaftlich geprägtes Regulierungssystem ist.

Weiter ist für beide Sichtweisen kennzeichnend, dass

sie durch und durch fremdbestimmt sind, basierend

14



"î

I

Menschenbilder und ihre
Rückwirkungen auf die Heimarbeit
VSA-Kurs für aile, die in einem Heim tätig sind sowie für die Vertreter von
Heim-Trägerschaften

Leitung: Dr. Imelda Abbt

Der Mensch kommt nicht ohne Vorstellungen und Bilder über sich und über die anderen Menschen aus. Es
ist jedoch für das Leben und für die Arbeit im Heim entscheidend, welches Menschenbild massgebend ist.
Alle Menschenbilder tragen die Zeichen ihrer Zeit an sich. Sie sind Ausdruck dessen, was für eine Zeit wichtig

und welchem Gesellschafts-Verständnis sie verpflichtet waren. Wir möchten den Problemkreis in einem
fünfjährigen Zyklus angehen. Dabei sollen verschiedene Menschenbilder — naturwissenschaftliche, soziale,
religiöse — dargestellt werden. Doch besteht das Ziel nicht nur darin, verschiedene Menschenbilder und
deren kulturelle Hintergründe besser verstehen, sondern auch verantwortet Stellung beziehen zu lernen.
Es soll klar werden, dass sich ein Menschenbild auch auszuweisen hat, und zwar im zwischen-menschlich
richtigen Handeln.

Individuum und Gesellschaft
Das erste Jahresangebot beschäftigt sich mit dem Spannungsfeld «Individuum-Gesellschaft» aus
anthropologischer Sicht. Die Behandlung dieses Themas ist deshalb wichtig, weil das Verhalten des Sozial-Tätigen
immer auch Ausdruck des Verständnisses von Individuum und Gesellschaft ist. Es wird u. a. zur Sprache
kommen:

Die personale Bedeutung der Individualität; geschichtlicher Wandel des Personbegriffs; Individualismus und
Kollektivismus; Sinn der Gesellschaft; Gesellschaftstheorien und deren Grenzen; Verantwortung gegenüber
der Gesellschaft; ethische und politische Implikationen usw.
Praxisorientierte Beispiele werden die Theorie vertiefen helfen. Beiträge aus dem Teilnehmerkreis sind
erwünscht.

Durchführungsorte Region Bern

1.Tag: Dienstag, 28. April 1981; Zeit 9.30—16.30
Heilpädagogisches Schulheim, Schwarzen-
burgerstrasse 36, Bern

2. Tag: Dienstag, 26. Mai 1981; Zeit 9.30—16.30
Schulheim Landorf, Köniz

3. Tag: Dienstag, 23. Juni 1981: Zeit 9.30—16.30
Schulheim Schloss Kehrsatz

Durchführungsorte Region Graubünden

1.Tag Dienstag, 7. April 1981: Zeit 9.30—16.30
Kinderheim Giuvaulta, Rothenbrunnen

2. Tag: Dienstag, 5. Mai 1981: Zeit 9.30—16.30
Waisenhaus Masans

3. Tag: Dienstag, 10. Juni 1981: Zeit 9.30—16.30
Stiftung Gott hilft, Zizers

Kurskosten für je drei Kurstage, die nur en bloc besucht werden können (inkl. Mittagsverpflegung)
Fr. 165.— für Teilnehmer aus VSA-Heimen
Fr. 210.— für Teilnehmer aus andern Heimen

Anmeldung (Individuum und Gesellschaft)
bis 21. März 1981 an Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich.

Name

Vorname

Arbeitsort,

bzw. Funktion

(Name des Heims)

Region Graubünden

Region Bern

VSA-Mitgliedschaft des Heims

Ja Nein

15



auf Schuldangst und verinnerlichten Autoritäten. Es
ist das, was Erich Fromm als autoritäres Gewissen
beschreibt, dem die Bezeichnung Gewissen eigentlich
kaum zukommen könne. Er meint, dass es

«möglicherweise nur eine Vorstufe in der Entwicklung

des Gewissens» (Fromm 1978, S. 158 f.) sei.
Gleiches gilt auch für die Bezeichnung Gewissenhaftigkeit.

Die Reduktionismen und sonstigen Verkürzungen in
bezug auf das Gewissen sind in letzter Konsequenz
freilich Reduktionismen und Verkürzungen, die das

ganze Menschenbild betreffen. Das heisst in unsern
Beispielen, dass der Mensch nichts als triebbestimmt
bzw. nichts als gesellschaftlich bestimmt sei. Man
muss es ganz klar sehen: Wer sich — aus welchen
Gründen auch immer •—• angewöhnt hat, mit einem
reduktionistischen Gewissensbegriff oder mit andern
reduktionistischen Bezeichnungen für spezifisch
menschliche Phänomene zu operieren, impliziert
damit ein ebenso verkürztes Bild vom Menschen.
An die Stelle der unmittelbaren Wirklichkeit Mensch
treten Konstruktionen, innerhalb deren beispielsweise

Gewissenhaftigkeit schlicht und einfach als
Begriff nicht existieren kann.

Es geht um ein umfassenderes Menschenbild!

Elier ist nun eine Zwischenbemerkung nötig. Es geht
mir nicht darum, das psychoanalytische Denken
insgesamt oder die moderne Sozialforschung und mit
ihr gleich auch noch die ganze empirisch-analytische
Forschung im Bereich der Eluman- und Sozialwissenschaften

als unsinnig abzutun. Wir verdanken beiden
ungeheuer viel, und ich meine, dass zum Beispiel die
«unrealistische Wendung» (H. Roth) für die Pädagogik

recht heilsam war. Unsinnig und falsch werden
diese Ansätze erst durch ihre Verabsolutierung, die
dann zu den dargestellten Reduktionismen führt. Das
Gewissen ist auch psychologisch, es ist auch
gesellschaftlich bedingt, aber nicht nur! Es gilt hier,
sinngemäss angewendet, das Wort C. F. von Weizsäckers:
«Das physikalische Weltbild hat nicht unrecht mit
dem, was es behauptet, sondern mit dem, was es

verschweigt» (zit. in Frankl 1978, 169).

Die Konsequenzen für unsern weitem Gedankengang
sind klar: Wir werden uns um ein umfassenderes
Menschenbild zu bemühen haben, um zu einem dem
Menschen angemessenen Verständnis von Gewissen
und Gewissenhaftigkeit vorzustossen.

Als hervorstechendste Gemeinsamkeit von
psychoanalytischer und sozialisationstheoretischer Sichtweise

haben wir die Fremdbestimmtheit, den totalen
Determinismus festgestellt. Freiheit hat keinen
Raum, weder im einen noch im andern Denken. Nun,
wie steht es mit der Freiheit, dieser Crux aller Phüo-
sophie? Um es vorweg zu nehmen: Freiheit lässt sich
streng genommen weder beweisen noch widerlegen,
sowenig wie die Existenz Gottes oder die Unsterblichkeit

der Seele. Das wissen wir seit Kant.

Wenn es sich so verhält, wie kann man sich diesem
schwierigen Begriff dennoch nähern? Sicher nicht,

indem man nun sämtliche Freiheitslehren von
idealistischer bis nihilistischer Elerkunft wieder zum Leben
erweckt und einfach den deterministischen Ansätzen
entgegensetzt. Das wurde schon zu oft getan und
endete allemal in der Sackgasse.

Ein meines Erachtens gangbarer Weg ist der
Versuch, «sich erkennend an die Unmittelbarkeit des
Erlebens selbst zu halten», um so «die schlichte
Wirklichkeit des konkreten Erlebnisgeschehens
freizulegen» (Keller 1963, S. 27)4.

Solcherart verstandene Selbst-Erfahrung, die nicht in
unangemessenen, vorgefassten Denkkategorien
befangen ist, wird Selbstbestimmung und Gebundenheit

in enger Verschränkung je schon vorfinden.
Vor dem Hintergrund dieser Erfahrung wird ebenso
unmittelbar einsichtig, dass Freiheit konkret
überhaupt nur möglich ist in Gebundenheit, ja, dass die
Gebundenheit die Bedingung der Möglichkeit von
Freiheit ist; denn: wie sollte ich frei sein bzw. frei
werden von etwas, wenn es dieses Etwas nicht gäbe,
das mich einschränkt, das mich begrenzt? Diesen
Gedanken etwas weiter spinnend kann man sagen,
dass der Mensch aufgrund seiner Freiheit die
Möglichkeit hat, über seine Gebundenheit hinauszugehen,

gewissermassen sich selbst als Gebundener zu
übersteigen.

Was haben Geist und Freiheit miteinander zu tun?

Einen anders gelagerten, aber, wie ich meine,
überzeugendem Zugang zur menschlichen Freiheit
zeigt Prof. Norbert Luyten auf (er war 1978 in
Glarus Gast de VSA). Luyten geht aus von den
bekannten anthroposophischen Befunden, dass der
Mensch, biologisch gesehen, ein Mängelwesen ist,
dass er von der körperlichen und instinktmässigen
Ausstattung her, verglichen mit dem Tier, der Zu-
kurzgekommene, weü Unspezialisierte, ist. Auf der
andern Seite ist gerade die Unspezialisiertheit seine

grosse Chance: Er ist in der Lage, seine biologisch
bedingte Begrenztheit zu übersteigen und dokumentiert

so seine eigentliche Ueberlegenheit. Das, was
den Ueberstieg übers rein Biologische möglich
macht, kann nun aber unmöglich seinerseits
biologisch verstanden werden. So kommen wir mit
Luyten zu der «ziemlich paradoxalen Feststellung,...
dass der Mensch seine biologischen Probleme mit
Hilfe eines suprabiologischen Prinzips löst. (Luyten
1970, S. 37). Und dieses nicht weiter reduzierbare,
nur dem Menschen zukommende Prinzip hat wesenhaft

mit Freiheit zu tun. Ich bezeichne es mit dem
alten Wort Geist.

Was hier an einem Beispiel aufgezeigt wurde, Hesse
sich auch in andern Zusammenhängen verdeutlichen.
Man wird anerkennen müssen, dass es zum
Menschen gehört, über sich und seine Begrenztheit
hinauszugehen, sich selbst zu übersteigen, zu trans-
zendieren. Man wird bei näherem Zusehen Luyten

4 Ich lehne mich hier an die phänomenologische Methode an, die
von Husserl begründet und u. a. von W. Keller für die Psychologie

fruchtbar gemacht wurde.

16



Rechtzeitig zum «Jahr des Behinderten» 1981

Neue Impulse für die Praxis
Als erster Band einer neuen Reihe «Schriften zur Anthropologie des Behinderten» ist im Verlag
des Vereins für Schweizerisches Heimwesen (VSA) ein Buch erschienen, in dessen Mittelpunkt
der behinderte Mensch steht:

Hermann Siegenthaler, Geistigbehinderte — Eltern — Betreuer / Vier Vorträge zum
Erwachsenwerden Geistigbehinderter und zur Herausforderung an Eltern und Betreuer, 84
Seiten, Zürich 1980, Fr. 10.60.

Dieses Buch richtet sich an die Eltern und Betreuer von Geistigbehinderten, aber es unterliegt
keinem Zweifel, dass die darin vereinigten, in einem inneren Zusammenhang stehenden vier
Vorträge des Zürcher Heilpädagogen Prof. Dr. Hermann Siegenthaler darüber hinaus einen weiten
Kreis von Interessenten anzusprechen vermögen.

Die vier Vortragstexte beschäftigen sich allesamt mit dem Thema des Menschseins. Was ist der
Mensch? Diese Frage, die sich den Eltern und Betreuern von Geistigbehinderten in besonderer
Weise und immer wieder aufs neue stellt, wird von Siegenthaler «von der Grenze her» angegangen

— nämlich von jener Grenze her, an welche unser Denken oft anstösst und vor welcher es
ratlos-resigniert versagt, solange es an der hochmütigen Wunschvorstellung festhält, dass Wert
und Würde des Menschseins sich allein in der Selbstbestimmung und in der Autonomie des
Menschen erfüllen könnten.

Auch Geistigbehinderte oder durch Krankheit und Alter veränderte Menschen sind und bleiben
Menschen, solange sie leben. In leichtverständlicher Sprache macht das Buch das Verbindende
sichtbar, was den Behinderten und den nichtbehinderten Eltern und Betreuern gemeinsam ist.
«Mich interessiert dieses Verbindende», sagt Siegenthaler: «Jene menschlichen Züge, die weder
durch Intelligenz und Gesundsein noch durch Krankheit und Behinderung verschüttet werden.»

Es ist ein ungemein schönes, ungewöhnlich hilfreiches Buch, das ermutigende Einsichten er-
schliesst und sich von allen billigen Klischees und Rezepten fernhält. Siegenthaler legt darin seine
Auffassung von Erziehung und Förderung des Behinderten unaufdringlich-überzeugend dar. Er
will der Praxis neue Impulse geben, ist doch die Praxis erklärtermassen sein besonderes Anliegen.
Für die neue Schriftenreihe des VSA ist es ein gutes, vielversprechendes Zeichen, dass sie mit
einem Buch wie diesem eröffnet werden kann. Der zweite Band der Reihe wird voraussichtlich
im Herbst 1981 erscheinen.

Bestellung

Wir bestellen hiermit

Exemplar(e) der Schrift «Geistigbehinderte

— Eltern — Betreuer» von Prof.
Dr. H. Siegenthaler zum Preis von Fr.
10.60, ab 10 Expl. Fr. 9.60 (exkl. Porto
und Verpackung).

Name

Vorname

Adresse

PLZ, Ort

Datum

Unterschrift

Bitte senden an Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich.



recht geben, wenn er geradezu von einem Bedürfnis
des Menschen spricht, sich selbst zu übersteigen (vgl.
ebd.). In Unfreiheit zu verharren — sei es nun

biologisch, psychologisch oder soziologisch bedingt —,
würde demnach heissen, die Verwirklichung
menschlicher Existenz in ihrem ganzen möglichen
Umfang zu verpassen.

In Pestalozzis Sprache ausgedrückt: Der Mensch
erschöpft sich als Werk der Natur und Werk der
Gesellschaft und verwirklicht sich nicht als Werk
seiner selbst (vgl. Kühne 1979).

iNun hinterlässt aber jede Befreiung von etwas —
•egal, ob es sich um die Befreiung einzelner oder
.ganzer Völker "handelt, ob es sich um einen
individuellen oder historisch-kollektiven Emanzipations-
prozess handelt —, jede Befreiung von etwas hinterlässt

zunächst einen leeren Raum, ein Vakuum
sozusagen. Darum können Befreiung und Freiheit von
nur die eine Seite menschlicher Freiheit sein. Sie
bedarf unabdingbar der Ergänzung durch Freiheit zu,
zum Beispiel zur Hingabe an eine Aufgabe, an einen
Menschen. Erst dadurch bekommt die vorher
skizzierte Möglichkeit, sich selbst zu transzendieren,
ihren vollen Sinn. Denn: ein Sich-selbst-Uebersteigen
lediglich im Sinne einer Befreiung von ist ohne
Perspektive, führt zu Willkür, ins Nichts, endet in
Nihilismus und Verzweiflung. Oder der Mensch fällt —
sofern er nicht in nihilistischer Verzweiflung endet —
gewissermassen auf sich selbst zurück, sich selbst
betrachtend und bespiegelnd, in sich selbst verliebt
wie weiland Narziss — mit dem es, wie man weiss,
ein böses Ende nahm.

Freiheit und Verantwortung gehören zusammen

Durch den Aufweis von Freiheit, u. a. im Sinne von
Freiheit zu, ist nun ein anthropologischer Boden
erreicht, von dem aus es nicht mehr möglich ist, das
Gewissen mit jenen reduktionistischen Konzepten
gleichzusetzen, wie sie notwendigerweise aus jeder
eindimensionalen Betrachtungsweise folgen. Mit dem
Freiheitsbegriff ist zugleich auch eine neue, jedes
.Anpassungsgewissen übersteigende Dimension
gewonnen, die man nicht anders als mit dem Begriff
Verantwortung bezeichnen kann. Freiheit und
Verantwortung gehören zusammen — darüber streiten
sich die Philosophen zufällig einmal nicht.

Verweilen wir kurz bei dem Begriff Verantwortung.
Er hat zu tun mit «Antwort» und mit «antworten».
Ständig sieht sich der Mensch Fragen gegenüber, auf
die er zu antworten hat. Soweit sie rational sind, den
Intellekt betreffen, können sie rational, auf der
Ebene des Intellekts, beantwortet werden. Ganz
anders ist die Struktur des Antwortens, wenn es sich
um sogenannte letzte Fragen handelt, denen die
Ratio irgendwie seltsam hilflos gegenübersteht: etwa
der Frage nach dem Sinn von Behinderung und
Krankheit, der Frage nach Leid und Tod. Auf solche
und ähnliche Fragen, die das Leben selbst —
vielleicht ganz unvermittelt — an uns stellt, kann die
Antwort nicht intellektuell sein; sie kann nur
existentiell sein. «Wir antworten nicht in Worten, son¬

dern unser ganzes Dasein ist die Antwort» (Frankl
1978, S. 29). Dies ist Ver-antwortung, die. sich aus
der Freiheit ergibt. Dem Menschen weisen keine
Instinkte den Weg, dem modernen Menschen sagen
auch keine Traditionen, was er zu tun hat und
welches der Sinn des Lebens sei. Solcherart in einem
doppelten Sinne frei, ist er auch in eben diesem
doppelten Sinne verantwortlich für die Verwirklichung

von Sinn und Sinn-vollem Leben.

Man kann Selbstverwirklichung auch verpassen

Dies ist nun, nach allem, was wir bisher gesagt
haben, nur möglich durch den richtigen Gebrauch
der Freiheit, mit der die Verantwortung zusammenhängt.

Solange der Mensch nur seine Befreiung von
Begrenzungen und Zwängen betreibt, nur sorgfältig
auf seine eigene Selbstverwirklichung bedacht ist,
verpasst er gerade diese Selbstverwirklichung, ver-
passt er es insgesamt, Sinn zu verwirklichen, da er
eben nicht antwortet auf die Fragen, die das Leben
an ihn stellt, sondern dauernd in sich selbst befangen
bleibt. —• Richtiger Gebrauch der Freiheit heisst
konkret: über sich selbst hinaus auf die Aufgaben
zugehen, die gestellt sind, auf den Mitmenschen
eingehen, in die Beziehung eintreten, mit dem Ich auf
das Du antworten. So verwirklicht sich dialogische
Existenz, die den Anruf aufnimmt und darauf
antwortet und sich auf diese Weise selbst ver-antwortet.
Wenn Martin Buber als Grundworte, die der Mensch
sprechen kann, die Wortpaare Ich-Es und Ich-Du
findet, dann ist hier in einzigartiger Dichte gesagt,
dass der Mensch je schon auf eine Sache (Ich-Es)
oder auf einen andern Menschen (Ich-Du)
hingeordnet ist (vgl. Buber o. J., 9 f.); ein Befund
übrigens, der auch anderweitig eindrücklich belegt ist
(etwa bei Spitz, Erikson).

In dem Masse, wie der Mensch sich an die Sache,
an den Menschen hingibt, verwirklicht er sich
selbst und verwirklicht er Sinn.

Selbstverwirklichung und Sinnverwirklichung sind
also gleichsam «Nebenprodukte» aus der Hingabe an
etwas, das man nicht selbst ist, aus der Uebernahme
von Verantwortung (vgl. dazu Frankl 1978, pass.).

Buber: «Der Mensch wird am Du zum Ich»

Vor diesem Hintergrund verkommt nun die bereits
zu Beginn angetönte Formel, Erziehung zur
Gewissenhaftigkeit sei Erziehung zur Verantwortung,
nicht zur unverbindlichen Leerformel, auch wenn es
natürlich unmöglich ist, nun konkrete Erziehungsziele

und entsprechende -methoden aus ihr abzuleiten.

Es liegt ja gerade im «Wesen» der
Verantwortung selbst, dass sie nicht in konkrete Einzelziele
operationalisiert und methodisiert werden kann. Ich
meine, dass heute als Grundlage einer Erziehung zur
Gewissenhaftigkeit, die diesen Namen auch wirklich
verdient, nur eine Verantwortungsethik dienen kann,
die sich per definitionem mit keiner Art von
deterministischem Anpassungsgewissen verträgt.

18



Zu verwirklichen ist eine solche Erziehung dann
eben nicht mit Hilfe rationaler Techniken, sondern
nur, indem der Erzieher selbst aus der in Freiheit
gründenden Verantwortung handelt,

den Ueberstieg auf die Aufgabe hin wagt, in die
Beziehung eintritt, den Anruf des Du aufnimmt und
darauf antwortet — mit seinem ganzen Ich. Das
heisst zum Beispiel, dass eine nur erklärende Psychologie

als Hilfsdisziplin der Pädagogik nicht genügt,
dass Auffassungen, die das Kind oder den Jugendlichen,

ausgesprochen oder unausgesprochen, als

Objekt erzieherischer Bemühungen verstehen, zu
kurz greifen (um nicht mehr zu sagen). Gefordert ist
vielmehr die Annahme des zu Erziehenden als
mindestens potentiell eigenständiges Subjekt, als Ich,
das auch je auf ein Es oder Du hingeordnet ist, als
Person mit den Möglichkeiten, anzurufen, aber auch
zu antworten. «Der Mensch wird am Du zum Ich»,
sagt Buber (S. 37). Verantwortlich handelnde
Menschen können unsere Kinder nur werden, wenn sie
ein antwortendes Du finden.

Dies zu verwirklichen ist unvergleichlich viel schwieriger

als darüber zu reden. Ich weiss es. Aber ich
sehe keine andere Möglichkeit, zur Verantwortung
zu erziehen, für sich selbst Sinn in der erzieherischen
Arbeit zu finden — und dem Kind zu helfen, seinen
Sinn dereinst selbst zu finden.

Gewissenhaftigkeit als Ziel der Emanzipation?

Nun darf Erziehung zur Verantwortung (oder eben:

zur Gewissenhaftigkeit) aber nicht isoliert gesehen
werden. Wir haben sie abgeleitet von der menschlichen

Freiheit zu, die wir von der Freiheit von
abgehoben haben. Es ist daher notwendig, abschliessend
den Bogen zurückzuschlagen zum mehrfach erwähnten

Befreiungsprozess, den der Mensch zu Beginn
der Neuzeit in Gang gesetzt hat, der bis in die
neueste Zeit hinein andauert und der die pädagogische

Zielformel von der Erziehung zur Emanzipation
erst möglich werden liess. Was meint diese Formel
und wie ist ihr Verhältnis zur postulierten Erziehung
zur Verantwortung?

Emanzipation als Zielformel wird heute ziemlich
uneinheitlich gebraucht und erzeugt Missverständnisse
noch und noch. Es ist daher unumgänglich, den
Begriff wenigstens ganz grob ab- und einzugrenzen. Da
gibt es einmal die verschiedenen anarchistisch-anti-
autoritären Strömungen, die den Begriff für sich
beanspruchen, ihn dabei aber missverstehen als
Befreiung zur Willkür, zum uneingeschränkten Lustgewinn.

Abgesehen davon, dass die Freiheit des
Mitmenschen dadurch aufs gravierendste beeinträchtigt
wird, führt diese Art von «Emanzipation» für den
einzelnen in neue Abhängigkeit und Unfreiheit (vgl.
dazu Weber 1974, S. 252). Zum andern ist eine Ab-
igrenzung vorzunehmen gegenüber orthodox-marxistischen

Positionen, die eine Befreiung der
unterdrückten Klasse durch die Aufhebung des
Privateigentums an den Produktionsmitteln sowie durch
Abschaffung der kapitalistischen Wirtschaftsform

Stark gefragt:

VSA-Richtlinien
zum Arbeitsverhältnis in Helmbetrieben

Bis vor einigen Monaten waren beim VSA die
«Anstellungsbedingungen für Heimpersonal» erhältlich,
die 1973 als kleine Acht-Seiten-Broschüre erschienen

sind. Es handelte sich um eine Zusammenstellung

der einschlägigen Bestimmungen des
Schweizerischen Obligationenrechts sowie des
Normalarbeitsvertrags für das Erziehungspersonal und
des Normalarbeitsvertrags für das Pflegepersonal.
Diese «Anstellungsbedingungen» konnten einzeln
oder zunsammen mit einem Anstellungsvertragsformular

beim Sekretariat VSA bezogen werden.
Im Lauf der Jahre zeigte es sich immer deutlicher,
dass die «Anstellungsbedingungen» überholungsbedürftig

wurden. Auf der Grundlage eines von Dr.
Heinrich Sattler gelieferten ersten Entwurfs machten
sich 1979 die Kommission Heimerziehung und die
Altersheimkommission des VSA hinter die Aufgabe
der Ueberarbeitung. Das Resultat der Arbeit vieler
Kommissionssitzungen, das vom Vorstand im
August 1980 gutgeheissen worden ist, liegt jetzt in
den «VSA-Richtlinien zum Arbeitsverhältnis in
Heimbetrieben» vor.
Die neuen «Richtlinien» wurden vor der Gutheissung
durch den Vorstand von einem auf Fragen des
Arbeitsrechts spezialisierten Juristen und von einem
Versicherungsfachmann mit Sorgfalt geprüft. Die
Fachleute beurteilten das Papier positiv und
bezeichneten es als vielseitig brauchbar. Besonders
hervorgehoben wurde die üebersichtlichkeit und
die durch die Gliederung des Aufbaus gewonnene
Flexibilität in der Anwendung.
Die «Richtlinien» werden als komplettes Set
abgegeben. Jedes Set umfasst zwei Vertragsformulare
— je ein Formular für den Arbeitnehmer und für
den Arbeitgeber. Die «Richtlinien» bilden einen
festen Bestandteil des Vertrags und sind mit der
Vertragsunterzeichnung ausgefüllt dem Arbeitnehmer

auszuhändigen. Im Anhang I folgen den «Richtlinien»

die Erläuterungen und Empfehlungen, die
der VSA den Vertragspartnern geben kann.
Anhang II bilden die Anmerkungen zur Frage der
Kündigung zur Unzeit, und Anhang III gibt einen
knappen Ueberblick über das Arbeitsvertragsrecht.
Die ganze buntfarbige Garnitur mit Klemmschiene
umfasst 18 Seiten und wird vom Sekretariat VSA
zum Selbstkostenpreis (plus Porto) abgegeben.

Bestellung
Wir bestellen hiermit

Set(s) der neuen VSA-Richtlinien zum
Arbeitsverhältnis in Heimbetrieben zum Preis
von Fr. 3.— pro Set (exkl. Porto und Verpak-
kung).

Name und Adresse

Einsenden an Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2,
8008 Zürich, Tel. 01 252 49 48.

19



versprechen. Dass bei der Schaffung der «klassenlosen

Gesellschaft» durch ideologischen Dogmatismus

der einzelne aufs neue festgelegt und erneut
massiven Zwängen unterworfen wird, scheint die
Chefideologen nicht zu kümmern (vgl. ebd.).

Wenn man also von diesen und ähnlich gelagerten
Extrempositionen absieht, so erscheint Emanzipation
eng verknüpft mit der Aufklärung und damit auch
mit einem gewissen Optimismus, dass eine
zunehmende Humanisierung der Lebensverhältnisse
mit Hilfe der Vernunft möglich sei. Emanzipation ist
in hohem Masse Befreiung aus Abhängigkeiten, die
vernunftmässig nicht zu begründen sind. Ein Zitat:
«Emanzipation erstrebt individuelle Selbstbestimmung

und gesellschaftliche Mitbestimmung des
Menschen durch Freisetzung seiner Vernunft, aus der
heraus er sich verantwortlich verhält, denn Vernunft
ist nicht wert-neutral, sondern an der Humanisierung
der Lebensverhältnisse interessiert» (Weber 1974, S.

250). Oder: «Rationalität ist das, was den Menschen
im besonderen auszeichnet daher ist die Ausbildung

des vernünftigen Denkens dasjenige Ziel der
Erziehung, auf das alle anderen hinauslaufen» (Bru-
bacher, zit. in Weber 1974, S. 246).

Nun ist es aber erstaunlich und auch aufschlussreich,
wenn in einem ansonsten ausgezeichneten Werk über
«autoritäre, antiautoritäre und emanzipatorische
Erziehung», das klar einem liberal-aufklärerischen
Verständnis von Emanzipation verpflichtet ist (vgl.
Weber 1974, S. 252), der Begriff Verantwortung
überhaupt nicht thematisiert wird, sondern höchstens
in Zusammensetzungen wie «verantwortliche
Vernunft» (S. 253) oder «veranwortete Lebensweise»
(S. 251) kurz erwähnt wird.

Zum Verhältnis von Emanzipation
und Verantwortung

Man darf das wohl mit aller Vorsicht dahingehend
interpretieren, dass die emanzipatorische Pädagogik

Lesezeichen

Sobald wir verstanden haben, dass das
Geheimnis des Glücks nicht im Besitz liegt,
sondern im Geben, werden wir, indem wir um
uns her glücklich machen, selber glücklich
werden. André Gide

Das völlig Dauerhafte und das äusserst
Zerbrechliche wecken gleicherweise das Gefühl
des Ewigen. Simone Weil

Je weiser und besser ein Mensch ist, um so
mehr Gutes bemerkt er in den Menschen.

Pascal

Wir neigen alle dazu, unsere volle Daseinsberechtigung

in die Zukunft zu verlegen und das

Morgen wichtiger zu nehmen als das Heute.
Willy Sçhohaus

liberal-aufklärerischer Herkunft bis heute vor allem
mit der Befreiung von beschäftigt war, und das
«Gegenstück», die Befreiung zu und damit den
Begriff Verantwortung, noch nicht so recht in den
Griff bekommen hat. Ich gehe noch einen Schritt
weiter und behaupte, dass sie von ihrem rational
betonten Ansatz her das Phänomen einer existentiell
verstandenen Verantwortung auch gar nicht in den
Griff zu bekommen vermag. Wir haben ja als
typisches Kennzeichen existentieller Verantwortung
festgehalten, dass sie auch und vor allem dort noch
antwortet, wo die Ratio längst nicht mehr antworten
kann.

Das Verhältnis von Emanzipation und Verantwortung
kann in einem Satz zusammengefasst folgender-

massen bestimmt werden: So wie die Freiheit von der
Ergänzung durch die Freiheit zu bedarf, so bedarf
die Emanzipation der Ergänzung durch die
Verantwortung; und so bedarf denn auch die Erziehung zur
Emanzipation der Ergänzung durch die Erziehung
zur Verantwortung in dem von uns umschriebenen
existentiellen Sinne.

Zur so verstandenen Verantwortung ein Letztes: In
dem Masse, in dem der Mensch sein ursprüngliches
Hingeordnetsein auf den andern verwirklicht, in dem
Masse, in dem er auf den Anruf des Du antwortet, in
dem Masse, in dem er das Grundwort Ich-Du
spricht, in genau dem Masse, so scheint mir, eröffnet
sich dem modernen Menschen auch die Möglichkeit,
sein allerletztes Hingeordnetsein zu erfahren. In der
Sprache Bubers: «Die verlängerten Linien der
Beziehungen schneiden sich im ewigen Du. Jedes .ge¬
einzelte Du ist ein Durchblick zu ihm. Durch jedes
geeinzelte Du spricht das Grundwort das Ewige an»
(Buber o. J„ S. 91).

Literaturverzeichnis

Bally, G.: Einführung in die Psychoanalyse Sigmund Freuds. Reinbek

1971/8.

Brenner, Ch.: Grundzüge der Psychoanalyse. Frankfurt am Main
1972/2.

Buber, M.: Ich und Du. Zürich o. J. (Ex Libris).

Freud, S.: Neue Folge der Vorlesungen zur Einführung in die
Psychoanalyse (1932). In: Mitscherlich, A. et al. (Hg.): Studien-
ausgäbe Bd. I. Frankfurt am Main 1972/4.

Freud, S., Abriss der Psychoanalyse. Frankfurt am Main 1973

(496.-525. Tsd.).

Frankl, V. E.: Der Wille zum Sinn. Bern 1978/2.

Fromm, E.: Psychoanalyse und Ethik. Frankfurt am Main 1978.

Kühne, I,: Menschenbild und Erziehung. Ein Grundproblem der
Pädagogik am Beispiel Pestalozzis. In: Fachblatt für Schweizerisches

Heimwesen (VSA) 7/1979.

Keller, W.: Das Selbstwertstreben. Wesen, Formen, Schicksale.
München 1963.

Luyten, N.: Anthropologische Fakten zur Bestimmung des
Menschenbildes. In: Räber, L. (Hg.): Christliche Erziehung in der
pluralen Gesellschaft. Weinheim 1970.

Weber, E.: Autorität im Wandel. Autoritäre, antiautoritäre und
emanzipatorische Erziehung. Donauwörth 1974.

Auch wo dies nicht ausdrücklich erwähnt wird, verdanke ich
verschiedene Anregungen zu diesem Vortrag der von V. E. Frankl
begründeten Existenzanalyse und Logotherapie.

20


	Rathauslaube Schaffhausen : "Auf der Suche nach Sinn" : wieder erziehen zur Gewissenhaftigkeit?

