
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 52 (1981)

Heft: 12

Artikel: Die Funktion des Menschenbildes in der Heilpädagogik

Autor: Siegenthaler, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811878

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811878
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Q Das Problem spitzt sich zu bei den Fällen extremer

Behinderung, die unsere Gesellschaft als uner-
ziehbar aufzugeben und als Pflegefälle zu behandeln
bereit ist. Damit würde diesen Menschen das Recht
auf Menschsein abgesprochen, und es gilt mit aller
Entschiedenheit, dass auch der Schwerstbehinderte
ein Recht hat, als Mensch angenommen zu werden,
und das heisst zugleich, dass er ein Recht auf Erziehung

hat. Das Recht auf Erziehung muss als ein
elementares Menschenrecht nach wie vor anerkannt
werden.

Q Obgleich es eigentlich nicht mehr zu unserem
Thema gehört: Es gilt nicht nur der Moorsche Satz,
dass alle Heilpädagogik Pädagogik sei, sondern es

gilt auch die Umkehrung, dass alle Pädagogik, auch
die sogenannte Normalpädagogik, zugleich Heilpäd¬

agogik ist, und dass in unserer, immer komplizierter
werdenden Welt, die immer mehr zu Fehlentwicklungen

führt, dass in unseren heutigen Lebensverhältnissen
es immer wichtiger wird, dass jeder Lehrer

überhaupt eine gewisse Erfahrung, eine gewisse
Kenntnis der Heilpädagogik erwirbt. Ich zitiere
nochmals Möckel: «In jeder Pädagogik ist auch
Heilpädagogik enthalten. Heilpädagogik macht nur einen
allgemein gültigen Aspekt der Pädagogik aus...
Diese hat immer wieder von der Heilpädagogik zu
lernen». Und wenn ich persönlich noch eine Bemerkung

hinzufügen darf, scheint es mir verkehrt, die
Ausbildung der Heilpädagogen von der Ausbildung
der allgemeinen Lehrerbildung zu trennen. Ich wäre
der Meinung, dass jeder Lehrer, ganz gleich welcher
Schulform, auch eine gewisse Kenntnis der Heilpädagogik

haben sollte.

Hermann Siegenthaler, Zürich:

Die Funktion des Menschenbildes in der Heilpädagogik

Mit dem Begriff Menschenbild meine ich die
Gesamtschau dessen, was ich hinsichtlich meines
Wesens denke, fühle, ahne, wünsche. Wenn es jetzt
darum geht, diese Gesamtschau des menschlichen
Wesens in bezug zu setzen zur Heilpädagogik, dann
bin ich genötigt, einen Rückblick in die vergangenen
Jahrzehnte zu tun. Dabei stütze ich mich auf den
Satz von Paul Moor, Heilpädagogik sei Pädagogik
und nichts anderes. Versucht man, diesen Satz wirklich

ernstzunehmen und nicht bloss in der
praktischen Tätigkeit, sondern auch in der Theorie
zu verwirklichen, dann müsste man doch Pädagogik
und Heilpädagogik in ihrer dauernden Entsprechung
oder gegenseitigen Ergänzung sehen, wie das im
Vortrag von Otto Friedrich Bollnow geschehen ist.
Dass diese Sicht aber nicht allgemein üblich ist, zeigt
die Rückschau in die vergangenen Jahrzehnte der
Heilpädagogik deutlich.

Ich greife als Beispiel diese Frage auf: Wie ist die
Frage nach dem Menschen in Pädagogik und
Heilpädagogik gestellt und wahrgenommen worden?
Da stehen wir zunächst vor der Tatsache, dass die
Frage nach dem Menschen in unserem Jahrhundert
mit einer eigentümlichen, einzigartigen Intensität
aufgebrochen ist. Und zwar hat der Aufbruch alle
Humanwissenschaften erfasst. Es würde zu weit
führen, wenn ich Gründe für diesen Aufbruch erläutern

wollte. Nur das eine: Offensichtlich musste
durch die Erschütterungen, die unser Jahrhundert
erlebt hat und vor deren weiteren ungeheuren
Möglichkeiten wir heute stehen, ein bisher
selbstverständliches und als sicher geglaubtes Verständnis
vom Menschen aufgegeben werden. Und an dessen
Stelle traten Zweifel und eine brennende Frage, von
der wir Heutigen annehmen, dass sie das einzige
Verlässliche sei. Nicht die Antwort scheint entscheidend,
sondern die Frage. Wir seien jenes Wesen, welches
sich mit der Frage nach sich selbst begnügen muss,

weil keine noch so umfassende Antwort befriedigend
und zufriedenstellend sein kann.

In diesem gewaltigen Fragestrom steht die Pädagogik

Innerhalb dieses gewaltigen Fragestromes in unserem
Jahrhundert steht auch die Pädagogik. In ihr hat
nach dem Zweiten Weltkrieg, als eine massive
Verunsicherung und eine massive Ratlosigkeit im
erzieherischen Denken und Handeln herrschten, die
Frage nach dem Wesen des Menschen hinsichtlich
seiner Erziehung Eingang gefunden. Zu den
wichtigsten Vertretern dieses neuen Fragens der
Pädagogik gehört Otto Friedrich Bollnow. Es waren
Impulse, die vor allem durch die Betrachtungsweise
zustand kam, wie sie Jahrzehnte zuvor in der
philosophischen Anthropologie entstanden waren.
Bollnow hat diese Werkmethode, die er als
anthropologische Betrachtungsweise bezeichnet, in die
Pädagogik übertragen.

Seit ungefähr zu Beginn der sechziger Jahre kennen
wir die sogenannte pädagogische Anthropologie. Sie
ist ein wichtiger Zweig innerhalb der neuzeitlichen
Pädagogik und sie bildet meines Erachtens ein
Gegengewicht gegenüber der empirisch-sozialwissenschaftlich

ausgerichteten Erziehungswissenschaft.
Die Frage der pädagogischen Anthropologie, die ich
in Anlehnung an Bollnow formuliere, lautet:

Wie muss das Wesen des Menschen verstanden
werden, wenn ich die Erziehbarkeit in meinem
Verständnis als sinnvolles und notwendiges Glied
begreifen will?

Und wie muss Erziehung verstanden werden, wenn
sie als eine Erscheinung aufgefasst werden soll, die
diesem Wesen entspricht?

579



Von dieser Fragestellung sind im letzten Jahrzehnt
ungeheure Impulse in das pädagogische Denken
gekommen. Wenn nicht alle Anzeichen der
gegenwärtigen Zeit trügen, scheint es, als würde
diese Betrachtungsweise in der nächsten Zukunft
noch grösseren Einfluss haben. Wenn der Satz

zutrifft, Heilpädagogik sei Pädagogik und nichts
anderes, dann wäre zu erwarten, dass das anthropologische

Fragen auch in der Heilpädagogik zu
denselben Impulsen geführt hätte, so dass wir so etwas
wie eine heilpädagogische Anthropologie vorfinden
könnten. Schon dass ich in der Möglichkeitsform
spreche, verrät Ihnen, dass dieses nicht der Fall ist.
In der Tat finden wir eine der pädagogischen
Anthropologie vergleichbare Tendenz in der
Heilpädagogik nicht oder bloss in vagen Ansätzen. Ich
will dieser Tatsache etwas nachgehen.

Lässt man sich zunächst leiten vom Begriff Anthropologie

— Anthropos heisst der Mensch, Anthropologie

die Lehre vom Menschen, die philosophische
Anthropologie ist also die philosophische Lehre vom
Menschen — dann muss auffallen, dass der
Begriff im Jahre 1967 gleich in zwei Arbeiten vorzufinden

ist. Eduard Montalta hat im Handbuch der
Heilpädagogik seinen Artikel unter dem Titel
«Grundlagen und systematische Ansätze zu einer
Theorie der Heimerziehung» mit dem Abschnitt
«Anthropologische Grundlegung» eingeleitet. Darin
klärt er wesentliche Merkmale des Menschenbildes,
welches dem Helfen als einer heilpädagogischen
Aufgabe zugrunde gelegt werden müsse. Und im
selben Jahr erschien in Hamburg ein Sammelband
mit verschiedenen Referaten, worin Bleidicks Aufsatz

«Das behinderte Kind in anthropologischer
Sicht» zu finden ist. Darin beschreibt er die
Aufgabenstellung, welche der anthropologischen
Denkweise innerhalb der Behindertenpädagogik
zufalle. Diesen Ansatz hat er 1972 in seinem grossen
Werk «Pädagogik der Behinderten» weitergeführt,
aber als Exkurs bezeichnet und ihm den Titel gegeben

«Entwurf einer Anthropologie des Behinderten
und seiner Erziehung». Neben diesen beiden Vertretern

sind bloss vereinzelte Aufsätze im Verlaufe der
siebziger Jahre zu finden, was im Vergleich zur Flut
an entsprechenden Titeln in der Pädagogik sich sehr
spärlich ausnimmt. Bevor wir dies aber beklagen,
müssen wir einen andern Zusammenhang aufgreifen.

Seit Hanselmann: die Frage nach dem Menschenbild

Wenn auch eine heilpädagogische Anthropologie mit
klarer Aufgabenstellung fehlt, durchzieht doch die
Frage nach dem Menschenbild die Heilpädagogik
seit Hanselmann, und deutlich tritt sie in den Ueber-
legungen zum Sinn des behinderten Lebens oder des
Lebens überhaupt, zum Sinn der heilpädagogischen
Aufgabe zutage. Und in ganz entschiedener und
eindrücklicher Weise bricht diese Frage im Gesamtwerk
von Paul Moor durch. Er hat, wie ich das später
noch zeigen werde, den Begriff «Antropologie»
eigenartig sparsam, und wie es mir scheinen will, mit
einer eigentümlichen Vorsicht verwendet. Ich habe
im Todesjahr von Moor auf seine anthropologische
Denkweise hingewiesen und damals die Behauptung

aufgestellt, seine Heilpädagogik sei im Grunde eine
Anthropologie und nur von ihr her verstehbar.
Es besteht kein Zweifel, dass Moor sich mit der
gesamten existenz-philosophischen Anthropologie, mit
der Anthropologie der dialektischen Theologie und
der philosophischen Anthropologie auseinandergesetzt

hat. Auf meine Frage, warum bei ihm denn die
Hinweise auf die pädagogische Anthropologie
fehlten, obschon er Bollnow kannte, sagte er mir
wenige Jahre vor seinem Tod, er hätte hierzu die
gesamte entsprechende Literatur lesen und
verarbeiten müssen, und dafür habe ihm die Zeit und
Lust gefehlt. Denn, wie viele von Ihnen wissen, hat
er ja vier Jahre vor dem Tod sich an die Ueberset-
zung des Matthäus-Evangelium gesetzt.

Was geht aus dieser knappen geschichtlichen Rückschau

hervor? Die Frage nach dem Wesen des
Menschen und dem Menschenbild ist in der
Heilpädagogik immer von der inhaltlichen Seite her
aufgenommen worden und durchzieht vor allem die
Schweizer Heilpädagogik, ohne dass der Anthropologiebegriff

und die entsprechende Betrachtungsweise
ausdrücklich betont werden. Das lässt sich auch im
Hauptwerk von Emil E. Kobi nachweisen. Wie war
es aber möglich, dass die Impulse der allgemeinen
Pädagogik nicht zu einer eigentlichen und
ausdrücklichen heilpädagogischen Antropologie mit
klarer Aufgabenstellung geführt haben?

Ich wage, zur Beantwortung dieser Frage eine
Vermutung auszusprechen, die hier bloss als
Denkanstoss gedacht werden soll. Vielleicht unterliegen

wir Heilpädagogen immer wieder der Gefahr,
von der Behinderung, von der Schädigung fasziniert
zu sein, und dabei vergessen wir das Menschsein
dessen, der behindert und geschädigt ist. Ein Hinweis
für die Richtigkeit dieser Annahme scheint mir
immer wieder das deutliche Bestreben zu sein, die
medizinische Diagnose kennen und sich auf
psychologisch fassbare Kriterien abstützen zu wollen.

Liegt darin nicht ein Zeichen dafür, dass sich die
Heilpädagogik, trotz allen Beteuerungen, immer
noch zu sehr an das naturwissenschaftliche
Denken und an die Psychologie anlehnt, statt an
die Pädagogik?

Und da stehen wir vor der Bedeutung der Thematik
unserer Tagung, die ja im Grunde genommen das
fortsetzt, was vor einem Jahr an der HPS-Tagung in
Luzern begonnen worden ist, dem Menschenbild in
der Heilpädagogik. Es geht nämlich darum, die
anthropologische Betrachtungsweise nach ihren
Möglichkeiten für die Heilpädagogik zu befragen und
wenn möglich, zum Aufbau einer heilpädagogischen
Anthropologie vorzudringen. Vielleicht wäre
dadurch ein Weg gefunden, eine deutlichere Annäherung

an die Pädagogik zu finden, und vielleicht wäre
das ein Gegengewicht zur empirisch-sozialwissenschaftlich

ausgerichteten Sonderpädagogik. Unter
diesen Perspektiven greife ich jetzt die Frage nach
dem Menschenbild des Heilpädagogen auf und
möchte dann in einem abschliessenden Kapitel die
Aufgaben einer heilpädagogischen Anthropologie
knapp umreissen.

580



Verein für Schweizerisches Heimwesen VSA

Neu erschienen:

Heim-Verzeichnis 1981

Innert weniger als zwei Jahren war das 1979 im VSA-Verlag erstmals erschienene Verzeichnis der
Heime für erziehungsschwierige Kinder und Jugendliche (welches den Heimkatalog von 1976 abgelöst

hatte) vergriffen. In der lebhaften Nachfrage Hess sich erkennen, wie sehr dieses Verzeichnis
den einweisenden Instanzen (Versorgern) als Hilfsmittel zur ersten Information willkommen war.

Die zweite Auflage des Heimverzeichnisses ist jetzt erschienen. Am Zustandekommen sind das
Pädagogische Institut der Universität Zürich, Fachbereich Sozialpädagogik, und der Schweizerische
Verband für erziehungsschwierige Kinder und Jugendliche (SVE) mitbeteiligt. Die Angaben, die in
der zweiten Auflage des Verzeichnisses enthalten siind, stützen sich auf das Ergebnis einer bei den
Heimen durchgeführten neuen Erhebung.

Das Resultat dieser neuen Umfrage Hess bloss vereinzelte Aenderungen und Anpassungen nicht zu,
sondern machte eine völlige Ueberarbeitung und zudem eine Erweiterung des Verzeichnisses nötig.
Deshalb können nun auch nicht nur einzelne Nachträge bestellt werden. Das Verzeichnis wird den
Benützern lediglich dann von Nutzen sein, wenn der ganze Inhalt der zweiten Auflage bezogen wird.

Iln
der äusseren Form unterscheidet sich die zweite Auflage jedoch nicht von der ersten:

Format A 5, Loseblatt-System, durch Register nach Kantonen geordnet, solider gelber Ordner
mit Aufdruck. Das Verzeichnis beruht auf der Selbstdarstellung von 146 Heimen nach
vorgegebenem Raster. Auf je zwei Seiten sind für jedes Heim Träger, Aufsichtsstelle, Leitung, Platzzahl,

organisatorische Gliederung, pädagogisches Konzept und Schulungsmöglichkeiten
genannt.

Die Angaben zu den in alphabetischer Reihenfolge eingereihten Heimen ermöglichen dem Benützer
des Verzeichnisses 1981 einen raschen Ueberblick. Es kann jetzt beim Sekretariat VSA mit und/oder
ohne Ordner bestellt werden.

Bestellschein Heimverzeichnis 1981

Wir bestellen hiermit

Exemplar(e) des Heimverzeichnisses 81 mit Ordner, Register und Inhalt zum Preis von Franken

40.— (exkl. Porto und Verpackung).

Exemplar(e) des Heimverzeichnisses 81 ohne Ordner und Register, Inhalt bandiert, zum Preis
von Fr. 30.— (exkl. Porto und Verpackung).

Name, Vorname

Adresse, PLZ, Ort

Bitte senden an das Sekretariat VSA, Verlagsabteilung, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich.

581



Das Menschenbild — ein Vorverständnis

Es ist für viele selbstverständlich, dass jedes Reden
vom Menschen auf einem vorausgesetzten
Vorverständnis beruht, welches Bollnow schlicht und
einfach als Menschenbild bezeichnet. Es ist meist
unausgesprochen, man kann auch sagen, in der
Umgangssprache, es sei eine Hinterkopftheorie, die
unausgesprochen bleibt. Doch durchzieht und prägt
das Reden vom Menschen und das Handeln in bezug
auf den Menschen dieses Menschenbild. Jedenfalls:
das Bild scheint für Einwirkungen von aussen
zugänglich zu sein. Zum Beispiel weiss die heutige
Werbepsychologie, dass sie uns bloss ein bestimmtes
Menschenbild vorlegen muss, um uns für ihre
Zwecke zu gewinnen, und es weiss jedes politische
System, dass über die Einwirkungen auf das
Menschenbild die Massen für bestimmte Zwecke
mobilisiert werden können. Da brauchte man doch
bloss die Kritiken für das Bild eines lebenswerten
Lebens zu verbreiten, und schon machte man mit der
Vernichtung des unwerten Lebens ernst.

Das sind meines Erachtens Gründe, warum es
dringend notwendig ist, sich über das Menschenbild
in Pädagogik und Heilpädagogik Klarheit zu
verschaffen. Möglicherweise könnten neue Impulse
auch in unser praktisches Handeln einfliessen.

Doch ergeben sich, wenn man nach dem eigenen
Menschenbild Ausschau hält, erhebliche
Schwierigkeiten und Probleme, denn, wie komme ich in
diese Schicht meines eigenen Verständnisses? Wie
kann ich mich in meinem Wesen nicht bloss in
meinem psychologisch fassbaren besonderen Merkmalen

verstehen? Ja, was ist denn Wesen des
Menschen, was ist mein Wesen? Ich lege auf diese Fragen
zwei Hinweise bereit, die einen Weg zu versprechen
scheinen, zu bestimmten Antworten zu gelangen. Es
handelt sich um zwei gedankliche Experimente, die
ich Sie bitte, jetzt nachzuvollziehen.

Streichen Sie einmal in Ihrem Selbstverständnis und
all dem, was Sie wissen über sich, das weg, was Sie von
Ihren Kindern unterscheidet, mit denen Sie es in der
Praxis zu tun haben: Ihr Alter, Ihre Geschlechtszugehörigkeit,

Ihre Wertsetzung, die Intelligenz, Ihre
Gemütstiefe, Ihre Uebersicht über die Welt, den
Lebensalltag, Ihr Geniessenkönnen, Ihr Lernen usw.
Was bleibt da zuletzt noch übrig, wenn Sie das alles
wegstreichen? Doch gerade das, was uns miteinander
verbindet — vielleicht ist das unser Wesen. Oder
überlegen Sie sich, wie Sie Kinder, mit denen Sie es
zu tun haben in Ihrer Heilpädagogik, vor Angriffen
schützen wollen, wenn ihnen lebensunwertes Leben
zugeschrieben wird und wenn die entsprechenden
Konsequenzen drohen. Wie würden Sie das Leben
Ihrer behinderten Kinder verteidigen, wenn es nach
unseren Begriffen auch schwerstbehindertes Leben
ist? Welche Begriffe würden Sie dazu wählen? Ich
glaube, die Aussagen die aufgrund dieser beiden
Denkexperimente zustande kommen, berühren
wenigstens das, was unser Menschenbild ausmacht.
Aber da ergeben sich doch gleich verschiedene
Probleme und Gefahren. Ich will ihnen unter zwei
Aspekten nachgehen.

Was heisst: ein offenes Menschenbild?

Liegt nicht bereits eine Gefahr darin, dass wir all
das, was wir als unser Wesen erahnen und in
einzelnen Aspekten auch wirklich zu erkennen glauben,

als Bild zu bezeichnen? Mit dem Begriff «Bild»
meinen wir doch in der Regel das formaldurchdachte

und gestaltete Bild eines Künstlers, oder wir
bezeichnen damit eine innere Vorstellung, also
innere Bilder. Jedes Bild aber trägt die Gefahr in
sich, als solches zu erstarren, indem es in einem
Rahmen einpassend so zu bleiben hat, wie es eben

gerade ist. Und damit schliesst es sich ab, und ist zu
keiner Verwandlung weder fähig noch dazu bereit.
Wir sprechen dann von einem geschlossenen
Menschenbild. Diese Gefahr hat viele Denker
unseres Jahrhunderts davor zurückgehalten, und
unter ihnen eben wohl auch Paul Moor, die

philosophische Anthropologie als eigenständige
philosophische Disziplin darzustellen, weil sie die
Gefahr der Bildhaftigkeit und der Erstarrung ahnen.
Angesichts dieser Gefahr hat Bollnow einmal betont,
es gehe doch um die Bildlosigkeit des Menschen.
Was damit gemeint ist, ist wohl das Gegenteil der
Geschlossenheit, nämlich die Offenheit. Was will das
aber konkret heissen? Ein offenes Menschenbild? Es
fordert wohl dazu auf, sich auf die Meinung
abzustützen, dass der Mensch in seinem Wesen weit mehr
ist als er zu erahnen und von sich selbst zu wissen in
der Lage ist.

Aber nicht bloss die Tatsache der eigenen
Begrenztheit gehört zu unserem Wesen, sondern
darüber hinaus auch das, was wir nicht wissen und nicht
als Ahnung formulieren können. Ich meine damit das
Geheimnis, das Unfassbare, das hinter, unter oder
über all dem liegt, was wir von uns wissen. Das, was
auf der andern Seite der Begrenzung angenommen
werden kann. Freilich, ob wir dieses Geheimnis auch
wirklich auszuhalten in der Lage sind, das ist eine
andere Frage. Doch sie entscheidet letzlich über
unser Leben und Handeln. Wir haben uns in der
heilpädagogischen Fachsprache angeeignet, in bezug auf
die Förderung der Behinderten von offen geblieb-
nen Möglichkeiten zu sprechen. Der Ausdruck
stammt von Heinz Bach. Dieser Ausdruck ist nur
dann sinnvoll und brauchbar, wenn er auf einem
Menschenbild beruht, das in der eben besprochenen
Weise von der grundsätzlichen Offenheit getragen ist
und das heisst, von der Anerkennung des Geheimnisses.

Wenn man es nicht anerkennt, darf man den
Begriff «offen gebliebene Möglichkeiten» in unserer
Fachsprache nicht brauchen.

Der zweite Aspekt steht mit diesem ersten in engem
Zusammenhang und ist vielleicht gleichzeitig ein
Grund, weshalb unser Menschenbild so leicht zu
erstarren droht.

Das unausgesprochene Menschenbild liegt eben nicht
in uns, wie wir dies von den Archetypen im Sinne der
psychologische Psychologie annehmen, es ist nicht in
uns, sondern es wird. Läge es in uns vor, dann wäre
es uns gestattet, es auch zu finden und zur
Darstellung zu bringen. Gerade weil diese Meinung
leichter zu ertragen ist als die Auffassung der Offen-

582



heit, droht die Gefahr der Erstarrung. Der Anspruch
an uns wäre weniger gewaltig und er entspräche eher
unserer Trägheit und der Unfähigkeit, das Geheimnis
zu ertragen. In Wirklichkeit steht es aber anders.

Unser Menschenbild ist einer dauernden
Wandlung unterworfen und löst sich im Verlaufe
der Auseinandersetzungen mit alltäglichen Aufgaben

und Begebenheiten aus dem Nebel der blossen
Ahnung heraus.

Es zeichnet sich dann in vagen Konturen etwas ab,
die hie und da deutlicher hervortreten, meist aber
wieder im Unklaren verschwinden.

Ich bin bei Paul Moor auf eine Stelle gestossen, die
ich lange Zeit nicht verstand. Es gehe ihm — er
schreibt es bezeichnenderweise im Vorwort zur
Heilpädagogischen Psychologie — es gehe ihm nicht um
ein fertiges, sondern um ein werdendes Menschenbild,

darum dass jeder zu seiner eigenen Anthropologie
gelange auf einem Weg des langsamen Reifens.

Mit diesen Hinweisen scheint mir zweierlei gemeint
zu sein: dass sich in uns Heilpädagogen — von uns
sprechen wir ja — dieses werdende eigene
Menschenbild entwickelt und entfaltet und dass der
Heilpädagoge sich selbst als ein dauernd Werdender, d. h.
sich als dauernd Verwandelnder zu begreifen
beginne. Erst diese beiden Aspekte machen gemeinsam

jene Lebendigkeit aus, die für den praktischen
Alltag tragfähig ist.

Haben wir auch nur annähernd diese Dynamik erfahren,

die Dynamik des eigenen Werdens und des
Werdens unseres eigenen Menschenbildes, dann
müssen wir unsere bisherigen Begriffe der
heilpädagogischen Fachsprache von ihr her prägen
lassen. Aus diesem dynamischen Menschenbild muss
sich zwangsläufig eine Haltung ergeben, die nichts,
aber auch gar nichts, was vom Kind uns entgegenkommt,

und sei es noch so abwegig, noch so
schwerstbehindert, in der Norm völlig unangepasst,
nichts darf dann als abgeschlossen betrachtet
werden. Es muss sich zum Beispiel grundlegend der
Begriff «Behinderung» davon prägen lassen.

Behinderung, gleichgültig welche Diagnostik
dahintersteckt, darf nicht als unveränderbarer Status
aufgefasst werden, sondern auch sie bleibt
grundsätzlich verwandelbar und ist veränderbar, ist für
Einwirkungen von aussen und von innen offen.

Erst auf dieser Grundlage ist es überhaupt sinnvoll,
mit heilpädagogischer Absicht sich dem behinderten
Menschen zuzuwenden.

Lohnt sich der Weg des langsamen Reifens?

Unter diesen Voraussetzungen kann es uns jetzt
gelingen, einer weiteren Fragestellung nachzugehen.
Gerade von der praktischen Arbeit aus kann man oft
einer Versuchung kaum widerstehen, die sich etwa in
die Frage kleidet: Lohnt es sich denn überhaupt,
diesen Weg des langsamen Reifens auszuhalten und
sich mit dem dauernd werdenden Menschenbild zu¬

friedenzugeben, wo sich doch unsere Sehnsucht weit
mehr nach sicheren Grundlagen im eigenen Innern
richtet? Diese Frage, die vielleicht zu sehr nach bloss
persönlicher Anfechtung klingt, kann ich in eine
allgemeinere Form abwandeln: Welches ist denn die
Funktion des Menschenbildes für den Heilpädagogen?

Ich will auf diese Frage meine Antwort geben.
Wo immer wir den Menschen in Situationen
beobachten, fällt auf, dass er all den Gegensätzen,
den Widersprüchen, den unzähligen Ungereimtheiten

etwas entgegen zu halten bemüht ist, welches ihn
befähigt, das Ungelöste und Unlösbare einiger-
massen auszuhalten und durchzustehen. Ich denke da
an die Fülle von Informationen, die täglich aus aller
Welt auf uns eintreffen und denen wir doch
rettungslos ausgeliefert sind, denn wir spüren doch
gleichzeitig, dass wir als Einzelwesen das
Weltgeschehen nicht umzulenken vermögen. Wie gelingt es,
diese Widersprüche und das Absurde, das sich hinter
ihnen aufzutun scheint, auszuhalten? Doch nur, wenn
es uns gelingt, sie in einen grösseren Zusammenhang
hineinzustellen, den wir persönlich stiften müssen.
Wir versuchen zum Beispiel, das Kriegsgeschehen
bestimmter Länder aus der geschichtlichen
Entwicklung heraus zu verstehen. Wir haben ein
Empfinden für die zeitlichen Abläufe, die sich über
die Jahrhunderte erstrecken und Auswirkungen auf
die Gegenwart haben, zugleich versuchen wir sie
einzubauen in eine mögliche zukünftige Entwicklung,
oder aber wir bauen die Widersprüche ein in eine
geglaubte ganzheitliche Wirklichkeit, von welcher die
hier und jetzt erfahrene Wirklichkeit nur ein kurzer
Abschnitt ist — gemeint ist die religiöse Einstellung.
Aus anthropologischer Sicht ist diese religiöse
Einstellung der Versuch, Einheit und Ganzheit zu
stiften und sich selbst damit zu sichern.

Bezogen auf die Beschäftigung mit Menschen in der
Heilpädagogik, vermag unser Menschenbild nun
diese Funktion zu übernehmen. Selbstverständlich
hängt es mit unserem Weltbild zusammen oder ist
gar mit ihm eins. Wichtig aber scheint mir, dass
Welt- und Menschenbild Ausdruck unseres Empfindens,

Einheit für die Ganzheit, für Zusammenschau
und Gesamtschau sind. Wie anders vermöchten wir
in der heilpädagogischen Tätigkeit auf die Dauer zu
bestehen, ohne auf all dieses Fremde und Andersartige,

welches sich unserem rationalen Erfassen
entzieht, eine einheitsstiftende Antwort zu geben? Als
Heilpädagogen stehen wir in der Erfahrung der
Begrenzung. Sie ist meines Erachtens nur auszuhalten,
wenn es uns gelingt, sie als Impuls aufzugreifen und
die Frage nach dem eigenen Menschenbild zu stellen
und darauf eine Antwort zu geben.

Wenn es einem gelingt, auf diese einheitsstiftende
Funktion des Menschenbildes etwas zu achten,
bemerkt man gleichzeitig, dass Energien aufrichten,
und man sich wieder mit neuem Schwung an die
Bewältigung der Arbeit heranmacht. Darin liegt
begründet, weshalb zum Beispiel die anthroposophi-
sche Heilpädagogik für viele eine besondere
Anziehungskraft besitzt, weil in ihr ein deutlich und klar
formuliertes Menschenbild bereits vorgefunden wird
— es wurde von Rudolf Steiner formuliert —, ob es
sich auch mit der vorhin betonten Auffassung deckt,

583



das Menschenbild sei andauernd in einem Werde-
prozess begriffen, bleibt dann allerdings eine andere
Frage. Derjenige aber, der sich zu diesem
anthroposophischen Menschenbild bekennen kann,
erfährt in der Tat eine bestimmte Sicherheit für
seinen Alltag, eben gerade deswegen, weil das
Menschenbild als Gesamtschau Gegensätzliches
auszuhalten vermag und dadurch zu neuen psychischen
Energien führt.

Die ausseranthroposophische Heilpädagogik sollte
von dieser Erfahrung lernen. Allgemein würde das
heissen: die Erfahrung des werdenden Menschenbildes

vermag im Menschen ein tief verwurzeltes
Vertrauen zu wecken, indem er der Verunsicherung
angesichts der Widersprüche und Gegensätze eine
innere Sicherheit entgegenzustellen vermag.

Solches Vertrauen kann sich unter anderem darin
äussern, dass wir dem Wesen des Menschen nicht
bloss die Möglichkeit der Weltzerstörung zuschreiben,

sondern — ich sage genauso — die Möglichkeit
der Weltgestaltung.

Dieses Vertrauen dürfte in unserer heutigen Zeit von
besonderer Aktualität sein.

Nun mag Ihnen aufgefallen sein, dass ich bisher nur
wenige Angaben in bezug auf den Inhalt des
Menschenbildes gemacht habe. Das möchte ich jetzt
nachholen. Aber es darf auf keinen Fall jetzt darum
gehen, ein Menschenbild so zu formulieren, dass wir
uns dann anschliessend an diese Tagung auf dieses
Menschenbild einigen und uns verpflichten könnten,
es in die Praxis hineinzutragen. Gerade das
widerspräche ja der Offenheit und würde diese gemeinte,
wohlgemeinte persönliche Modifikation verhindern.
Ich wehre mich gegen eine derartige Einigung und
Verpflichtung, denn in dem Augenblick, da wir das
täten würde doch so leicht ein Kreis von Menschen
geschaffen, die sich zu dieser einen bestimmten
Auffassung als zugehörig fühlen, und das würde unweigerlich

dazu führen, dass die andern, die sich dann
eben nicht dazu bekennen, draussen stehen und eben
noch nicht so weit sind. Man trifft auch kräftigere
Ausdrücke an oder jenes überlegene Lächeln, um
die Draussenstehenden zu bezeichnen und ihnen
klarzumachen, dass sie das eben alles noch nicht so
verstehen.

Eigenartige Scheu — woher kommt sie denn?

Darf man aber an der Aufgabe vorbeigehen, ein
Menschenbild inhaltlich zu formulieren? Man scheint
heute in der Pädagogik und in der Heilpädagogik
eine eigenartige Scheu davor zu haben, denn sehr
leicht wird man dann mit dem Stempel der
Unwissenschaftlichkeit versehen, weil man bloss subjektive

Meinungen vertrete, und darum werde denn
auch gesagt, unsere Tagung sei irgendwie «poetisch».
Ob dahinter nicht auch häufig die Angst vor dem
Bekenntnis zum Menschen steckt?

Ich meine, wir sollten den Mut aufbringen, zu
unserem eigenen Menschenbild zu stehen,

denn dies könnte anderen doch Mut machen, gerade
in einer Zeitepoche, in der das gesamte Erziehungswesen

von ungeheurer Unsicherheit durchzogen ist.
Uebrigens, ich habe an verschiedenen Stellen schon
bereits inhaltlich etwas zu diesem Menschenbild
gesagt, was ich jetzt bloss aufzugreifen habe. Ich sagte,
der Heilpädagoge müsse ein grundsätzlich offenes
Menschenbild haben. Das ist zwar eine formale Aussage.

Hinter ihr verbirgt sich aber eine inhaltliche:
Der Mensch ist ein offenes Wesen, welches in bezug
auf die ihn umgebende Welt in einem wechselseitigen
Austausch von Eindrücken und Ausdrucksmöglichkeiten

steht. Ich sagte, das Menschenbild müsse
wandelbar und veränderbar bleiben. Die entsprechende

inhaltliche Angabe lautet: Der Mensch ist in
seinem Wesen grundsätzlich verwandelbar und
veränderbar. In welcher Richtung er sich verändert, ob
in einer stetig aufwärts steigenden Linie im Hinblick
auf eine allmähliche Vervollkommnung oder aber in
eine abwärts führende, d. h. in einem stetigen Abbau
begriffenen Weise, das ist damit nicht gesagt. Doch
müssen wir beides, den Aufbau und den Abbau mit
in unser Menschenbild hereinnehmen.

Die dritte Aussage ist ja zum Thema unserer Tagung
geworden: Der Mensch steht dauernd Begrenzungen
gegenüber, d. h. doch gleichzeitig, dass er nie jene
Ganzheit verwirklicht, von der er träumt. Damit ist
aber etwas zum Ausdruck gebracht, was
weittragende Konsequenzen hat, denn es bedeutet, dass
der Mensch angewiesen ist auf etwas, was ihm von
aussen zukommt, auf etwas also, was nicht in seinem
Innern vorgefunden wird. Auf der Ebene der
sozialen Bezogenheit heisst das:

Der Mensch ist auf die Zuwendung des andern
angewiesen.

Diese Aussage kann nur dann bestehen bleiben,
wenn zugleich die Möglichkeit mitgedacht wird, dass
sich der Mensch auch dem andern zuwenden kann.
Zuwendungsbereitschaft und Zuwendungsbedürftigkeit

sind daher die inhaltlichen Angaben dieses
Menschenbildes.

Das ist meines Erachtens die Struktur des Menschenbildes,

welches eine heilpädagogische Tätigkeit zu
tragen vermag,

denn darin ist jeder Mensch eingeschlossen, der
Schwerstbehinderte, der alte Chronischkranke, der
Sterbende —, all jene also, von denen wir sagen,
sie befänden sich an der Grenze des Menschlichen
oder in der Grenzzone des Menschseins.

Hier liegt das Verbindende, nach welchem die
anthropologische Betrachtungsweise Ausschau hält.

Wenn man ein derartiges Menschenbild gelten lassen
will, dann muss man sich aber der Konsequenzen be-
wusst sein, denn es widerspricht dem heute gängigen
Bild, welches den Menschen als intaktes, sich selbst
genügendes, aus sich selbst heraus sich befreiendes,
autarkes, autonomes Wesen bezeichnet, oder wie die
Begriffe auch immer lauten mögen, welche den

584



Hochmut des Menschen bezeichnen, und an seine
Stelle tritt der Mensch als ergänzungsbedürftiges, als
begrenztes, auf ein Du angewiesenes und
hilfsbedürftiges Wesen.

Nur so wird der Behinderte in das Gesunde
hereingeholt, nein, wird der Nichtbehinderte in
seinen eigenen Behinderungen und Begrenzungen
wirklich ernst genommen. Erst da hört die Grenze
zur Unterscheidung von Gesundheit und Krankheit,
Behinderung und Nichtbehinderung auf. Es wird in
diesem Jahr häufig von der Forderung gesprochen,
man müsse sich mit dem Behinderten solidarisieren.
Ich weiss nicht, wie dies zu geschehen hat, ausser ich
bekenne mich zu einem Menschenbild, das nun so
gefasst ist, dass ich in mir selber die Behinderung
anerkenne und sie als eine Form der Begrenzung
auffasse. Damit stosse ich aber an die Grenze der
anthropologischen Aussage.

Nicht zu fassendes Geheimnis der Grenze

Zum Schluss noch ein Wort zum Geheimnis der
Grenze und zum Begrenztsein des Menschen. Ist es
das hinter der Grenze Liegende, was in den alten
Menschen trägt? Was macht den Menschen
menschlich und welchen Begriff wählen Sie, um das
zu bezeichnen? Ist es der Kern der Person, der
Existenzkern, die Durchgangsschwelle zum Ueber-
sinnlichen, zum Transzendenten, ist es für Sie das
Göttliche? Ist für Sie der eigentliche Mensch der un¬

sterbliche Fremdling? Hinter jedem dieser Begriffe
steckt eine persönliche Entscheidung. Oder, wenn
wir sagen, der schwerstbehinderte Mensch lebt an
der Grenze des Menschlichen, was liegt denn jenseits
der Grenze? Ist es für Sie die göttliche Sphäre, die
göttliche Verheissung, das Nichts, das Geistige, das
Absolute, der Aufenthaltsort des unsterblichen
Fremdlings? Daraus lässt sich folgern, dass jedes
Menschenbild eine Ebene aufweist, wo allgemeingültige

Aussagen versagen müssen, wo sie nur noch
aufgrund persönlicher Wertsetzung und persönlicher
Entscheidung möglich sind. Jedes Menschenbild trägt
daher etwas Bekenntnishaftes in sich. Ohne eine
derartige Grundentscheidung bliebe es an der
Oberfläche. Bollnow sagt einmal, jedes Reden vom
Menschen habe transzendental-philosophischen Charakter.

Auf dieses Bekenntnis kann man wohl hinweisen,
denn geleistet werden muss es von jedem einzelnen.

Meine heilpädagogische Tätigkeit hat mich
genötigt, zu dieser Ebene der Aussagen vorzustossen.
Ich habe dabei erfahren, dass gerade durch sie neue
Energien wach geworden sind.

Ich habe in bezug auf die Wissenschaftlichkeit der
Heilpädagogik keine besonderen Ansprüche. Es ist
mir gleichgültig, ob ich von den anderen als
Wissenschaftler bezeichnet werde oder ob ich da in Luzern
bloss an einer «poetischen» Tagung teilnehme. Was
mir aber nicht gleichgültig ist, ob das, was ich hier
denke, was ich hier vertrete, und dann morgen
verwirkliche, ob das die Lebensqualität der zu betreuenden

Kinder wirklich erhöht.

Heinz Bollinger:

Notizen im Dezember

Jetzt wissen wir, was wir brauchen! «Wir brauchen
einen neuen Geist», sagte -der Genfer Stadtrat Guy-
Oliver Segond. Doch wo nehmen und nicht stehlen?
Bei der Präsentation der von der Eidg. Kommission
für Jugendfragen ausgearbeiteten «Stichworte zum
Dialog mit der Jugend» erklärte Kommissionspräsident

Segond vor der Presse, wir bräuchten kein Konzept

für eine neue Jugendpolitik, sondern eben diesen
neuen Geist und eine andere Lebenshaltung, die es
den Jungen ermögliche, «nicht nur jemand zu werden,

sondern vielmehr auch jemand zu sein». Was
immer man sich darunter vorstellen will: Im
allgemeinen haben die «Stichworte» verdientermassen
eher (gemässigte) Zustimmung gefunden und in der
schweizerischen Oeffentlichkeit nicht soviel Aufsehen

erregt wie die ein Jahr zuvor erschienenen «Thesen».

Freilich, wie sollen wir Erwachsenen zu dem neuen
Geist kommen, wo sollen wir ihn anfordern? Etwa

beim Bundesrat, bei den Hochschulen oder den
Kirchen? Sollen wir vielleicht auf die Strasse gehen und
demonstrieren, wie man neuerdings in Europa ringsum

für den Frieden demonstriert? Haben wir ein
Recht darauf, ihn zu bekommen, weil wir, so die
Experten, ihn doch brauchen?

Der Fragen sind viele. Sie bleiben offen. Vielleicht —
wenn wir's nicht verlernt hätten — könnten, vielleicht
müssten wir um ihn bitten. Bitten? Bitten — jaja, aber
wie? Aber wo? Aber wen?

*

Bald geht dieses Jahr zur Neige, bald wird es zu den
Akten gelegt. Finis, vorbei, ausgestanden, vergessen.
Vorbei ist vorbei, numquam reparabile. Teils fühle
ich mich bedrückt, teils erleichtert. Spätere Generationen,

welche in den Akten blättern, werden aus der
Distanz, die sie haben, in dem uns verwirrenden
Geschehen der letzten Monate und Jahre vielleicht eher

585


	Die Funktion des Menschenbildes in der Heilpädagogik

