Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 52 (1981)

Heft: 12

Artikel: Die Funktion des Menschenbildes in der Heilpadagogik
Autor: Siegenthaler, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-811878

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-811878
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

€ Das Problem spitzt sich zu bei den Fillen extre-
mer Behinderung, die unsere Gesellschaft als uner-
ziehbar aufzugeben und als Pflegefille zu behandeln
bereit ist. Damit wiirde diesen Menschen das Recht
auf Menschsein abgesprochen, und es gilt mit aller
Entschiedenheit, dass auch der Schwerstbehinderte
ein Recht hat, als Mensch angenommen zu werden,
und das heisst zugleich, dass er ein Recht auf Erzie-
hung hat. Das Recht auf Erziehung muss als ein
elementares Menschenrecht nach wie vor anerkannt
werden.

e Obgleich es eigentlich nicht mehr zu unserem
Thema gehort: Es gilt nicht nur der Moorsche Satz,
dass alle Heilpadagogik Piadagogik sei, sondern es
gilt auch die Umkehrung, dass alle Padagogik, auch
die sogenannte Normalpéadagogik, zugleich Heilpad-

Hermann Siegenthaler, Ziirich:

agogik ist, und dass in unserer, immer komplizierter
werdenden Welt, die immer mehr zu Fehlentwicklun-
gen fiihrt, dass in unseren heutigen Lebensverhéltnis-
sen es immer wichtiger wird, dass jeder Lehrer
iiberhaupt eine gewisse FErfahrung, eine gewisse
Kenntnis der Heilpadagogik erwirbt. Ich zitiere
nochmals Mdckel: «In jeder Pddagogik ist auch Heil-
padagogik enthalten. Heilpddagogik macht nur einen
allgemein giiltigen Aspekt der Pidagogik aus...
Diese hat immer wieder von der Heilpddagogik zu
lernen». Und wenn ich personlich noch eine Bemer-
kung hinzufiigen darf, scheint es mir verkehrt, die
Ausbildung der Heilpddagogen von der Ausbildung
der allgemeinen Lehrerbildung zu trennen. Ich ware
der Meinung, dass jeder Lehrer, ganz gleich welcher
Schulform, auch eine gewisse Kenntnis der Heilpad-
agogik haben sollte.

Die Funktion des Menschenbildes in der Heilpadagogik

Mit dem Begriff Menschenbild meine ich die Ge-
samtschau dessen, was ich hinsichtlich meines
Wesens denke, fiihle, ahne, wiinsche. Wenn es jetzt
darum geht, diese Gesamtschau des menschlichen
Wesens in bezug zu setzen zur Heilpddagogik, dann
bin ich gendtigt, einen Riickblick in die vergangenen
Jahrzehnte zu tun. Dabei stiitze ich mich auf den
Satz von Paul Moor, Heilpddagogik sei Padagogik
und nichts anderes. Versucht man, diesen Satz wirk-
lich ernstzunehmen wund nicht bloss in der
praktischen Titigkeit, sondern auch in der Theorie
zu verwirklichen, dann miisste man doch Pddagogik
und Heilpddagogik in ihrer dauernden Entsprechung
oder gegenseitigen Ergdnzung sehen, wie das im
Vortrag von Otto Friedrich Bollnow geschehen ist.
Dass diese Sicht aber nicht allgemein iiblich ist, zeigt
die Riickschau in die vergangenen Jahrzehnte der
Heilpddagogik deutlich.

Ich greife als Beispiel diese Frage auf: Wie ist die
Frage nach dem Menschen in Péadagogik und
Heilpadagogik gestellt und wahrgenommen worden?
Da stehen wir zundchst vor der Tatsache, dass die
Frage nach dem Menschen in unserem Jahrhundert
mit einer eigentiimlichen, einzigartigen Intensitét
aufgebrochen ist. Und zwar hat der Aufbruch alle
Humanwissenschaften erfasst. Es wiirde zu weit
fiihren, wenn ich Griinde fiir diesen Aufbruch erldu-
tern wollte. Nur das eine: Offensichtlich musste
durch die Erschiitterungen, die unser Jahrhundert
erlebt hat und vor deren weiteren ungeheuren
Moglichkeiten wir heute stehen, ein bisher selbstver-
stindliches und als sicher geglaubtes Verstdndnis
vom Menschen aufgegeben werden. Und an dessen
Stelle traten Zweifel und eine brennende Frage, von
der wir Heutigen annehmen, dass sie das einzige Ver-
lassliche sei. Nicht die Antwort scheint entscheidend,
sondern die Frage. Wir seien jenes Wesen, welches
sich mit der Frage nach sich selbst begniigen muss,

weil keine noch so umfassende Antwort befriedigend
und zufriedenstellend sein kann.

In diesem gewaltigen Fragestrom steht die Pddagogik

Innerhalb dieses gewaltigen Fragestromes in unserem
Jahrhundert steht auch die Padagogik. In ihr hat
nach dem Zweiten Weltkrieg, als eine massive Ver-
unsicherung und eine massive Ratlosigkeit im er-
zieherischen Denken und Handeln herrschten, die
Frage nach dem Wesen des Menschen hinsichtlich
seiner Erziehung Eingang gefunden. Zu den
wichtigsten Vertretern dieses neuen Fragens der
Pddagogik gehort Otto Friedrich Bollnow. Es waren
Impulse, die vor allem durch die Betrachtungsweise
zustand kam, wie sie Jahrzehnte zuvor in der
philosophischen Anthropologie entstanden waren.
Bollnow hat diese Werkmethode, die er als anthro-
pologische Betrachtungsweise bezeichnet, in die Péad-
agogik iibertragen.

Seit ungefdhr zu Beginn der sechziger Jahre kennen
wir die sogenannte piddagogische Anthropologie. Sie
ist ein wichtiger Zweig innerhalb der neuzeitlichen
Pidagogik und sie bildet meines Erachtens ein
Gegengewicht gegeniiber der empirisch-sozialwissen-
schaftlich ausgerichteten Erziehungswissenschaft.
Die Frage der padagogischen Anthropologie, die ich
in Anlehnung an Bollnow formuliere, lautet:

Wie muss das Wesen des Menschen verstanden
werden, wenn ich die Erziehbarkeit in meinem
Verstindnis als sinnvolles und notwendiges Glied
begreifen will?

Und wie muss Erziehung verstanden werden, wenn
sie als eine Erscheinung aufgefasst werden soll, die
diesem Wesen entspricht?

579



Von dieser Fragestellung sind im letzten Jahrzehnt
ungeheure Impulse in das péadagogische Denken
gekommen. Wenn nicht alle Anzeichen der
gegenwirtigen Zeit triigen, scheint es, als wiirde
diese Betrachtungsweise in der ndchsten Zukunft
noch grosseren Einfluss haben. Wenn der Satz
zutrifft, Heilpadagogik sei Pddagogik und nichts
anderes, dann wire zu erwarten, dass das anthropolo-
gische Fragen auch in der Heilpddagogik zu den-
selben Impulsen gefiihrt hitte, so dass wir so etwas
wie eine heilpiddagogische Anthropologie vorfinden
konnten. Schon dass ich in der Moglichkeitsform
spreche, verrdt Thnen, dass dieses nicht der Fall ist.
In der Tat finden wir eine der p#dagogischen
Anthropologie vergleichbare Tendenz in der Heil-
padagogik nicht oder bloss in vagen Ansdtzen. Ich
will dieser Tatsache etwas nachgehen.

Lisst man sich zunédchst leiten vom Begriff Anthro-
pologie — Anthropos heisst der Mensch, Anthropo-
logie die Lehre vom Menschen, die philosophische
Anthropologie ist also die philosophische Lehre vom
Menschen — dann muss auffallen, dass der
Begriff im Jahre 1967 gleich in zwei Arbeiten vorzu-
finden ist. Eduard Montalta hat im Handbuch der
Heilpddagogik seinen Artikel unter dem Titel
«Grundlagen und systematische Ansdtze zu einer
Theorie der Heimerziehung» mit dem Abschnitt
«Anthropologische Grundlegung» eingeleitet. Darin
klart er wesentliche Merkmale des Menschenbildes,
welches dem Helfen als einer heilpddagogischen
Aufgabe zugrunde gelegt werden miisse. Und im
selben Jahr erschien in Hamburg ein Sammelband
mit verschiedenen Referaten, worin Bleidicks Auf-
satz «Das behinderte Kind in anthropologischer
Sicht» zu finden ist. Darin beschreibt er die Auf-
gabenstellung, welche der anthropologischen
Denkweise innerhalb der Behindertenpadagogik
zufalle. Diesen Ansatz hat er 1972 in seinem grossen
Werk «Padagogik der Behinderten» weitergefiihrt,
aber als Exkurs bezeichnet und ihm den Titel gege-
ben «Entwurf einer Anthropologie des Behinderten
und seiner Erziehung». Neben diesen beiden Vertre-
tern sind bloss vereinzelte Aufsdtze im Verlaufe der
siebziger Jahre zu finden, was im Vergleich zur Flut
an entsprechenden Titeln in der Pddagogik sich sehr
sparlich ausnimmt. Bevor wir dies aber beklagen,
miissen wir einen andern Zusammenhang aufgreifen.

Seit Hanselmann: die Frage nach dem Menschenbild

Wenn auch eine heilpddagogische Anthropologie mit
klarer Aufgabenstellung fehlt, durchzieht doch die
Frage nach dem Menschenbild die Heilpddagogik
seit Hanselmann, und deutlich tritt sie in den Ueber-
legungen zum Sinn des behinderten Lebens oder des
Lebens iiberhaupt, zum Sinn der heilpddagogischen
Aufgabe zutage. Und in ganz entschiedener und ein-
driicklicher Weise bricht diese Frage im Gesamtwerk
von Paul Moor durch. Er hat, wie ich das spiter
noch zeigen werde, den Begriff «Antropologie»
eigenartig sparsam, und wie es mir scheinen will, mit
einer eigentiimlichen Vorsicht verwendet. Ich habe
im Todesjahr von Moor auf seine anthropologische
Denkweise hingewiesen und damals die Behauptung

580

aufgestellt, seine Heilpddagogik sei im Grunde eine
Anthropologie und nur von ihr her verstehbar.
Es besteht kein Zweifel, dass Moor sich mit der ge-
samten existenz-philosophischen Anthropologie, mit
der Anthropologie der dialektischen Theologie und
der philosophischen Anthropologie auseinanderge-
setzt hat. Auf meine Frage, warum bei ihm denn die
Hinweise auf die pddagogische Anthropologie
fehlten, obschon er Bollnow kannte, sagte er mir
wenige Jahre vor seinem Tod, er hitte hierzu die
gesamte  entsprechende  Literatur lesen und
verarbeiten miissen, und dafiir habe ihm die Zeit und
Lust gefehlt. Denn, wie viele von Thnen wissen, hat
er ja vier Jahre vor dem Tod sich an die Ueberset-
zung des Matthdus-Evangelium gesetzt.

Was geht aus dieser knappen geschichtlichen Riick-
schau hervor? Die Frage nach dem Wesen des Men-
schen und dem Menschenbild ist in der Heil-
padagogik immer von der inhaltlichen Seite her auf-
genommen worden und durchzieht vor allem die
Schweizer Heilpadagogik, ohne dass der Anthropolo-
giebegriff und die entsprechende Betrachtungsweise
ausdriicklich betont werden. Das lasst sich auch im
Hauptwerk von Emil E. Kobi nachweisen. Wie war
es aber moglich, dass die Impulse der allgemeinen
Padagogik nicht zu einer eigentlichen und aus-
driicklichen heilpddagogischen Antropologie mit
klarer Aufgabenstellung getiihrt haben?

Ich wage, zur Beantwortung dieser Frage eine
Vermutung auszusprechen, die hier bloss als
Denkanstoss gedacht werden soll. Vielleicht unterlie-
gen wir Heilpadagogen immer wieder der Gefahr,
von der Behinderung, von der Schddigung fasziniert
zu sein, und dabei vergessen wir das Menschsein
dessen, der behindert und geschédigt ist. Ein Hinweis
fiir die Richtigkeit dieser Annahme scheint mir
immer wieder das deutliche Bestreben zu sein, die
medizinische Diagnose kennen wund sich auf
psychologisch fassbare Kriterien abstiitzen zu wollen.

Liegt darin nicht ein Zeichen dafiir, dass sich die
Heilpddagogik, trotz allen Beteuerungen, immer
noch zu sehr an das naturwissenschaftliche
Denken und an die Psychologie anlehnt, statt an
die Pddagogik?

Und da stehen wir vor der Bedeutung der Thematik
unserer Tagung, die ja im Grunde genommen das
fortsetzt, was vor einem Jahr an der HPS-Tagung in
Luzern begonnen worden ist, dem Menschenbild in
der Heilpddagogik. Es geht ndmlich darum, die
anthropologische Betrachtungsweise nach ihren
Moglichkeiten fiir die Heilpddagogik zu befragen und
wenn moglich, zum Aufbau einer heilpddagogischen
Anthropologie  vorzudringen.  Vielleicht  wire
dadurch ein Weg gefunden, eine deutlichere Annihe-
rung an die Pddagogik zu finden, und vielleicht wire
das ein Gegengewicht zur empirisch-sozialwissen-
schaftlich ausgerichteten Sonderpddagogik. Unter
diesen Perspektiven greife ich jetzt die Frage nach
dem Menschenbild des Heilpdadagogen auf und
mochte dann in einem abschliessenden Kapitel die
Aufgaben einer heilpadagogischen Anthropologie
knapp umreissen.



Verein fiir Schweizerisches Heimwesen VSA

Neu erschienen:

Heim-Verzeichnis 1981

Innert weniger als zwei Jahren war das 1979 im VSA-Verlag erstmals erschienene Verzeichnis der
Heime fiir erziehungsschwierige Kinder und Jugendliche (welches den Heimkatalog von 1976 abge-
[6st hatte) vergriffen. In der lebhaften Nachfrage liess sich erkennen, wie sehr dieses Verzeichnis
den einweisenden Instanzen (Versorgern) als Hilfsmittel zur ersten Information willkommen war.

Die zweite Auflage des Heimverzeichnisses ist jetzt erschienen. Am Zustandekommen sind das Pad-
agogische Institut der Universitat Ziirich, Fachbereich Sozialpadagogik, und der Schweizerische
Verband flir erziehungsschwierige Kinder und Jugendliche (SVE) mitbeteiligt. Die Angaben, die in
der zweiten Auflage des Verzeichnisses enthalten sind, stiitzen sich auf das Ergebnis einer bei den
Heimen durchgeflihrten neuen Erhebung.

Das Resultat dieser neuen Umfrage liess bloss vereinzelte Aenderungen und Anpassungen nicht zu,
sondern machte eine vollige Ueberarbeitung und zudem eine Erweiterung des Verzeichnisses notig.
Deshalb kénnen nun auch nicht nur einzelne Nachtrage bestellt werden. Das Verzeichnis wird den
Benltitzern lediglich dann von Nutzen sein, wenn der ganze Inhalt der zweiten Auflage bezogen wird.

In der &ausseren Form unterscheidet sich die zweite Auflage jedoch nicht von der ersten:
Format A5, Loseblatt-System, durch Register nach Kantonen geordnet, solider gelber Ordner
mit Aufdruck. Das Verzeichnis beruht auf der Selbstdarstellung von 146 Heimen nach vorge-
gebenem Raster. Auf je zwei Seiten sind flir jedes Heim Tréager, Aufsichtsstelle, Leitung, Platz-
zahl, organisatorische Gliederung, padagogisches Konzept und Schulungsméglichkeiten ge-
nannt.

Die Angaben zu den in alphabetischer Reihenfolge eingereihten Heimen erméglichen dem Beniitzer
des Verzeichnisses 1981 einen raschen Ueberblick. Es kann jetzt beim Sekretariat VSA mit und/oder
ohne Ordner bestellt werden.

Bestellschein  Heimverzeichnis 1981

Wir bestellen hiermit

............ Exemplar(e) des Heimverzeichnisses 81 mit Ordner, Register und Inhalt zum Preis von Fran-
ken 40.— (exkl. Porto und Verpackung).

............ Exemplar(e) des Heimverzeichnisses 81 ohne Ordner und Register, Inhalt bandiert, zum Preis
von Fr. 30.— (exkl. Porto und Verpackung). :

Name, Vorname

Adresse, PLZ, Ort

Bitte senden an das Sekretariat VSA, Verlagsabteilung, Seegartenstrasse 2, 8008 Ziirich.

581



Das Menschenbild — ein Vorverstindnis

Es ist fiir viele selbstversténdlich, dass jedes Reden
vom Menschen auf einem vorausgesetzten Vorver-
stdndnis beruht, welches Bollnow schlicht und ein-
fach als Menschenbild bezeichnet. Es ist meist
unausgesprochen, man kann auch sagen, in der Um-
gangssprache, es sei eine Hinterkopftheorie, die
unausgesprochen bleibt. Doch durchzieht und pragt
das Reden vom Menschen und das Handeln in bezug
auf den Menschen dieses Menschenbild. Jedenfalls:
das Bild scheint fiir Einwirkungen von aussen zu-
gdnglich zu sein. Zum Beispiel weiss die heutige
Werbepsychologie, dass sie uns bloss ein bestimmtes
Menschenbild vorlegen muss, um uns fiir ihre
Zwecke zu gewinnen, und es weiss jedes politische
System, dass iiber die Einwirkungen auf das Men-
schenbild die Massen filir bestimmte Zwecke
mobilisiert werden kénnen. Da brauchte man doch
bloss die Kritiken fiir das Bild eines lebenswerten
Lebens zu verbreiten, und schon machte man mit der
Vernichtung des unwerten Lebens ernst.

Das sind meines Erachtens Griinde, warum es
dringend notwendig ist, sich iiber das Menschenbild
in Pddagogik und Heilpddagogik Klarheit zu
verschaffen. Moglicherweise konnten neue Impulse
auch in unser praktisches Handeln einfliessen.

Doch ergeben sich, wenn man nach dem eigenen
Menschenbild Ausschau hilt, erhebliche Schwie-
rigkeiten und Probleme, denn, wie komme ich in
diese Schicht meines eigenen Verstindnisses? Wie
kann ich mich in meinem Wesen nicht bloss in
meinem psychologisch fassbaren besonderen Merk-
malen verstehen? Ja, was ist denn Wesen des Men-
schen, was ist mein Wesen? Ich lege auf diese Fragen
zwei Hinweise bereit, die einen Weg zu versprechen
scheinen, zu bestimmten Antworten zu gelangen. Es
handelt sich um zwei gedankliche Experimente, die
ich Sie bitte, jetzt nachzuvollziehen.

Streichen Sie einmal in Threm Selbstverstindnis und
all dem, was Sie wissen iiber sich, das weg, was Sie von
Ihren Kindern unterscheidet, mit denen Sie es in der
Praxis zu tun haben: Ihr Alter, Ihre Geschlechtszuge-
horigkeit, Thre Wertsetzung, die Intelligenz, Ihre
Gemiitstiefe, Ihre Uebersicht iiber die Welt, den
Lebensalltag, Thr Geniessenkonnen, Thr Lernen usw.
Was bleibt da zuletzt noch iibrig, wenn Sie das alles
wegstreichen? Doch gerade das, was uns miteinander
verbindet — vielleicht ist das unser Wesen. Oder
iiberlegen Sie sich, wie Sie Kinder, mit denen Sie es
zu tun haben in Ihrer Heilpddagogik, vor Angriffen
schiitzen wollen, wenn ihnen lebensunwertes Leben
zugeschrieben wird und wenn die entsprechenden
Konsequenzen drohen. Wie wiirden Sie das Leben
Ihrer behinderten Kinder verteidigen, wenn es nach
unseren Begriffen auch schwerstbehindertes Leben
ist? Welche Begriffe wiirden Sie dazu wihlen? Ich
glaube, die Aussagen die aufgrund dieser beiden
Denkexperimente zustande kommen, beriihren
wenigstens das, was unser Menschenbild ausmacht.
Aber da ergeben sich doch gleich verschiedene
Probleme und Gefahren. Ich will ihnen unter zwei
Aspekten nachgehen.

582

Was heisst: ein offenes Menschenbild?

Liegt nicht bereits eine Gefahr darin, dass wir all
das, was wir als unser Wesen erahnen und in
einzelnen Aspekten auch wirklich zu erkennen glau-
ben, als Bild zu bezeichnen? Mit dem Begriff «Bild»
meinen wir doch in der Regel das formaldurch-
dachte und gestaltete Bild eines Kiinstlers, oder wir
bezeichnen damit eine innere Vorstellung, also
innere Bilder. Jedes Bild aber trdgt die Gefahr in
sich, als solches zu erstarren, indem es in einem
Rahmen einpassend so zu bleiben hat, wie es eben
gerade ist. Und damit schliesst es sich ab, und ist zu
keiner Verwandlung weder fdhig noch dazu bereit.
Wir sprechen dann von einem geschlossenen
Menschenbild. Diese Gefahr hat viele Denker
unseres Jahrhunderts davor zuriickgehalten, und
unter ihnen eben wohl auch Paul Moor, die
philosophische ~ Anthropologie als eigenstdndige
philosophische Disziplin darzustellen, weil sie die
Gefahr der Bildhaftigkeit und der Erstarrung ahnen.
Angesichts dieser Gefahr hat Bollnow einmal betont,
es gehe doch um die Bildlosigkeit des Menschen.
Was damit gemeint ist, ist wohl das Gegenteil der
Geschlossenheit, ndmlich die Offenheit. Was will das
aber konkret heissen? Ein offenes Menschenbild? Es
fordert wohl dazu auf, sich auf die Meinung abzu-
stiitzen, dass der Mensch in seinem Wesen weit mehr
ist als er zu erahnen und von sich selbst zu wissen in
der Lage ist.

Aber nicht bloss die Tatsache der eigenen Be-
grenztheit gehort zu unserem Wesen, sondern dar-
iiber hinaus auch das, was wir nicht wissen und nicht
als' Ahnung formulieren konnen. Ich meine damit das
Geheimnis, das Unfassbare, das hinter, unter oder
iiber all dem liegt, was wir von uns wissen. Das, was
auf der andern Seite der Begrenzung angenommen
werden kann. Freilich, ob wir dieses Geheimnis auch
wirklich auszuhalten in der Lage sind, das ist eine
andere Frage. Doch sie entscheidet letzlich iiber
unser Leben und Handeln. Wir haben uns in der heil-
padagogischen Fachsprache angeeignet, in bezug auf
die Forderung der Behinderten von offen geblieb-
nen Moglichkeiten zu sprechen. Der Ausdruck
stammt von Heinz Bach. Dieser Ausdruck ist nur
dann sinnvoll und brauchbar, wenn er auf einem
Menschenbild beruht, das in der eben besprochenen
Weise von der grundsétzlichen Offenheit getragen ist
und das heisst, von der Anerkennung des Geheim-
nisses. Wenn man es nicht anerkennt, darf man den
Begriff «offen gebliebene Moglichkeiten» in unserer
Fachsprache nicht brauchen.

Der zweite Aspekt steht mit diesem ersten in engem
Zusammenhang und ist vielleicht gleichzeitig ein
Grund, weshalb unser Menschenbild so leicht zu er-
starren droht.

Das unausgesprochene Menschenbild liegt eben nicht
in uns, wie wir dies von den Archetypen im Sinne der
psychologische Psychologie annehmen, es ist nicht in
uns, sondern es wird. Lige es in uns vor, dann wére
es uns gestattet, es auch zu finden und zur Dar-
stellung zu bringen. Gerade weil diese Meinung
leichter zu ertragen ist als die Auffassung der Offen-



heit, droht die Gefahr der Erstarrung. Der Anspruch
an uns ware weniger gewaltig und er entsprache eher
unserer Tragheit und der Unféahigkeit, das Geheimnis
zu ertragen. In Wirklichkeit steht es aber anders.

Unser  Menschenbild ist einer dauernden
Wandlung unterworfen und 15st sich im Verlaufe
der Auseinandersetzungen mit alltiglichen Aufga-
ben und Begebenheiten aus dem Nebel der blossen
Ahnung heraus.

Es zeichnet sich dann in vagen Konturen etwas ab,
die hie und da deutlicher hervortreten, meist aber
wieder im Unklaren verschwinden.

Ich bin bei Paul Moor auf eine Stelle gestossen, die
ich lange Zeit nicht verstand. Es gehe ihm — er
schreibt es bezeichnenderweise im Vorwort zur Heil-
padagogischen Psychologie — es gehe ihm nicht um
ein fertiges, sondern um ein werdendes Menschen-
bild, darum dass jeder zu seiner eigenen Anthropolo-
gie gelange auf einem Weg des langsamen Reifens.
Mit diesen Hinweisen scheint mir zweierlei gemeint
zu sein: dass sich in uns Heilpadagogen — von uns
sprechen wir ja — dieses werdende eigene Men-
schenbild entwickelt und entfaltet und dass der Heil-
pddagoge sich selbst als ein dauernd Werdender, d. h.
sich als dauernd Verwandelnder zu begreifen
beginne. Erst diese beiden Aspekte machen gemein-
sam jene Lebendigkeit aus, die fiir den praktischen
Alltag tragfahig ist.

Haben wir auch nur annahernd diese Dynamik erfah-
ren, die Dynamik des eigenen Werdens und des
Werdens unseres eigenen Menschenbildes, dann
miissen wir unsere bisherigen Begriffe der heil-
padagogischen Fachsprache von ihr her prégen las-
sen. Aus diesem dynamischen Menschenbild muss
sich zwangsldufig eine Haltung ergeben, die nichts,
aber auch gar nichts, was vom Kind uns entgegen-
kommt, und sei es noch so abwegig, noch so
schwerstbehindert, in der Norm véllig unangepasst,
nichts darf dann als abgeschlossen betrachtet
werden. Es muss sich zum Beispiel grundlegend der
Begriff «Behinderung» davon prigen lassen.

Behinderung, gleichgiiltig welche Diagnostik da-
hintersteckt, darf nicht als unverdnderbarer Status
aufgefasst werden, sondern auch sie bleibt grund-
satzlich verwandelbar und ist veriinderbar, ist fiir
Einwirkungen von aussen und von innen offen.

Erst auf dieser Grundlage ist es iiberhaupt sinnvoll,
mit heilpddagogischer Absicht sich dem behinderten
Menschen zuzuwenden.

Lohnt sich der Weg des langsamen Reifens?

Unter diesen Voraussetzungen kann es uns jetzt ge-
lingen, einer weiteren Fragestellung nachzugehen.
Gerade von der praktischen Arbeit aus kann man oft
einer Versuchung kaum widerstehen, die sich etwa in
die Frage kleidet: Lohnt es sich denn iiberhaupt,
diesen Weg des langsamen Reifens auszuhalten und
sich mit dem dauernd werdenden Menschenbild zu-

friedenzugeben, wo sich doch unsere Sehnsucht weit
mehr nach sicheren Grundlagen im eigenen Innern
richtet? Diese Frage, die vielleicht zu sehr nach bloss
personlicher Anfechtung klingt, kann ich in eine
allgemeinere Form abwandeln: Welches ist denn die
Funktion des Menschenbildes fiir den Heilpddago-
gen? Ich will auf diese Frage meine Antwort geben.
Wo immer wir den Menschen in Situationen
beobachten, féllt auf, dass er all den Gegensitzen,
den Widerspriichen, den unzdhligen Ungereimthei-
ten etwas entgegen zu halten bemiiht ist, welches ihn
beféhigt, das Ungeloste und Unlosbare einiger-
massen auszuhalten und durchzustehen. Ich denke da
an die Fiille von Informationen, die tdglich aus aller
Welt auf uns eintreffen und denen wir doch ret-
tungslos ausgeliefert sind, denn wir spiliren doch
gleichzeitig, dass wir als Einzelwesen das Weltge-
schehen nicht umzulenken vermogen. Wie gelingt es,
diese Widerspriiche und das Absurde, das sich hinter
ihnen aufzutun scheint, auszuhalten? Doch nur, wenn
es uns gelingt, sie in einen grosseren Zusammenhang
hineinzustellen, den wir personlich stiften miissen.
Wir versuchen zum Beispiel, das Kriegsgeschehen
bestimmter Lidnder aus der geschichtlichen
Entwicklung heraus zu verstehen. Wir haben ein
Empfinden fiir die zeitlichen Ablidufe, die sich iiber
die Jahrhunderte erstrecken und Auswirkungen auf
die Gegenwart haben, zugleich versuchen wir sie
einzubauen in eine mogliche zukiinftige Entwicklung,
oder aber wir bauen die Widerspriiche ein in eine ge-
glaubte ganzheitliche Wirklichkeit, von welcher die
hier und jetzt erfahrene Wirklichkeit nur ein kurzer
Abschnitt ist — gemeint ist die religiose Einstellung.
Aus anthropologischer Sicht ist diese religiose
Einstellung der Versuch, Einheit und Ganzheit zu
stiften und sich selbst damit zu sichern.

Bezogen auf die Beschaftigung mit Menschen in der
Heilpadagogik, vermag unser Menschenbild nun
diese Funktion zu iibernehmen. Selbstverstindlich
héngt es mit unserem Weltbild zusammen oder ist
gar mit ihm eins. Wichtig aber scheint mir, dass
Welt- und Menschenbild Ausdruck unseres Empfin-
dens, Einheit fiir die Ganzheit, fiir Zusammenschau
und Gesamtschau sind. Wie anders vermochten wir
in der heilpddagogischen Téatigkeit auf die Dauer zu
bestehen, ohne auf all dieses Fremde und Andersar-
tige, welches sich unserem rationalen Erfassen ent-
zieht, eine einheitsstiftende Antwort zu geben? Als
Heilpddagogen stehen wir in der Erfahrung der Be-
grenzung. Sie ist meines Erachtens nur auszuhalten,
wenn es uns gelingt, sie als Impuls aufzugreifen und
die Frage nach dem eigenen Menschenbild zu stellen
und darauf eine Antwort zu geben.

Wenn es einem gelingt, auf diese einheitsstiftende
Funktion des Menschenbildes etwas zu achten,
bemerkt man gleichzeitig, dass Energien aufrichten,
und man sich wieder mit neuem Schwung an die
Bewiltigung der Arbeit heranmacht. Darin liegt be-
griindet, weshalb zum Beispiel die anthroposophi-
sche Heilpadagogik fiir viele eine besondere Anzie-
hungskraft besitzt, weil in ihr ein deutlich und klar
formuliertes Menschenbild bereits vorgefunden wird
— es wurde von Rudolf Steiner formuliert —, ob es
sich auch mit der vorhin betonten Auffassung deckt,

583



das Menschenbild sei andauernd in einem Werde-
prozess begriffen, bleibt dann allerdings eine andere
Frage. Derjenige aber, der sich zu diesem
anthroposophischen Menschenbild bekennen kann,
erfahrt in der Tat eine bestimmte Sicherheit fiir
seinen Alltag, eben gerade deswegen, weil das
Menschenbild als Gesamtschau Gegensitzliches aus-
zuhalten vermag und dadurch zu neuen psychischen
Energien fiihrt.

Die ausseranthroposophische Heilpddagogik sollte
von dieser Erfahrung lernen. Allgemein wiirde das
heissen: die Erfahrung des werdenden Menschen-
bildes vermag im Menschen ein tief verwurzeltes
Vertrauen zu wecken, indem er der Verunsicherung
angesichts der Widerspriiche und Gegensitze eine
innere Sicherheit entgegenzustellen vermag.

Solches Vertrauen kann sich unter anderem darin
daussern, dass wir dem Wesen des Menschen nicht
bloss die Moglichkeit der Weltzerstorung zuschrei-
ben, sondern — ich sage genauso — die Moglich-
keit der Weltgestaltung.

Dieses Vertrauen diirfte in unserer heutigen Zeit von
besonderer Aktualitdt sein.

Nun mag Ihnen aufgefallen sein, dass ich bisher nur
wenige Angaben in bezug auf den Inhalt des Men-
schenbildes gemacht habe. Das mdchte ich jetzt
nachholen. Aber es darf auf keinen Fall jetzt darum
gehen, ein Menschenbild so zu formulieren, dass wir
uns dann anschliessend an diese Tagung auf dieses
Menschenbild einigen und uns verpflichten konnten,
es in die Praxis hineinzutragen. Gerade das wider-
sprache ja der Offenheit und wiirde diese gemeinte,
wohlgemeinte personliche Modifikation verhindern.
Ich wehre mich gegen eine derartige Einigung und
Verpflichtung, denn in dem Augenblick, da wir das
taten wiirde doch so leicht ein Kreis von Menschen
geschaffen, die sich zu dieser einen bestimmten Auf-
fassung als zugehorig flihlen, und das wiirde unwei-
gerlich dazu fiihren, dass die andern, die sich dann
eben nicht dazu bekennen, draussen stehen und eben
noch nicht so weit sind. Man trifft auch kréftigere
Ausdriicke an oder jenes iiberlegene Lacheln, um
die Draussenstehenden zu bezeichnen und ihnen
klarzumachen, dass sie das eben alles noch nicht so
verstehen.

Eigenartige Scheu — woher kommt sie denn?

Darf man aber an der Aufgabe vorbeigehen, ein Men-
schenbild inhaltlich zu formulieren? Man scheint
heute in der Padagogik und in der Heilpddagogik
eine eigenartige Scheu davor zu haben, denn sehr
leicht wird man dann mit dem Stempel der Un-
wissenschaftlichkeit versehen, weil man bloss subjek-
tive Meinungen vertrete, und darum werde denn
auch gesagt, unsere Tagung sei irgendwie «poetisch».
Ob dahinter nicht auch haufig die Angst vor dem
Bekenntnis zum Menschen steckt?

Ich meine, wir sollten den Mut aufbringen, zu un-
serem eigenen Menschenbild zu stehen,

584

denn dies konnte anderen doch Mut machen, gerade
in einer Zeitepoche, in der das gesamte Erziehungs-
wesen von ungeheurer Unsicherheit durchzogen ist.
Uebrigens, ich habe an verschiedenen Stellen schon
bereits inhaltlich etwas zu diesem Menschenbild ge-
sagt, was ich jetzt bloss aufzugreifen habe. Ich sagte,
der Heilpddagoge miisse ein grundsdtzlich offenes
Menschenbild haben. Das ist zwar eine formale Aus-
sage. Hinter ihr verbirgt sich aber eine inhaltliche:
Der Mensch ist ein offenes Wesen, welches in bezug
auf die ihn umgebende Welt in einem wechselseitigen
Austausch von Eindriicken und Ausdrucksmoglich-
keiten steht. Ich sagte, das Menschenbild miisse
wandelbar und verdnderbar bleiben. Die entspre-
chende inhaltliche Angabe lautet: Der Mensch ist in
seinem Wesen grundsdtzlich verwandelbar und ver-
dnderbar. In welcher Richtung er sich verdndert, ob
in einer stetig aufwérts steigenden Linie im Hinblick
auf eine allm#hliche Vervollkommnung oder aber in
eine abwirts fiihrende, d. h. in einem stetigen Abbau
begriffenen Weise, das ist damit nicht gesagt. Doch
miissen wir beides, den Aufbau und den Abbau mit
in unser Menschenbild hereinnehmen.

Die dritte Aussage ist ja zum Thema unserer Tagung
geworden: Der Mensch steht dauernd Begrenzungen
gegeniiber, d. h. doch gleichzeitig, dass er nie jene
Ganzheit verwirklicht, von der er trdumt. Damit ist
aber etwas zum Ausdruck gebracht, was weit-
tragende Konsequenzen hat, denn es bedeutet, dass
der Mensch angewiesen ist auf etwas, was ithm von
aussen zukommt, auf etwas also, was nicht in seinem
Innern vorgefunden wird. Auf der Ebene der
sozialen Bezogenheit heisst das:

Der Mensch ist auf die Zuwendung des andern
angewiesen.

Diese Aussage kann nur dann bestehen bleiben,
wenn zugleich die Moglichkeit mitgedacht wird, dass
sich der Mensch auch dem andern zuwenden kann.
Zuwendungsbereitschaft und Zuwendungsbediirftig-
keit sind daher die inhaltlichen Angaben dieses
Menschenbildes.

Das ist meines Erachtens die Struktur des Menschen-
bildes, welches eine heilpddagogische Tatigkeit zu
tragen vermag,

denn darin ist jeder Mensch eingeschlossen, der
Schwerstbehinderte, der alte Chronischkranke, der
Sterbende —, all jene also, von denen wir sagen,
sie befinden sich an der Grenze des Menschlichen
oder in der Grenzzone des Menschseins.

Hier liegt das Verbindende, nach welchem die an-
thropologische Betrachtungsweise Ausschau halt.

Wenn man ein derartiges Menschenbild gelten lassen
will, dann muss man sich aber der Konsequenzen be-
wusst sein, denn es widerspricht dem heute gingigen
Bild, welches den Menschen als intaktes, sich selbst
geniigendes, aus sich selbst heraus sich befreiendes,
autarkes, autonomes Wesen bezeichnet, oder wie die
Begriffe auch immer lauten mogen, welche den



Hochmut des Menschen bezeichnen, und an seine
Stelle tritt der Mensch als ergdnzungsbediirftiges, als

begrenztes, auf ein Du angewiesenes und
hilfsbediirftiges Wesen.
Nur so wird der Behinderte in das Gesunde

hereingeholt, nein, wird der Nichtbehinderte in
seinen eigenen Behinderungen und Begrenzungen
wirklich ernst genommen. Erst da hort die Grenze
zur Unterscheidung von Gesundheit und Krankheit,
Behinderung und Nichtbehinderung auf. Es wird in
diesem Jahr hdufig von der Forderung gesprochen,
man miisse sich mit dem Behinderten solidarisieren.
Ich weiss nicht, wie dies zu geschehen hat, ausser ich
bekenne mich zu einem Menschenbild, das nun so
gefasst ist, dass ich in mir selber die Behinderung an-
erkenne und sie als eine Form der Begrenzung auf-
fasse. Damit stosse ich aber an die Grenze der anthro-
pologischen Aussage.

Nicht zu fassendes Geheimnis der Grenze

Zum Schluss noch ein Wort zum Geheimnis der
Grenze und zum Begrenztsein des Menschen. Ist es
das hinter der Grenze Liegende, was in den alten
Menschen trigt? Was macht den Menschen
menschlich und welchen Begriff wahlen Sie, um das
zu bezeichnen? Ist es der Kern der Person, der
Existenzkern, die Durchgangsschwelle zum Ueber-
sinnlichen, zum Transzendenten, ist es fiir Sie das
Gottliche? Ist fiir Sie der eigentliche Mensch der un-

sterbliche Fremdling? Hinter jedem dieser Begriffe
steckt eine personliche Entscheidung. Oder, wenn
wir sagen, der schwerstbehinderte Mensch lebt an
der Grenze des Menschlichen, was liegt denn jenseits
der Grenze? Ist es fiir Sie die gottliche Sphire, die
gottliche Verheissung, das Nichts, das Geistige, das
Absolute, der Aufenthaltsort des unsterblichen
Fremdlings? Daraus ldsst sich folgern, dass jedes
Menschenbild eine Ebene aufweist, wo allgemein-
giiltige Aussagen versagen miissen, wo sie nur noch
aufgrund personlicher Wertsetzung und personlicher
Entscheidung moglich sind. Jedes Menschenbild trégt
daher etwas Bekenntnishaftes in sich. Ohne eine der-
artige Grundentscheidung bliebe es an der Ober-
flache. Bollnow sagt einmal, jedes Reden vom Men-
schen habe transzendental-philosophischen Charak-
ter. Auf dieses Bekenntnis kann man wohl hinweisen,
denn geleistet werden muss es von jedem einzel-
nen. Meine heilpddagogische Tétigkeit hat mich
genotigt, zu dieser Ebene der Aussagen vorzustossen.
Ich habe dabei erfahren, dass gerade durch sie neue
Energien wach geworden sind.

Ich habe in bezug auf die Wissenschaftlichkeit der
Heilpddagogik keine besonderen Anspriiche. Es ist
mir gleichgiiltig, ob ich von den anderen als Wissen-
schaftler bezeichnet werde oder ob ich da in Luzern
bloss an einer «poetischen» Tagung teilnehme. Was
mir aber nicht gleichgiiltig ist, ob das, was ich hier
denke, was ich hier vertrete, und dann morgen ver-
wirkliche, ob das die Lebensqualitdt der zu betreuen-
den Kinder wirklich erhoht.

Heinz Bollinger:

Notizen im Dezember

Jetzt wissen wir, was wir brauchen! «Wir brauchen
einen neuen Geist», sagte der Genfer Stadtrat Guy-
Oliver Segond. Doch wo nehmen und nicht stehlen?
Bei der Présentation der von der Eidg. Kommission
fiir Jugendfragen ausgearbeiteten «Stichworte zum
Dialog mit der Jugend» erkldrte Kommissionsprasi-
dent Segond vor der Presse, wir brauchten kein Kon-
zept fiir eine neue Jugendpolitik, sondern eben diesen
neuen Geist und eine andere Lebenshaltung, die es
den Jungen ermogliche, «nicht nur jemand zu wer-
den, sondern vielmehr auch jemand zu sein». Was
immer man sich darunter vorstellen will: Im allge-
meinen haben die «Stichworte» verdientermassen
eher (gemdssigte) Zustimmung gefunden und in der
schweizerischen Oeffentlichkeit nicht soviel Aufse-
hen erregt wie die ein Jahr zuvor erschienenen «The-
sen».

Freilich, wie sollen wir Erwachsenen zu dem neuen
Geist kommen, wo sollen wir ihn anfordern? Etwa

beim Bundesrat, bei den Hochschulen oder den Kir-
chen? Sollen wir vielleicht auf die Strasse gehen und
demonstrieren, wie man neuerdings in Europa rings-
um fiir den Frieden demonstriert? Haben wir ein
Recht darauf, ihn zu bekommen, weil wir, so die
Experten, ihn doch brauchen?

Der Fragen sind viele. Sie bleiben offen. Vielleicht —
wenn wir’s nicht verlernt hédtten — konnten, vielleicht
miissten wir um ihn bitten. Bitten? Bitten — jaja, aber
wie? Aber wo? Aber wen?

#

Bald geht dieses Jahr zur Neige, bald wird es zu den
Akten gelegt. Finis, vorbei, ausgestanden, vergessen.
Vorbei ist vorbei, numquam reparabile. Teils fiihle
ich mich bedriickt, teils erleichtert. Spitere Genera-
tionen, welche in den Akten bldttern, werden aus der
Distanz, die sie haben, in dem uns verwirrenden Ge-
schehen der letzten Monate und Jahre vielleicht eher

585



	Die Funktion des Menschenbildes in der Heilpädagogik

