Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 52 (1981)
Heft: 12
Rubrik: Vom Geheimnis der Grenze : Erziehung und Erzieher in der Erfahrung

des Begrenztseins

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vom Geheimnis der Grenze

Erziehung und Erzieher in der Erfahrung des Begrenziseins

Im September dieses Jahres fand in Luzern die von
den Absolventenvereinigungen der heilpddagogi-
schen Ausbildungsstidtten von Ziirich, Fribourg und
Basel gemeinsam durchgefiihrte Studientagung statt,
die dem Thema «Begrenztes Menschsein» gewidmet
war. Im Novemberheft des Fachblattes «Schweizer
Heimwesen» wurde dariiber summarisch berichtet.
Im Sinne einer Ergédnzung des Berichts wird hier und
jetzt die (leicht gekiirzte und gestraffte), mit
Zwischentiteln ~ versehene  Textfassung  einer
Tonbandaufzeichnung der Vortrdge von Prof. Dr.
Otto Friedrich Bollnow (Tiibingen) und Prof. Dr.
Hermann Siegenthaler - (Ziirich) abgedruckt. In
beiden Texten wird die Frage nach der Menschlich-
keit des Menschen im allgemeinen und nach der
Funktion des Menschenbildes fiir den Padagogen

Otto Friedrich Bollnow, Tiibingen

und Heilpddagogen im besondern gestellt. Die Leser
konnen erkennen, was es mit der anthropologischen
Betrachtungsweise, die nach dem Wesen des — end-
lich und mithin «par constitution» begrenzten —
Menschen fragt, denn auf sich hat und worin sie sich
von der psychologisch und empirisch-sozialwissen-
schaftlich orientierten Betrachtungsweise unter-
scheidet. Siegenthaler ist der Autor des in der
Reihe «Schriften zur Anthropologie des Behin-
derten» im VSA-Verlag erschienenen Buches
«Geistigbehinderte — Eltern — Betreuer». Bollnow
hat sich als Begriinder der padagogischen Anthro-
pologie in Deutschland einen Namen gemacht;
bedeutendste Werke: «Die Ehrfurcht» (1947), «Ein-
fache Sittlichkeit» (1952), «Neue Geborgenheit»
(1957), «Begegnung und Bildung» (1956).

Zur Forderung der Menschlichkeit in Padagogik und Heilpadagogik

Holderlins «Seit ein Gesprach wir sind . . .»

Bei Holderlin heisst es in einer seiner spdten Hymnen
«Seit ein Gesprdch wir sind und horen konnen
voneinander . . .» Heidegger hat diesen Vers aufge-
nommen und mit Nachdruck betont, dass wir nicht
nur gelegentlich Gespréche miteinander fiihren, son-
dern dass wir ein Gesprich sind. Das bedeutet, dass
wir in unserem Wesen gerade durch das Gesprich
sind, also als ein sich in der Frage vollziehendes
Verhiltnis dem Wort gegeniiber. Diese zunichst als
Fragment bekannt gewordene Stelle in Holderlins
Dichtung ist spéter ergdnzt worden durch die Kennt-
nis der Hymne vom Feiertag, wo der Satz «Seit ein
Gespréach wir sind» so fortgefiihrt wird: «. . . alsbald
aber sind wir gesagt». Der Hinweis auf Holderlin soll
hier jedoch nur eine Andeutung sein. Mir geht es
jetzt vielmehr um Martin Buber, der dieses sich in
der Sprache vollziehende Verhaltnis als das «dia-
logische Prinzip» iiberzeugend herausgearbeitet hat.

Ich mochte an Buber ankniipfen, weil er einen
wesentlichen Schritt getan hat zur Ueberwindung der
neuzeitlichen, Wissenschaft und Philosophie be-
stimmenden Orientierung am isolierten Objekt.
Dieses Wort vom dialogischen Prinzip ist inzwischen
vielfach aufgenommen, vielfach zu einer bequem
handhabbaren Formel geworden, oft geradezu zu
einem Schlagwort abgesunken. Dabei wird leicht
iibersehen, wie Buber darauf hinweist, dass, ehe
iiberhaupt die Menschen beginnen konnen, ein
Gespridch zu fiihren, eine andere Bedingung erfiillt
sein muss: Aller Sprache und allen sprachlich

570

moglichen menschlichen Beziehungen muss voraus-
gehen, dass der Sprecher den andern Menschen (wie
Buber sagt) «angenommen» hat, ihn akzeptiert, ihn,
soweit es von ihm abhéngt, in seinem einmaligen und
besondern, abweichenden Menschsein bestdtigt hat.

Das wird bei fliichtiger Lektiire leicht iibersehen und
bedeutet doch etwas ganz Entscheidendes im Ver-
hiltnis zum andern Menschen. Es bedeutet, dass wir
den anderen Menschen nicht als einen uns in der
Welt begegnenden Gegenstand betrachten diirfen,
den man sachlich verhandeln kann, den man fiir
seine Zwecke gebraucht, sondern dass man den
anderen Menschen als Partner anerkennen muss,
welcher an uns herantritt mit der Forderung, mit
dem Anspruch einer grundsatzlichen Gleichbe-
rechtigung, und weiter, dass wir auch bereit sind, ihn
in dieser Gleichberechtigung voll und riickhaltlos an-
zuerkennen. Oder in der andern Wendung, die uns
von Gabriel Marcel her geldufig ist: dass wir ihn
eben nicht als ein «Es» sondern als ein «Du»
betrachten.

Wir miissen unsere Selbstbefangenheit aufgeben

Nun miissen wir uns klar machen, dass das eine nicht
ganz leicht zu erfiillende Forderung sein kann. Buber
verlangt von uns ndmlich, dass wir unsere naive
Selbstbefangenheit aufgeben, in der wir die Welt
nach wunserer Vorstellung betrachten, sie nach
unserem Willen behandeln. Denn jetzt stossen wir
auf ein anderes, das uns in unserem naiven Anspruch



einschrinkt. Das bedeutet jetzt, speziell auf das Ge-
spriach angewandt: Wenn ich einen andern Men-
schen im Gesprich ernstnehme, auch da ernstnehme,
wo er anderer Auffassung ist als ich, da braucht es
von mir die Bereitschaft zu lernen, die Bereitschaft,
mich vom anderen berichtigen zu lassen. Sobald ich
mich in ein echtes Gesprich einlasse, rechne ich mit
der Moglichkeit — ich sage nicht Notwendigkeit,
aber Moglichkeit —, dass der andere mit seiner mir
widersprechenden Auffassung Recht hat, und dass
ich mich bisher im Irrtum befunden habe und mich
von ihm berichtigen lassen muss. Und es ist selbst-
verstdndlich, dass das von mir den Verzicht auf
meinen eigenen, egozentrischen Standpunkt verlangt,
und es ist ebenso begreiflich, dass das mir zunédchst
sehr schwer fallt.

Es sind hier wohl noch zwei Einschrankungen
anzufithren bei der Forderung, den anderen
Menschen als gleichberechtigten Partner anzu-
erkennen und anzunehmen. Einerseits kann diese
Forderung sich nicht unterschiedslos auf alle Men-
schen erstrecken, mit denen ich zu tun habe. Denn
damit wiirde ich hoffnungslos iiberfordert sein. Ich
brauche auch mich nicht mit jedem Menschen in ein
echtes Gesprich einzulassen. Es gibt noch andere,
durchaus rechtliche Formen des Umgangs mit Men-
schen, der Menschenbehandlung und Menschenfiih-
rung, weite Bereiche des geschiftlichen und politi-
schen Lebens, von denen ich hier absehe. Aber,
wenn ich mich in ein Gesprdach einlasse, in ein
echtes Gesprich, dann ist die volle Anerkennung des
anderen als gleichberechtigtem Partner die unerléss-
liche Voraussetzung. Andererseits, worauf schon
Buber aufmerksam gemacht hat, bedeutet diese
Anerkennung noch lange nicht, dass ich mit allem
einverstanden sein muss, dass ich alles billige, was der
andere denkt und tut. Denn das wiirde ja eine
kritische Auseinandersetzung mit ihm unmdoglich —
vor allem: jede erzieherische Einwirkung unmoglich
machen. Doch soll auch die kritische Auseinander-
setzung nur auf dem Boden einer grundsétzlichen
Anerkennung erfolgen, so, wie es bei Buber heisst:
«Keineswegs bedeutet solch eine Bestitigung schon
eine Billigung. Aber, wenn immer ich wider den
anderen bin, habe ich damit, dass ich ihn als Partner
echten Gespridchs annehme, zu ihm als Person doch
ja gesagt».

Was bedeutet: padagogischer Bezug?

Und damit kommen wir zu unserem engeren Thema.
Was allgemein von der Anerkennung des Menschen
als Menschen im Gesprach gesagt wurde, das muss
sich jetzt auch im erzieherischen Verhalten
gegeniiber Kindern bewidhren, wenn es hier vielleicht
oft auch schwieriger durchzuhalten ist, als im
Umgang mit erwachsenen Menschen. Mir ist jeden-
falls in dieser Hinsicht der Begriff des piadagogischen
Bezugs wichtig geworden, ein Begriff, der von
meinem Lehrer Hermann Nohl in die Pidagogik ein-
gefiihrt worden ist. Nohl versteht darunter, wenn ich
seine Formulierung wortlich wiedergeben darf, das
leidenschaftliche Verhiiltnis eines reifen Menschen
zu einem werdenden Menschen, und zwar um seiner

selbst willen, damit er zu seinem Leben und seiner
Form komme. Diese, als solche vielleicht noch
ziemlich vage, vielleicht auch in mancher Beziehung
angreifbare Formulierung bekommt ihre polemische
Schirfe dann, wenn man auf die konkrete Situation
zuriickgeht, in welcher der Begriff entstanden ist.
Und das ist ja eine allgemeine Forderung jeder
wirklichen Interpretation. Die Situation war damals
namlich konkret die Verwahrlosten-Pddagogik, die
Kriminalpddagogik, wie sie in der Zeit nach dem
Ersten Weltkrieg in Deutschland als brennendes
Problem erkannt wurde.

Und aus dieser Situation heraus, vor den schwer ver-
wahrlosten und kriminell gewordenen, kaum noch
ansprechbaren Menschen, die, teils trotzig jeden Zu-
spruch ablehnend, teils stumpf geworden, beiseite
standen — vor solchen Menschen also entstand die
Frage: Wie kann ich helfen? Und da, in dieser
Situation, in der zundchst jeder menschliche
Zuspruch zu versagen schien, da wurde die Aufgabe
dringlich, erst einmal einen menschlichen Bezug
herzustellen, eine menschliche Beziehung, auf deren
Boden eine menschliche Hilfe und eine erzieherische
Beeinflussung moglich war. In diesem Sinne betont
Nohl — ich gebe wieder seine wortliche Formulie-
rung, weil sie mir so eindrucksvoll zu sein scheint:
«Wer von Pidagogik redet, sei es in der Normal-
piadagogik oder am Richtertisch, in der Schutz-
aufsicht oder im Gefdngnis, wird sich unerbittlich
klar sein miissen, dass die Gewinnung dieses Bezugs
seine erste Aufgabe ist, ohne die alles Uebrige ver-
geblich bleibt».

Sie sehen also: Nicht in der verhéltnisméssig ruhigen
Atmosphire einer sogenannten Normalpadagogik ist
diese Formulierung entstanden, sondern in einer sehr
zugespitzten Situation. Nicht einmal zuerst der
pidagogische Bezug, sondern zundchst der mensch-
liche Bezug muss gewonnen werden, dieses per-
sonliche Verhdltnis, das beruht auf Vertrauen,
welches der zu Erziehende seinem Erzieher entgegen-
bringt. Ich stosse immer wieder auf gewisse Schwie-
rigkeiten: das Wort Zdgling ist zwar hisslich, lédsst
sich aber im abgekiirzten Sprachgebrauch oft kaum
vermeiden, und wenn man neuerdings das Kunstwort
«Edukand» einfiihrt, so ist das ja nichts anderes als
eine vornehm erkldrende Verlegenheitslosung, in
keiner Weise darum besser.

Auf was es ankommt? Zundchst muss der Erzieher
also dieses Vertrauen gewonnen haben. Und das ist
nur moglich, wo der, der erzogen werden soll, sich
als Mensch bejaht, sich im Buberschen Sinn als
Mensch anerkannt fithlen kann. Oder in der
Nohlschen Formulierung, die fiir mich sehr wichtig
ist: Wo ich mich um einen anderen bemiihe, muss
dieser wissen, man will dich nicht werben fiir eine
Partei, fiir eine Kirche, auch nicht fiir den Staat, son-
dern diese Hilfe gilt zunichst und vor allem dir,
deinem einsamen Ich, deinem erschiitterten, Hilfe
suchenden Menschentum. Damit ist eine ganz ent-
scheidende Wendung vollzogen, die das erzieherische
Verhaltnis unterscheidet von allen anderen zwischen-
menschlichen Beziehungen.

571



Der zu Erziechende soll nicht in die bestehenden
Institutionen eingefiigt werden, er soll nicht,
oder wenigstens nicht in erster Linie, sozialisiert
werden, wie das heute so verbreitete Schlagwort
heisst.

Der Erzieher tritt ihm iiberhaupt nicht mit Ansprii-
chen gegeniiber. Es geht vielmehr um sein verschiit-
tetes Menschentum — und verschiittet kann es nur
sein, wenn es im Kern vorhanden ist — es geht um
den Menschen im Menschen. Wichtig ist, wie Nohl
sagt, dass dieser Mensch vom Erzieher in der Tiefe
seiner Person bejaht wird.

«Statt des Besitzes erlernt man den Bezug»

Nun ist es gewiss auch eine Frage, ob und wie das,
was da in der Verwahrlosten-Pddagogik entwickelt ist,
auch auf die Erziehung von geistig oder korperlich
Behinderten iibertragen werden kann. Das muss man
gewiss iiberlegen, denn bei den Geistigbehinderten
handelt es sich nicht um ein verschiittetes, im
Grunde also vorhandenes Menschentum, sondern um
eine Bedrohung, die tiefer in die menschliche
Substanz eingreift.

Noch etwas auch zu dem ungewdhnlichen Wort
«Bezug». Am «Bezug» haben sich manche Kritiker
gestossen und darauf hingewiesen, sie wiissten nur
von einem  Bettbezug, nicht von einem
padagogischen Bezug. Hermann Nohl scheint das
Wort bewusst gewdhlt zu haben, um durch die evo-
zierte Kraft dieses Ausdrucks das, was er meinte
auch sprachlich abzuheben von geldufigeren und
darum unscheinbaren Ausdrucksweisen, und um die
padagogische Konzeption, die dahintersteht, deutlich
zu unterstreichen. Es darf daran erinnert werden,
dass das Wort «Bezug» im Sprachgebrauch der Zeit
gar nicht so ungewdhnlich ist, wie es zundchst den
Anschein macht. Es erscheint beispielsweise bei
Rilke geradezu als Schliisselwort, um das auszu-
driicken, was die Phanomenologen mit dem Begriff
der Intensionalitit bezeichnet haben: dass das Sein
des Menschen nicht in einem in sich ruhenden Eigen-
wesen einer ausgebildeten Individualitdt liegt, son-
dern in der Bezogenheit auf etwas anders, das nicht
er selbst ist. Darum im verwandten Geist einige
Formulierungen bei Rilke: «Ueberall Lust zum
Bezug und nirgends Begehren» oder: «Statt des
Besitzes erlernt man den Bezug», und endlich die
wichtige Stelle: «Singender steige, Preisender steige
zuriick in den reinen Bezug!»

Mit der Forderung des reinen Bezugs ist, sehr
abgekiirzt gesagt, das zu verstehen, dass der
Mensch auf das allzu natiirliche Streben nach
Selbstbewahrung und auf Selbstverwirklichung
verzichtet — Selbstverwirklichung sagt man heute
bekanntlich, wo man friiher, etwas nachldssiger, von
Egoismus gesprochen hat.

Dass der Mensch also wagt, sich der Vollziehung
hinzugeben, selbstvergessen seiner Aufgabe zu leben,
das sehe ich freilich auch noch in einer etwas ande-
ren Richtung, aber ich kann doch hoffen, im Wort

572

«Bezug» im Schein des Ungewdhnlichen zu sein. Fiir
meinen eigenen Gebrauch wiirde ich selber allerdings
den unauffilligern Begriff Beziehung bei weitem
vorziehen, so wie er von Bodenheimer nach verschie-
denen Dimensionen hin entwickelt worden ist. Dabei
scheint mir vom p#adagogischen Gesichtspunkt be-
deutsam, dass diese menschliche Beziehung nicht nur
(wenn auch vielleicht in besonderem Masse) im Me-
dium der Sprache moglich ist, sondern dass im
Umgang gerade mit Schwerstbehinderten die Kon-
taktgewinnung mit aussersprachlichen Mitteln eine
besondere Wichtigkeit gewinnt. Gerade bei Boden-
heimer gibt es da eindrucksvolle, sehr unkonventio-
nelle Beispiele. Ich deutete schon an, dass es durch-
aus noch eine Frage sei, wieweit die Gedanken, die
von Nohl in der Verwahrlosten-Pédagogik entwickelt
wurden, sich {ibertragen lassen auf den geistig
schwerbehinderten Menschen, insbesondere auf das
geistig schwerbehinderte Kind. Ich deutete an, dass
es sich bei der Verwahrlosung um eine Fehlentwick-
lung an sich voll vorhandener menschlicher M&g-
lichkeiten handle, weshalb das Ziel sein miisse, nach-
lassig ausgedriickt, die Fehlentwicklung aufzuheben
und den Betreffenden als normales Glied in die Ge-
sellschaft einzufiigen. Bei den geistig wie korperlich
behinderten Menschen handelt es sich dagegen um
eine bleibende Beeintrachtigung, die die Erziehung
hinnehmen, mit der sich die Erziehung auseinander-
setzen muss. Gewiss gibt es da noch sehr viel Zwi-
schenformen, wo geistige und korperliche Behinde-
rungen auch zur Verwahrlosung hiniiberfiihren. Das
aber kann die Notwendigkeit einer gedanklichen Un-
terscheidung nicht aufheben, auch wenn sie beispiels-
weise bei Nohl mir noch zu fehlen scheint.

Problem: Einfiihrung des Menschen in die Pidagogik

Ich gehe aus von einem extremen Grenzfall, ndmlich
vom geistig schwerstbehinderten Menschen, und ich
muss mangels eigener Erfahrungen mich auf die
Zeugnisse anderer, erfahrener Leute berufen. Ich be-
rufe mich hier vor allem auf die Zeugnisse des mir
auch personlich nahestehenden Sonderschulpddago-
gen Walter Dreher in Koln, der diese Auffassungen,
fiir die er sicher nicht allein steht, in einer zwingen-
den Schirfe herausgearbeitet hat. Kiirzlich sind von
ihm mehrere kleinere Arbeiten erschienen oder jetzt
im Erscheinen; zum Beispiel das Buch «Was bedeu-
tet die Anerkennung des Geistigbehinderten als Men-
schen fiir dessen Erziehung?» oder «Was bedeutet
die Einfiihrung des Menschen in die Geistigbehinder-
ten-Padagogik fiir die Geistigbehinderten-Padago-
gik?» Oder «Die Herausforderung des geistig
Schwerbehinderten und mehrfach geschiadigten Men-
schen an die Geistigbehinderten-Pddagogik». Fast in
allen genannten Schriften wird mit Nachdruck das
Recht dieser schwer betroffenen Menschengruppen
betont. Dreher beklagt es bitter, «dass es in unserer
Zeit noch nicht selbstverstdndlich ist, den Geistigbe-
hinderten in seinem vollen Menschsein zu akzeptie-
ren und ihm die ihm eigenen Lebensmoglichkeiten zu
eroffnen». Ich habe mit Absicht die Titel im Wort-
laut angefiihrt, weil in ihnen das Problem scharf zum
Ausdruck kommt: die Anerkennung des Menschen,
die Einfithrung des Menschen in die Pddagogik. Dre-



Angebote aus dem Verlag VSA

Der VSA, Verein fiir Schweizerisches Heimwesen, kann aus seiner Verlagsproduktion derzeit folgendes Ange-
bot anzeigen:

Geistigbehinderte — Eltern — Betreuer

Vier Vortrdge des Zircher Heilpddagogen Prof. Dr. Hermann Siegenthaler zum Erwachsenwerden Geistigbe-
hinderter und zur Herausforderung an Eltern und Betreuer. Erster Band der neuen Schriftenreihe zur Anthro-
pologie des Behinderten, 1980. Preis exkl. Porto Fr. 10.60, ab 10 Expl. Fr. 9.60.

Erziehung aus der Kraft des Glaubens?

Band Il der Schriftenreihe zur Anthropologie des Behinderten, 1981. Heute, da so oft von einer «Krise der
Erziehung» die Rede ist, bildet das kleine Buch mit Texten von Dr. Imelda Abbt, Prof. Dr. Norbert A. Luyten,
Dr. Peter Schmid, Prof. Dr. Fritz Buri und Prof. Dr. Hermann Siegenthaler fiir Padagogen und Laien, fiir pro-
fessionelle Erzieher und fiir Eltern eine willkommene Orientierungshilfe. Preis Fr. 14.70 (exkl. Versandkosten).

Kontenrahmen fiir Heimwesen

Neuausgabe 1980, fiir Alters- und Pflegeheime, Erziehungsheime, Sonderschulen, Geschiitzte Werkstatten.
Preis inkl. Porto und Verpackung: Mit Ringordner Fr. 55.—; ohne Ringordner, bandiert Fr. 45.—.

Richtlinien zum Arbeitsverhaltnis in Heimbetrieben

Neuausgabe 1980. Jede Garnitur enthalt 2 Arbeitsvertragsformulare sowie Richtlinien, Erlauterungen und Emp-
fehlungen, 18 Seiten A5, Preis pro Garnitur Fr. 3.— (exkl. Porto und Verpackung).

Heim-Verzeichnis 1981

Die vollig lberarbeitete und erweiterte zweite Ausgabe des Verzeichnisses der Heime fiir erziehungsschwie-
rige Kinder und Jugendliche in der deutschen Schweiz enthéalt, durch Register nach Kantonen geordnet, alle
wesentlichen Angaben lber 146 Heime, die flir die erste Information der einweisenden Instanzen unerlasslich
sind. Preis mit Ordner Fr. 40.—; ohne Ordner, Inhalt bandiert Fr. 30.— (exkl. Versandkosten).

Aemterverzeichnis

Behordenorganisation im Jugendstrafverfahren der Kantone, von Jugendstaatsanwalt Dr. H. Brassel, Ausgabe
1978. Preis inkl. Porto Fr. 9.50.

Altersbauten und Dienstleistungen :

Die Broschiire von Annemarie Walther-Roost gibt auf 35 Seiten Umfang einen guten Ueberblick tber die ver-
schiedenen Formen und die Kosten von Dienstleistungen, die bei der Planung und beim Bau von Altersunter-
kiinften miteinbezogen werden konnten. Fiir Behdrden, Baukommissionen und Architekten ein willkommener
Leitfaden. Preis Fr. 12.50 (exkl. Versandkosten).

Die Heimkommission
Aufgaben, Organisation, Tatigkeiten, Ausgabe 1975, Preis inkl. Porto Fr. 3.—.

Weiter sind im VSA-Verlag vorratig:

Situationsbericht 1978 der ATH zur Lage der Heimerziehung weiblicher Jugendlicher in der deutschsprachigen
Schweiz, Berufsbild Heimerziehung, Berufsbild Altersheimleitung, Vergleich zur Personalstruktur in 100 Alters-
heimen, Besoldungsrichtlinien fiir Altersheimleitung, Betriebskostenvergleich in 100 Altersheimen, Funktions-
und Stellenbeschreibung Heimleitung, Zeugnisformulare usw. zum Selbstkostenpreis.

Bestellung

Wir bestellen hiermit Name und Adresse des Bestellers:

Exemplar(e)

Bitte einsenden an das Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zirich.

93




her bezieht sich in diesen Formulierungen auf den
Internisten Viktor von Weizsdcker, der als erster die
Einfithrung des Subjekts in die Medizin gefordert
hatte. Mit Weizsdcker hatte sich Dreher schon in sei-
ner Dissertation beschaftigt und versucht, dessen
Gedanken fiir die Padagogik fruchtbar zu machen.
Unter Berufung auf Weizsdcker hatte auch Werner
Loch von einer «Einfiithrung des Menschen in die
Padagogik» gesprochen.

«Einfithrung des Menschen in die Piddagogik»: Mit
dieser etwas liberspitzten, aber durchaus ernstge-
meinten Formulierung wollte Dreher darauf auf-
merksam machen, dass der Erzieher das Kind eben
nicht als blosses Objekt seines Tuns betrachten diir-
fe, sondern es als eigenes Subjekt anerkennen und
behandeln miisse. Aber erst an der Grenze der Er-
ziehbarkeit, bei den am schwersten behinderten
Menschen, gewinnt die in der Normalpddagogik fast
selbstverstidndlich klingende Formulierung das volle
Gewicht. Auch diese an der Grenze der Ansprech-
barkeit stehenden extrem Geistesschwachen, die man
vielfach lediglich als Gegenstand medizinischer For-
schung angesehen hat, die man als unerziehbar oder
nicht bildungsfahig glaubte nur noch pflegen und be-
handeln zu konnen, auch diese Geistesschwachen
haben ein Anrecht darauf, als Menschen angenom-
men zu werden — in demselben Sinne angenommen,
wie Buber es gemeint und gefordert hat. Noch in
ihrem auffillig-storenden Verhalten miisse man den
verzweifelten Versuch sehen, als Mensch gehort zu
werden, und den versuchiten Widerstand dagegen im-
mer nur getestet, etikettiert, modifizert und thera-
piert zu werden. Dazu die kleine Nebenbemerkung:

Das Wort «therapieren» gehort in die Sprache des
modernen Unmenschen. Sein Gebrauch durch
Piddagogen sollte mit einer Geldbusse belegt wer-
den.

Denn es erinnert zu sehr an ein Manipulieren, bei
dem der Mensch zu einem willenlosen Objekt solcher
Verfahrensweisen degradiert wird. Hier ist allerdings
eine Einschriankung nétig. Die Notwendigkeit medi-
zinischer und psychologischer Untersuchung und Be-
handlung kann weder verkannt noch bagatellisiert
werden, aber sie bleibt, vom Erzieher her gesehen,
Hilfsmittel und darf den Blick hierfiir nicht verstel-
len, dass es zundchst darum geht, den Schwerstbe-
hinderten als Menschen anzuerkennen, zu ihm ein
menschliches Verhiltnis zu gewinnen, in eine per-
sonale Wechselwirkung zu treten, so schwer das im
einzelnen Fall auch sein mag. Deshalb darf es das
Wort «unerziehbar» im Sprachgebrauch des Pddago-
gen grundsdtzlich nicht geben, wie sehr es sich auch
aufdringen mag.

Die Anerkennung als Mensch bedeutet immer zu-
gleich die Anerkennung seiner Erziehbarkeit.
Erziehung kennt keine Grenzen

In die Anerkennung des Menschen muss immer die
Bejahung seiner Erziehbarkeit eingeschlossen sein.

574

Hierzu ein Wort von Walter Dreher: «Erziehung
kennt keine Grenzen der conditio humana, an der sie
zum Aufgeben ihrer Bemiithungen gezwungen wire.»
Und in &dhnlicher Weise der Sonderschulpddagoge
Moéckel aus Wiirzburg, der ebenfalls aus unserem Tii-
binger Kreis hervorgegangen ist: «Keine Behinde-
rung der Erziehung macht Erziehung unmoglich.»
Das ist auch meine feste Ueberzeugung. Zum Begriff
der Grenze ist in diesem Zusammenhang vielleicht
noch eine kldrende Feststellung notig. Wo der Erzie-
her in seiner Arbeit immer wieder an Grenzen stos-
sen mag, handelt es sich doch bei diesen Grenzerfah-
rungen niemals um Grenzsituationen im Sinne von
Karl Jaspers. Solche Grenzsituationen (Tod, Leiden,
Schuld) sind uniiberschreitbare Grenzen, uniiber-
schreitbar wie hohe Mauern, gegen die man anrennt
und von denen man immer wieder zuriickgeworfen
wird. Ich denke da andererseits auch an das Buch
von Grisebach iiber «Die Grenzen der Erziehung»
und mochte daran erinnern, dass die Frage von den
Grenzen der Erziehung in den zwanziger Jahren in der
Auseinandersetzung mit dem grenzenlosen Optimis-
mus der Reformpadagogik ja einmal ein vieldisku-
tiertes Problem war. Man muss, will mir scheinen,
unterscheiden zwischen den Grenzen, die im Sinn
existenzieller Grenzsituationen schlechthin wie eine
Mauer uniiberschreitbar sind, und den Grenzen der
Lebensphilosophie von Georg Simmel, der sagt, dass
das Begrenztsein zum Wesen des Menschen gehort.
Es gehort zum Wesen des Menschen, dass iiberhaupt
eine Grenze vorhanden ist, dass es keine bestimmte
Grenze gibt und dass jede Grenze auch iiberschritten
werden kann.

Nicht jede Schwierigkeit ist auch schon eine Grenze

Dazu noch ein weiteres! Im Leben allgemein und in
der Erziehung erst recht ist nicht jede Schwierigkeit
schon eine Grenze, sondern es gibt zunéchst die nor-
malen Schwierigkeiten, mit denen man sich ausein-
andersetzt und die man auch iiberwindet. In der Si-
tuation des schwerbehinderten Kindes scheint es mir
Grenzen zu geben, an denen man wirklich scheitern
kann und immer wieder scheitert, so also wirklich
vom Erzieher etwas unmoglich Scheinendes verlangt
wird. Der Erzieher wird hierbei immer wieder schei-
tern und er wird im Scheitern auch schmerzhafte
Grenzen seiner Moglichkeiten erfahren. Aber nun
kommt hinzu, dass er diese Grenzen eben nicht als
etwas grundsidtzlich Uniiberwindbares ansieht, son-
dern dass er in der Auseinandersetzung mit dieser
Grenze, darin, dass er keine Grenze als unwiderruf-
lich hinnimmt, in diesem unabldssigen Bemiihen,
dem aussichtslos scheinenden doch noch ein Stiick
erweckter Menschlichkeit abzugewinnen, dass in die-
sem Kampf mit der Grenze sich das eigentliche Ethos
des Heilpadagogen entziindet. Darum ist es mir ein
wichtiger Aspekt dieser Fachtagung «Begrenztes
Menschsein», dass zugleich auch die Frage gestellt
wird: Wie versucht der Mensch denkerisch mit sol-
cher Grenzerfahrung fertig zu werden und zugleich
zu wissen, dass er nie zur Ruhe kommt; dass er im-
mer wieder erneut ansetzen muss. Nach jedem Schei-
tern muss er neu beginnen und gewinnt eben dabei
und dadurch ein Stiick Menschlichkeit.



Behinderung — ein doppeldeutiges Wort

Wo von Behinderung die Rede ist, muss darauf ge-
achtet werden, dass dieser Begriff doppeldeutig ist.
Man kann reden von der Behinderung des behinder-
ten Menschen und von der Behinderung des Erzie-
hers. In beiden Fillen hat das Wort einen je anderen
Sinn. Im ersten Fall handelt es sich um einen blei-
benden, unaufhebbaren Schatten, mit dem man sich
auseinandersetzen muss: im andern Fall ist die Be-
hinderung — sagen wir es etwas nachldssig: mehr
psychologischer Natur. Man kann sie niederkdmpfen,
muss sie nicht einfach hinnehmen. Darauf komme
ich noch zuriick. Zundchst ist mir aber ein anderes
wichtig, ndmlich:

Wenn wir uns zu einem geistig oder korperlich
schwerbehinderten Menschen menschlich verhalten
sollen, wenn wir ihn verstehen wollen, dann ist fiir
dieses Verstehen notig, dass wir uns zuerst einmal
seine Welt vergegenwartigen: die Welt, in der er lebt
und auf die sein Leben bezogen ist. Wir miissen uns
klar machen, dass wir nicht unsere Welt mit seiner
Welt gleichsetzen diirfen. Wir verdanken dem Biolo-
gen Jakob von Uexkiill die weitreichende Erkenntnis,
dass wir das Verhalten eines Tieres nur dann verste-
hen, wenn wir uns zuvor die Welt vergegenwirtigt
haben, in der das Tier lebt; dass wir also nicht ausge-
hen miissen oder ausgehen diirfen von der naiven
Vorstellung einer fiir alle Lebewesen gleichen Welt,
sondern zu iiberlegen haben, wie aus der je verschie-
denen leiblichen und sinnlichen Organisation eines
Tieres seine besondere, ihm speziell korrespondie-
rende Welt kommt. So sind etwa fiir den Hund Tisch
und Stuhl sinnlose Hindernisse, die seinen Bewe-
gungsspielraum einengen; fiir die Fliegen wiederum
sind die senkrechten Zimmerwédnde wie der Erdbo-
den begehbar, selbst der Luftraum des Zimmers steht
ihnen breit zur Verfiigung.

Das kann man nun im einzelnen ausfiihren, wie sich
die Welt, je nachdem sie dem Tier zur Nahrung dient
oder zur Bedrohung durch Feinde wird, als ein Gefii-
ge von Bedeutungen aufbaut. Wichtig in diesem Zu-
sammenhang ist, dass das auch fiir den Menschen
gilt und auf ihn zu iibertragen ist. Eduard Spranger
beispielsweise hat immer wieder auf die pddagogi-
sche Fruchtbarkeit der Uexkiillschen Gedanken hin-
gewiesen. Wichtig fiir unseren Zusammenhang fer-
ner, dass auch die Welt des Behinderten eine andere
ist als die des gesunden Menschen.

Der Erzieher darf nicht einfach seine Welt auch
beim Behinderten voraussetzen, sondern muss sich
sehr genau iiberlegen, wie dessen durch seine Be-
hinderungen bedingte Welt beschaffen ist.

Diese ist eben nicht einfach Gesundreaktion, aus der
von uns vertrauten Welt zu gewinnen. Es ist vielmehr
damit zu rechnen, dass der Behinderte mit kompen-
satorischen Leistungen eigene Moglichkeiten des
Umgangs mit Dingen und Menschen entwickelt hat.
Deshalb ist bei aller gutgemeinten Hilfe zu fragen,
wieweit dies vom Behinderten nicht als Stérung auf-
gefasst werde, zum Beispiel als Einschriankung seiner
Freiheit, wenn wir ihm einen Handgriff abneh-

men wollen, der uns leichter fillt, den er aber selber
durchaus auszufiihren gelernt hat.

Von Samuel Beckett ist viel zu lernen

So kann man sich etwa klar machen, wie die Welt
eines Gelihmten oder an sein Bett Gefesselten aus-
sieht, fiir den schon die Dinge der nahen Umgebung
unerreichbar sind. Ich erinnere an Samuel Beckett,
der oft und immer wieder die geschrumpfte Welt
eines im dussersten Verfall befindlichen Menschen
dargestellt hat. Geschildert wird beispielsweise die
aus einem Zimmer bestehende Welt eines geldhmten
Menschen, welcher, von seinen Mitmenschen verlas-
sen, mit einem mit Haken versehenen Stock aus
einem Haufen ungeordneter Dinge, die sein einziger
Besitz geblieben sind, das herausholt, was er braucht.
Von Beckett ist in dieser Hinsicht tiberhaupt sehr
viel zu lernen.

Von mehr theoretischem Interesse mag es sein, wenn
man sich davon Rechenschaft gibt, dass es in der
Welt des Blinden keine gerade Linie geben kann;
dass also unsere ganze Geometrie nicht tibertragbar
ist, weil ja eine gerade Linie nur mit Hilfe des Licht-
strahls festgestellt werden kann, dass der Blinde also
notwendig in einer nicht-gradlinigen Welt lebt, in
welcher allerdings durch das Aufrechtstehen und die
Schwerkraft eine Gliederung von Horizontalen und
Vertikalen gegeben ist, jedoch keine Gradlinigkeit.
Und von unmittelbar praktischer Bedeutung scheint
mir zu sein, was Bodenheimer iiber die Welt des Ge-
horlosen oder Schwerhorigen ausgefiihrt hat. Boden-
heimer betont, die Taubheit sei keineswegs als ein
Mangel zu begreifen; sie sei vielmehr etwas Eigen-
wertiges und Eigenstdndiges. Er erkldrt ganz grund-
sdtzlich: In der Natur gibt es so etwas wie -losigkeit
(zum Beispiel Gehorlosigkeit) nicht. Wenn ein Man-
gel sich offenkundig zeigt, ist das Wesen dessen, der
ihn tragt, nicht -los, sondern es ist anders, das heisst
von eigener, besonderer Wesensart; nicht besser und
nicht schlechter, sondern einfach anders. Und Bo-
denheimer fiigt hinzu: «Dieses Anderssein ist anzu-
erkennen von denen, die ihrerseits anders sind.» Das
scheint eine ganz grundsétzliche Erkldrung, die auch
fiir alle andern Formen geistiger oder korperlicher
Behinderung gilt. Somit steht Bodenheimer letztlich
in Ueberinstimmung mit Goethe, der seine biologi-
schen Betrachtungen mit der Feststellung schliesst,
dass es keine minderwertig organisierten Wesen ge-
be, sondern dass jeder Organismus in seiner Weise
vollkommen sei.

Das Anderssein — und was daraus folgt

Nun ein Spezielles, das mir besonders wichtig ist!
Wichtig, dass sich dieses Anderssein des Gehorlosen
auch im Verhaltnis zur Sprache ausdriickt und {iiber
die Sprache auch zu der in der Sprache sonst einbe-
schlossenen Umwelt. Der Gehorlose pflegt nicht in
der uns geldufigen Weise zwischen Wort und Sprache
zu unterscheiden. Zitat: «Niemals wird dem Gehor-
losen das Gesprochene zum Symbol fiir Leistung

575



oder Sachverhalte, niemals zum Gleichnis, sondern
es stellt ihm die Realitéit selbst dar. Daher wird im
Gehorten alles Gesagte zum Sachverhalt selbst.»
Oder, anderes Zitat: «Dem Gehorlosen ist die Spra-
che voller Realitdt, das heisst, sie ist ihm identisch
mit der Realitidt.» Der Gehorlose wird so in die Nihe
zum Dichter gestellt. Und ich kann daran erinnern,
dass Sartre — in der Einleitung zu seinem Flaubert-
Buch — Flaubert als den «Idioten der Familie» be-
zeichnet. Warum Idiot? Idiot ist — in diesem Zusam-
menhang — der, welcher noch urspriinglich zu erle-
ben imstande ist, welcher nicht in die Welt abgegrif-
fener Formen eingesperrt ist und welcher nicht im
Gehege der abgegriffenen Formen lebt.

Man muss sich natiirlich davor hiiten, die fiir das
Verstdandnis vielleicht hilfreichen Analogien im Sinne
der Gleichheit zu verstehen; man muss zugleich auch
die Unterschiede sehen. Mir scheint die Identifizie-

rung von Wort und Sache als die Ueberzeugung, mit -

dem Wort iiber die Sache verfiigen zu konnen, ein
allgemeines Merkmal des primitiven Denkens zu sein,
und ist in manchem magischen Sprachgebrauch auch
noch heute erhalten. Mich selber wiirde nun inter-
essieren, wieweit die Analogien zum Sprachverstdnd-
nis des Gehorlosen tatsachlich rechtens bestehen. Ich
betone noch einmal: Nur um Analogien kann es sich
handeln, denn selbstverstindlich ist der Gehorlose
kein primitiver Mensch, sowenig wie der Dichter.
Hier scheint sich mir ein weites Feld, auch fiir die
allgemeine Sprachphilosophie aufzutun.

«Taubheit ist bedingungslose Wahrhaftigkeit»

Um aber zum eigentlichen Thema zuriickzukehren:
So ist das Wissen um das andere Verhéltnis zur Spra-
che fiir den Umgang mit dem Gehdorlosen von ganz
entscheidender Bedeutung. Bodenheimer zieht denn
auch gleich diese Folgerung indem er sagt, fiir den
Tauben sei deshalb jedes Wort schlechthin wahr und
er halte sich bedingungslos an das, was gesagt werde.
Er kenne nur eine «schlechtinnige Wahrheit», eine
Wahrheit, die wahrer ist als diejenige des Horenden.
Wortlich: «Taubheit ist bedingungslose Wahrhaftig-
keit.» Das muss man wissen, wenn man den Gehorlo-
sen nicht enttduschen will. Man muss wissen, dass er
jedes Wort, zum Beispiel auch jedes Versprechen,
unbedingt giiltig nimmt und dass er in die schwersten
Enttauschungen hineingeworfen wird, wenn er er-
fahrt, dass die Menschen das Wort auch fiir die Liige
beniitzen konnen.

Diese Unbedingtheit zeigt sich auch in der durch die
Sprache ermdglichten Beziehung zum anderen Men-
schen. Der Gehorlose ist dem Horenden in der Spon-
taneitdt seiner Beziehungen voraus. Er nimmt den
anderen Menschen, sobald er mit ihm in Beziehung
tritt, zugleich auch voll und ganz fiir sich in
Anspruch und erwartet von diesem eine ebenso
riickhaltlose Erwiderung seiner Zuwendung.

Ich mochte Bodenheimers Schlussfolgerung wegen
ihrer mir ganz wichtig scheinenden Bedeutung im
Wortlaut wiedergeben; er fragt:

576

«Ist eine solche schlechtinnige Wahrhaftigkeit oder
eine solche Bewegung zur intensiven Beziehungsnah-
me ein Mangel, eine -losigkeit, oder tritt uns in die-
sen FEigenarten nicht das Menschliche unerwartet
aber bedingungslos entgegen? Wire die Scheu vor
dem Gehorlosen etwa nichts als die Scheu vor dem
bedingungslos Menschlichen?» Hier sind wir jetzt
und zugleich unerwartet bei dem zentralen Thema,
das fiir meinen Vortrag gewihlt worden ist, bei der
Forderung der Menschlichkeit. Es geht nicht um eine
sich dem benachteiligten Wesen zuwendende Caritas,

sondern viel unmittelbarer und fordernder darum,
dass uns im behinderten Menschen die Wahrheit
und Menschlichkeit in einer Form entgegentritt,
die uns normalen Menschen verloren gegangen
ist;

dass wir in Wahrheit die Benachteiligten sind und
im Umgang mit dem Behinderten nur bestehen kon-
nen, wenn wir uns selbst gewandelt haben und wir
uns selbst zu dieser uns verloren gegangenen Wahr-
heit und Menschlichkeit zuriickfinden. Das heisst
also: Es geht nicht nur um den Behinderten, sondern
es geht zugleich und unmittelbar um uns selbst.

Das konnte ich aus der Literatur darum so bereitwil-
lig aufnehmen, wenn sie mir diese Bemerkung erlau-
ben, weil das ja die Wendung ist, die mir, von pad-
agogischer Perspektive, an Froebel iiberzeugend auf-
gegangen ist, wo Froebel ndmlich das padagogische
Grundproblem so formuliert hat:. «Lasst uns unsern
Kindern leben! Denn, fast alles, was wir sprechen, ist
hohl und leer, sind Hiillen ohne Mark, Marionetten
ohne Leben, und erst in der Beriihrung mit dem ech-
ten und naturverbundenen Leben des Kindes konnen
die Erwachsenen selber wieder echt und urspriinglich
werden.» Dazu mahnt Froebel: «Liebe Eltern! Was
wir nicht mehr besitzen, diese alles belebende, alles
gestaltende Kraft des Kindeslebens, lasse man von
den Kindern wieder in unser Leben iibergehen!» Das
ist fiir Froebel richtig gewesen, und ich glaube, die
gesamte Kleinkinderpddagogik sollte einmal griind-
lich bedenken, ob sie vor dieser Forderung bestehen
kann oder ob nicht eine Neubesinnung auf diesen
Anfang von Froebel dringend erforderlich ist. Dieser
Hinweis auf Froebel in diesem Zusammenhang nur,
weil gerade Froebel mir den Zugang zur Behinder-
ten-Pddagogik ermoglicht hat.

Natiirlich ist auch das sprachliche Problem lediglich
ein Problem unter vielen andern. Ich bin, weil das
Problem der Sprachlichkeit mich besonders interes-
siert hat, dem vielleicht etwas weiter nachgegangen
als an dieser Stelle angemessen gewesen ware. Viel-
leicht wurde das Problem der sprachlichen Kom-
munikation von mir zu hoch angesetzt, und man
muss sich hierzu wohl auch die Situation eines geistig
schwerbehinderten =~ Menschen  vergegenwirtigen,
dessen Verlangen nach menschlichem Kontakt
immer wieder an der Mdglichkeit einer sprachlichen
Artikulierung scheitert. Da gewinnt dafiir der un-
mittelbare Korperkontakt eine besondere Bedeutung
So schreibt eine Erzieherin, sie konne zu einem
schwergeschéadigten Kind nur iiber Korperkontakt
Kommunikation finden. «Meine Aufgabe», so



schreibt sie, «mochte ich als Versuch bezeichnen, mit
dem Kind in ein Korpergesprich einzutreten. Der Be-
griff Korpergesprich scheint mir von grosser
Wichtigkeit zu sein, aber aus Mangel an diesbe-
ziiglichen Erfahrungen muss ich mich wieder zuriick-
halten.»

Wo wir auch ansetzen mdogen, iiberall ist es die erste
Aufgabe, die Welt aus der Perspektive des Behinder-
ten zu sehen, erst also diese Welt in ihrer, von dem
unsrigen abweichenden Aufbau zu erfassen, um
damit das Verhalten der betreffenden Menschen zu
verstehen und das eigene Verhalten dem anzupassen.
Was bei Bodenheimer am Beispiel einer bestimmten
korperlichen Behinderung im Gebiet des Gehdrs
entwickelt ist, gilt natiirlich entsprechend auch von
der geistigen Behinderung, und ich mdchte hier auf
Manfred Talheimer hinweisen, der dies besonders
klar herausgestellt hat. Er wendet sich leiden-
schaftlich gegen jede Ausdrucksweise, die die Ver-
fassung des Behinderten als etwas negativ zu Definie-
rendes, als einen Mangel erfasst, weil sie damit an
einer unangemessenen Verformung gemessen und
darum im eigenen Wesen verkannt werde.

Talheimer betont die ungeheure Verantwortung, die
in der sprachlichen Fassung liege, also in der Art und
Weise, wie ich meinerseits die Behinderung aus-
driicke, denn durch diese Ausdrucksweise werde das
Verstdndnis schon immer in einer bestimmten Weise
geleitet. Er beruft sich dabei auch auf Hans Lipps,
der die Potenz des Wortes, die Verbindlichkeit der
Sprache sehr eindrucksvoll herausgearbeitet hat, und
er zitiert aus Lipps, wenn er sagt: «Die Dinge zeigen
sich im Licht der im Wort gefallenen Entscheidung».
Sie werden also durch die sprachliche Fassung erst
zu dem, was sie dann in der Folge sind. Und so wie
bei Bodenheimer die Taubheit aus dem Anderssein
begriffen wird, so spricht auch Talheimer, um von
vornherein negative Tendenzen auszusparen, von
einem Anderssein, insbesondere von einem «kogni-
tiven Anderssein». Kognitives Anderssein, erklért er,
umschreibe die Situation desjenigen Menschen, der
in seinen intendentuellen Systemen anders konstruiert
erscheine.

Zu den Schwierigkeiten des Erziehers

Gestatten Sie mir nun noch einige Ausfiihrungen zur
Behinderung und zu den Schwierigkeiten des
Erziehers, der zunichst sich selber erziehen muss,
wenn er seiner Aufgabe in der Erziehung Behinder-
ter gerecht werden willl Es scheinen schwierige
Probleme, die sich ihm stellen. Zunidchst: Jeder ge-
sunde Mensch fiihlt sich dem Behinderten gegeniiber
instinktiv befangen. Diese Befangenheit ist unwider-
stehlich, ohne dass er sagen konnte, worauf sie
beruht; sei es, dass die gewohnte Weise des Umgangs
gestort ist, dass er unsicher ist und nicht weiss, wie er
sich verhalten soll; da sich beim Gesunden ein
Gefiihl des schlechten Gewissens aufdringt, weil er
dem Behinderten gegeniiber sich ungerechtfertigt be-
vorzugt fiihlt. Soll man beispielsweise jemandem, der
durch eine Narbe entstellt ist, sein Mitgefiihl bekun-
den? Oder besteht dabei die Gefahr, dass man ihn

Altersbauten und
Dienstleistungen

Die Aufgaben im Zusammenhang mit der Al-
tersbetreuung haben sich in den letzten Jah-
ren teils verlagert, teils stark erweitert. Wah-
rend flir die Planung und den Bau von Alters-
unterkiinften bereits gewisse Unterlagen zur
Verfligung stehen, fehlte bisher das einschla-
gige Material fur die Planung und Kostenbe-
rechnung von Dienstleistungen, die bei Alters-
bauten einbezogen werden kénnten und soll-
ten. Die illustrierte Broschlire «Der Einbezug
von Dienstleistungen in die Planung von Al-
tersbauten», die im Verlag der «Schweizer Ge-
meinde» erschienen ist, schafft endlich da
Abhilfe. Das kleine Werk von etwa 35 Seiten
Umfang aus der Werkstatt der Architektin
Annemarie Walther-Roost kann beim Sekreta-
riat VSA, Verlagsabteilung, zum Preis von
Fr. 1250 (exkl. Versandkosten) bestellt wer-
den. Es bildet flir Behérden, Baukommissionen
und Architekten eine nitzliche, ja sogar uner-
lassliche Orientierungshilfe.

Bestellung
Altersbauten und Dienstleistungen

Wir bestellen hiermit

Exemplar(e) der illustrierten Broschu-
re «Der Einbezug von Dienstleistun-
gen in die Planung von Altersbauten»
von Annemare Walther-Roost zum
Preis von Fr. 1250 (exkl. Versand-
kosten).

Name, Vorname:

Adresse:

PLZ/Ort:

- Datum, Unterschrift:

Bitte einsenden an Sekretariat VSA, Verlags-
abteilung, Seegartensirasse 2, 8008 Ziirich.

SHl




durch das Mitleid krankt und schmerzhaft ihn daran
erinnert, ihn damit zum Ausgestossenen macht? Oder
soll man tun, als ob man nichts merke, und sich
dadurch der Gefahr aussetzen, als teilnahmslos zu
erscheinen?

Hier handelt es sich um unbewusst sich einstellende
Hemmungen, die erst durch eine Selbstiiberwindung
ausgeschaltet werden miissen. Schwieriger natiirlich,
wo es sich um wirklich entstellende korperliche Ver-
unstaltungen oder um ein wirklich gestortes, unver-
stdndliches Verhalten handelt, wo also auf der einen
Seite der FEindruck des Ekelerregenden, auf der
anderen Seite der Eindruck des Unheimlichen, Be-
drohlichen, auftritt.

Den Berufserzieher werden diese Schwierigkeiten
vielleicht weniger belasten, weil er gelernt hat sich
sachlich damit auseinanderzusetzen, umsomehr aber
den Menschen, der unvorbereitet vor einer solchen
Aufgabe steht. Die heutige Gesellschaft hat die Nei-
gung, solchen bedrohlichen Anblick vor der Oeffent-
lichkeit zu verstecken, indem man den bezeichneten
Menschen isoliert, in Anstalten oder auch in der Fa-
milie. So kann es kommen, dass ein gepflegtes Wohn-
viertel Einspruch erhebt, wenn ein Behindertenheim
dorthin verlegt werden soll, oder dass die Géste ein
Hotel unter Protest verlassen, weil dort eine Gruppe
von Behinderten aufgenommen wird. Das sind gewiss
beschamende Einzelfille, aber die Hemmung besteht
eben doch, und darum ist unbedingt daran festzu-
halten, die Anerkennung des Geistigbehinderten
gebietet es, insoweit es irgend moglich ist, ihn in das
gemeinsame Leben einzubeziehen, weil es nur hier
zur Entfaltung der ihm gegebenen Moglichkeiten
kommen kann.

Dass es Grenzen gibt, das weiss ich, und ich denke
hier vor allem an die am schwersten Behinderten, bei
denen sich die menschliche Zuwendung doch erst
gegen einen Widerstand des Abgestossenwerdens
und des Ekels durchsetzen muss. Es ist vielleicht
nicht ganz abwegig, hier an das aufriittelnde Gedicht
Franz Werfels zu erinnern, in dem vom Gang Christi
durch Verwesung und Kadaver die Rede ist. Da
heisst es unter anderm: «...mein Vater Du, so Du
mein Vater bist, lass mich doch lieben dies verweste
Wesen, lass mich im Aase Dein Erbarmen lesen! Ist
das denn Liebe, wo doch Ekel ist? Ist das denn
Liebe, wo noch Ekel ist?» Das ist, im Geist des
Expressionismus, leidenschaftlich zugespitzt. Aber
etwas von dieser allen Ekel iiberwindenden Liebe
muss doch der Heilpddagoge, muss jeder andere
Mensch im Verkehr mit dem Schwerbehinderten auf-
bringen. Es kldinge wie Hohn, wollte ich hier von
einem padagogischen Aerger sprechen. Sogar beim
Wort Caritas wiirde ich zogern, denn die Aner-
kennung des Behinderten, wenn diese wirklich echt
sein soll, darf nicht ein mitleidiges Sich-Hinabneigen
sein — das ist bei jedem leidenden Tier auch moglich
und geboten. In der Anerkennung des Behinderten
geht es letztlich um die menschliche Gleichberechti-
gung, biblisch gesprochen darum, dass eben vor Gott
alle Menschen gleich sind und ein gleiches Recht auf
Lebenserfiillung haben, wie sie sich nur in der Teil-

578

nahme an einem gemeinsamen Leben auswirken
kann.

Wer sich auf diesen menschlichen Bezug einldsst,
der behandelt den andern nicht mit dem sicheren
Gefiihl der Ueberlegenheit.

Er exponiert sich, er wagt es, in seinen erzieheri-
schen Bemiihungen zu scheitern, und was mehr ist,
er wagt es, dass auch der andere merkt, dass er schei-
tert. Ja, gehen wir sogar noch einen Schritt weiter:
Wenn das erzieherische Verhiltnis zu einem gemein-
samen Handeln und einem Miteinanderleben gewor-
den ist, dann ist auch das Scheitern ein gemeinsames
Scheitern, ein von beiden Seiten gleichermassen
schmerzlich empfundenes Scheitern; es wird dazu
beitragen, das Gefiihl der Verbundenheit zu ver-
starken.

Das fiihrt — in der Perspektive des Tagungsthemas
— zu der zundchst paradox erscheinenden Forde-
rung, dass gerade die ehrliche Erfahrung der
Grenzen péddagogischer Anstrengungen wesentlich
zur Vertiefung des Verhiltnisses und zur Vertiefung
des Selbstverstindnisses des Heilpadagogen beitrégt.
Sie macht ihm klar, wo er sich selber dndern muss,
wenn er andern helfen will.

Das Recht auf Erziehung ist ein Menschenrecht

Und wenn ich jetzt zuriickblicke, bin ich vielleicht
manchmal den Gefahren der Abschweifung erlegen.
Ich mochte deshalb drei Punkte wiederholen und
zusammenfassend sagen:

0 Die Anerkennung des geistig Schwerbehinderten
als Menschen ist eine unabdingbare Forderung der
Heilpddagogik. Diese Forderung ist nicht so selbst-
verstandlich, wie sie klingt, denn aus der Tatsache
der Behinderung entspringt notwendig die Frage
nach der Art und dem Ausmass der Behinderung
und nach den Moglichkeiten einer Aenderung. Darum
sind psychiatrische und psychologische Beurtei-
lung und Behandlung unentbehrlich. Damit ist auch
eine diesbeziigliche intensive empirische Forschung
unentbehrlich. Sie wiirden mich vollig missverstehen,
wenn Sie mich als einen Gegner dieser Forschung
auffassen wiirden. Aber hieraus entspringt auch die
Gefahr, dass diese Hilfsmittel zum Selbstzweck
werden, und dass die Heilpddagogik ihrerseits ihren
wissenschaftlichen Anspruch selber auf die dies-
beziigliche empirische Forschung griindet. Es darf
gar nichts dariiber hinwegtduschen, dass es sich zu-
ndchst und zuerst um Erziehung dreht, dass alle
Diagnosen und alle Therapien nur Hilfsmittel sind.
Die Frage nach der Wissenschaftlichkeit der Heil-
padagogik ist falsch gestellt, ja sie liefert sich
letztlich der Unmenschlichkeit aus, wenn dabei die
Anerkennung des Menschen als Menschen umgangen
wird. Noch einmal: Es gibt grundsitzlich keine
Grenzen nach unten, wo der Mensch aufhort,
Mensch zu sein, und darum bleibt mit aller Entschie-
denheit der Satz von Paul Moor, den ich mit Absicht
an den Schluss gestellt habe: «Heilpddagogik ist
Pidagogik und nichts anderes».



€ Das Problem spitzt sich zu bei den Fillen extre-
mer Behinderung, die unsere Gesellschaft als uner-
ziehbar aufzugeben und als Pflegefille zu behandeln
bereit ist. Damit wiirde diesen Menschen das Recht
auf Menschsein abgesprochen, und es gilt mit aller
Entschiedenheit, dass auch der Schwerstbehinderte
ein Recht hat, als Mensch angenommen zu werden,
und das heisst zugleich, dass er ein Recht auf Erzie-
hung hat. Das Recht auf Erziehung muss als ein
elementares Menschenrecht nach wie vor anerkannt
werden.

e Obgleich es eigentlich nicht mehr zu unserem
Thema gehort: Es gilt nicht nur der Moorsche Satz,
dass alle Heilpadagogik Piadagogik sei, sondern es
gilt auch die Umkehrung, dass alle Padagogik, auch
die sogenannte Normalpéadagogik, zugleich Heilpad-

Hermann Siegenthaler, Ziirich:

agogik ist, und dass in unserer, immer komplizierter
werdenden Welt, die immer mehr zu Fehlentwicklun-
gen fiihrt, dass in unseren heutigen Lebensverhéltnis-
sen es immer wichtiger wird, dass jeder Lehrer
iiberhaupt eine gewisse FErfahrung, eine gewisse
Kenntnis der Heilpadagogik erwirbt. Ich zitiere
nochmals Mdckel: «In jeder Pddagogik ist auch Heil-
padagogik enthalten. Heilpddagogik macht nur einen
allgemein giiltigen Aspekt der Pidagogik aus...
Diese hat immer wieder von der Heilpddagogik zu
lernen». Und wenn ich personlich noch eine Bemer-
kung hinzufiigen darf, scheint es mir verkehrt, die
Ausbildung der Heilpddagogen von der Ausbildung
der allgemeinen Lehrerbildung zu trennen. Ich ware
der Meinung, dass jeder Lehrer, ganz gleich welcher
Schulform, auch eine gewisse Kenntnis der Heilpad-
agogik haben sollte.

Die Funktion des Menschenbildes in der Heilpadagogik

Mit dem Begriff Menschenbild meine ich die Ge-
samtschau dessen, was ich hinsichtlich meines
Wesens denke, fiihle, ahne, wiinsche. Wenn es jetzt
darum geht, diese Gesamtschau des menschlichen
Wesens in bezug zu setzen zur Heilpddagogik, dann
bin ich gendtigt, einen Riickblick in die vergangenen
Jahrzehnte zu tun. Dabei stiitze ich mich auf den
Satz von Paul Moor, Heilpddagogik sei Padagogik
und nichts anderes. Versucht man, diesen Satz wirk-
lich ernstzunehmen wund nicht bloss in der
praktischen Titigkeit, sondern auch in der Theorie
zu verwirklichen, dann miisste man doch Pddagogik
und Heilpddagogik in ihrer dauernden Entsprechung
oder gegenseitigen Ergdnzung sehen, wie das im
Vortrag von Otto Friedrich Bollnow geschehen ist.
Dass diese Sicht aber nicht allgemein iiblich ist, zeigt
die Riickschau in die vergangenen Jahrzehnte der
Heilpddagogik deutlich.

Ich greife als Beispiel diese Frage auf: Wie ist die
Frage nach dem Menschen in Péadagogik und
Heilpadagogik gestellt und wahrgenommen worden?
Da stehen wir zundchst vor der Tatsache, dass die
Frage nach dem Menschen in unserem Jahrhundert
mit einer eigentiimlichen, einzigartigen Intensitét
aufgebrochen ist. Und zwar hat der Aufbruch alle
Humanwissenschaften erfasst. Es wiirde zu weit
fiihren, wenn ich Griinde fiir diesen Aufbruch erldu-
tern wollte. Nur das eine: Offensichtlich musste
durch die Erschiitterungen, die unser Jahrhundert
erlebt hat und vor deren weiteren ungeheuren
Moglichkeiten wir heute stehen, ein bisher selbstver-
stindliches und als sicher geglaubtes Verstdndnis
vom Menschen aufgegeben werden. Und an dessen
Stelle traten Zweifel und eine brennende Frage, von
der wir Heutigen annehmen, dass sie das einzige Ver-
lassliche sei. Nicht die Antwort scheint entscheidend,
sondern die Frage. Wir seien jenes Wesen, welches
sich mit der Frage nach sich selbst begniigen muss,

weil keine noch so umfassende Antwort befriedigend
und zufriedenstellend sein kann.

In diesem gewaltigen Fragestrom steht die Pddagogik

Innerhalb dieses gewaltigen Fragestromes in unserem
Jahrhundert steht auch die Padagogik. In ihr hat
nach dem Zweiten Weltkrieg, als eine massive Ver-
unsicherung und eine massive Ratlosigkeit im er-
zieherischen Denken und Handeln herrschten, die
Frage nach dem Wesen des Menschen hinsichtlich
seiner Erziehung Eingang gefunden. Zu den
wichtigsten Vertretern dieses neuen Fragens der
Pddagogik gehort Otto Friedrich Bollnow. Es waren
Impulse, die vor allem durch die Betrachtungsweise
zustand kam, wie sie Jahrzehnte zuvor in der
philosophischen Anthropologie entstanden waren.
Bollnow hat diese Werkmethode, die er als anthro-
pologische Betrachtungsweise bezeichnet, in die Péad-
agogik iibertragen.

Seit ungefdhr zu Beginn der sechziger Jahre kennen
wir die sogenannte piddagogische Anthropologie. Sie
ist ein wichtiger Zweig innerhalb der neuzeitlichen
Pidagogik und sie bildet meines Erachtens ein
Gegengewicht gegeniiber der empirisch-sozialwissen-
schaftlich ausgerichteten Erziehungswissenschaft.
Die Frage der padagogischen Anthropologie, die ich
in Anlehnung an Bollnow formuliere, lautet:

Wie muss das Wesen des Menschen verstanden
werden, wenn ich die Erziehbarkeit in meinem
Verstindnis als sinnvolles und notwendiges Glied
begreifen will?

Und wie muss Erziehung verstanden werden, wenn
sie als eine Erscheinung aufgefasst werden soll, die
diesem Wesen entspricht?

579



Von dieser Fragestellung sind im letzten Jahrzehnt
ungeheure Impulse in das péadagogische Denken
gekommen. Wenn nicht alle Anzeichen der
gegenwirtigen Zeit triigen, scheint es, als wiirde
diese Betrachtungsweise in der ndchsten Zukunft
noch grosseren Einfluss haben. Wenn der Satz
zutrifft, Heilpadagogik sei Pddagogik und nichts
anderes, dann wire zu erwarten, dass das anthropolo-
gische Fragen auch in der Heilpddagogik zu den-
selben Impulsen gefiihrt hitte, so dass wir so etwas
wie eine heilpiddagogische Anthropologie vorfinden
konnten. Schon dass ich in der Moglichkeitsform
spreche, verrdt Thnen, dass dieses nicht der Fall ist.
In der Tat finden wir eine der p#dagogischen
Anthropologie vergleichbare Tendenz in der Heil-
padagogik nicht oder bloss in vagen Ansdtzen. Ich
will dieser Tatsache etwas nachgehen.

Lisst man sich zunédchst leiten vom Begriff Anthro-
pologie — Anthropos heisst der Mensch, Anthropo-
logie die Lehre vom Menschen, die philosophische
Anthropologie ist also die philosophische Lehre vom
Menschen — dann muss auffallen, dass der
Begriff im Jahre 1967 gleich in zwei Arbeiten vorzu-
finden ist. Eduard Montalta hat im Handbuch der
Heilpddagogik seinen Artikel unter dem Titel
«Grundlagen und systematische Ansdtze zu einer
Theorie der Heimerziehung» mit dem Abschnitt
«Anthropologische Grundlegung» eingeleitet. Darin
klart er wesentliche Merkmale des Menschenbildes,
welches dem Helfen als einer heilpddagogischen
Aufgabe zugrunde gelegt werden miisse. Und im
selben Jahr erschien in Hamburg ein Sammelband
mit verschiedenen Referaten, worin Bleidicks Auf-
satz «Das behinderte Kind in anthropologischer
Sicht» zu finden ist. Darin beschreibt er die Auf-
gabenstellung, welche der anthropologischen
Denkweise innerhalb der Behindertenpadagogik
zufalle. Diesen Ansatz hat er 1972 in seinem grossen
Werk «Padagogik der Behinderten» weitergefiihrt,
aber als Exkurs bezeichnet und ihm den Titel gege-
ben «Entwurf einer Anthropologie des Behinderten
und seiner Erziehung». Neben diesen beiden Vertre-
tern sind bloss vereinzelte Aufsdtze im Verlaufe der
siebziger Jahre zu finden, was im Vergleich zur Flut
an entsprechenden Titeln in der Pddagogik sich sehr
sparlich ausnimmt. Bevor wir dies aber beklagen,
miissen wir einen andern Zusammenhang aufgreifen.

Seit Hanselmann: die Frage nach dem Menschenbild

Wenn auch eine heilpddagogische Anthropologie mit
klarer Aufgabenstellung fehlt, durchzieht doch die
Frage nach dem Menschenbild die Heilpddagogik
seit Hanselmann, und deutlich tritt sie in den Ueber-
legungen zum Sinn des behinderten Lebens oder des
Lebens iiberhaupt, zum Sinn der heilpddagogischen
Aufgabe zutage. Und in ganz entschiedener und ein-
driicklicher Weise bricht diese Frage im Gesamtwerk
von Paul Moor durch. Er hat, wie ich das spiter
noch zeigen werde, den Begriff «Antropologie»
eigenartig sparsam, und wie es mir scheinen will, mit
einer eigentiimlichen Vorsicht verwendet. Ich habe
im Todesjahr von Moor auf seine anthropologische
Denkweise hingewiesen und damals die Behauptung

580

aufgestellt, seine Heilpddagogik sei im Grunde eine
Anthropologie und nur von ihr her verstehbar.
Es besteht kein Zweifel, dass Moor sich mit der ge-
samten existenz-philosophischen Anthropologie, mit
der Anthropologie der dialektischen Theologie und
der philosophischen Anthropologie auseinanderge-
setzt hat. Auf meine Frage, warum bei ihm denn die
Hinweise auf die pddagogische Anthropologie
fehlten, obschon er Bollnow kannte, sagte er mir
wenige Jahre vor seinem Tod, er hitte hierzu die
gesamte  entsprechende  Literatur lesen und
verarbeiten miissen, und dafiir habe ihm die Zeit und
Lust gefehlt. Denn, wie viele von Thnen wissen, hat
er ja vier Jahre vor dem Tod sich an die Ueberset-
zung des Matthdus-Evangelium gesetzt.

Was geht aus dieser knappen geschichtlichen Riick-
schau hervor? Die Frage nach dem Wesen des Men-
schen und dem Menschenbild ist in der Heil-
padagogik immer von der inhaltlichen Seite her auf-
genommen worden und durchzieht vor allem die
Schweizer Heilpadagogik, ohne dass der Anthropolo-
giebegriff und die entsprechende Betrachtungsweise
ausdriicklich betont werden. Das lasst sich auch im
Hauptwerk von Emil E. Kobi nachweisen. Wie war
es aber moglich, dass die Impulse der allgemeinen
Padagogik nicht zu einer eigentlichen und aus-
driicklichen heilpddagogischen Antropologie mit
klarer Aufgabenstellung getiihrt haben?

Ich wage, zur Beantwortung dieser Frage eine
Vermutung auszusprechen, die hier bloss als
Denkanstoss gedacht werden soll. Vielleicht unterlie-
gen wir Heilpadagogen immer wieder der Gefahr,
von der Behinderung, von der Schddigung fasziniert
zu sein, und dabei vergessen wir das Menschsein
dessen, der behindert und geschédigt ist. Ein Hinweis
fiir die Richtigkeit dieser Annahme scheint mir
immer wieder das deutliche Bestreben zu sein, die
medizinische Diagnose kennen wund sich auf
psychologisch fassbare Kriterien abstiitzen zu wollen.

Liegt darin nicht ein Zeichen dafiir, dass sich die
Heilpddagogik, trotz allen Beteuerungen, immer
noch zu sehr an das naturwissenschaftliche
Denken und an die Psychologie anlehnt, statt an
die Pddagogik?

Und da stehen wir vor der Bedeutung der Thematik
unserer Tagung, die ja im Grunde genommen das
fortsetzt, was vor einem Jahr an der HPS-Tagung in
Luzern begonnen worden ist, dem Menschenbild in
der Heilpddagogik. Es geht ndmlich darum, die
anthropologische Betrachtungsweise nach ihren
Moglichkeiten fiir die Heilpddagogik zu befragen und
wenn moglich, zum Aufbau einer heilpddagogischen
Anthropologie  vorzudringen.  Vielleicht  wire
dadurch ein Weg gefunden, eine deutlichere Annihe-
rung an die Pddagogik zu finden, und vielleicht wire
das ein Gegengewicht zur empirisch-sozialwissen-
schaftlich ausgerichteten Sonderpddagogik. Unter
diesen Perspektiven greife ich jetzt die Frage nach
dem Menschenbild des Heilpdadagogen auf und
mochte dann in einem abschliessenden Kapitel die
Aufgaben einer heilpadagogischen Anthropologie
knapp umreissen.



Verein fiir Schweizerisches Heimwesen VSA

Neu erschienen:

Heim-Verzeichnis 1981

Innert weniger als zwei Jahren war das 1979 im VSA-Verlag erstmals erschienene Verzeichnis der
Heime fiir erziehungsschwierige Kinder und Jugendliche (welches den Heimkatalog von 1976 abge-
[6st hatte) vergriffen. In der lebhaften Nachfrage liess sich erkennen, wie sehr dieses Verzeichnis
den einweisenden Instanzen (Versorgern) als Hilfsmittel zur ersten Information willkommen war.

Die zweite Auflage des Heimverzeichnisses ist jetzt erschienen. Am Zustandekommen sind das Pad-
agogische Institut der Universitat Ziirich, Fachbereich Sozialpadagogik, und der Schweizerische
Verband flir erziehungsschwierige Kinder und Jugendliche (SVE) mitbeteiligt. Die Angaben, die in
der zweiten Auflage des Verzeichnisses enthalten sind, stiitzen sich auf das Ergebnis einer bei den
Heimen durchgeflihrten neuen Erhebung.

Das Resultat dieser neuen Umfrage liess bloss vereinzelte Aenderungen und Anpassungen nicht zu,
sondern machte eine vollige Ueberarbeitung und zudem eine Erweiterung des Verzeichnisses notig.
Deshalb kénnen nun auch nicht nur einzelne Nachtrage bestellt werden. Das Verzeichnis wird den
Benltitzern lediglich dann von Nutzen sein, wenn der ganze Inhalt der zweiten Auflage bezogen wird.

In der &ausseren Form unterscheidet sich die zweite Auflage jedoch nicht von der ersten:
Format A5, Loseblatt-System, durch Register nach Kantonen geordnet, solider gelber Ordner
mit Aufdruck. Das Verzeichnis beruht auf der Selbstdarstellung von 146 Heimen nach vorge-
gebenem Raster. Auf je zwei Seiten sind flir jedes Heim Tréager, Aufsichtsstelle, Leitung, Platz-
zahl, organisatorische Gliederung, padagogisches Konzept und Schulungsméglichkeiten ge-
nannt.

Die Angaben zu den in alphabetischer Reihenfolge eingereihten Heimen erméglichen dem Beniitzer
des Verzeichnisses 1981 einen raschen Ueberblick. Es kann jetzt beim Sekretariat VSA mit und/oder
ohne Ordner bestellt werden.

Bestellschein  Heimverzeichnis 1981

Wir bestellen hiermit

............ Exemplar(e) des Heimverzeichnisses 81 mit Ordner, Register und Inhalt zum Preis von Fran-
ken 40.— (exkl. Porto und Verpackung).

............ Exemplar(e) des Heimverzeichnisses 81 ohne Ordner und Register, Inhalt bandiert, zum Preis
von Fr. 30.— (exkl. Porto und Verpackung). :

Name, Vorname

Adresse, PLZ, Ort

Bitte senden an das Sekretariat VSA, Verlagsabteilung, Seegartenstrasse 2, 8008 Ziirich.

581



Das Menschenbild — ein Vorverstindnis

Es ist fiir viele selbstversténdlich, dass jedes Reden
vom Menschen auf einem vorausgesetzten Vorver-
stdndnis beruht, welches Bollnow schlicht und ein-
fach als Menschenbild bezeichnet. Es ist meist
unausgesprochen, man kann auch sagen, in der Um-
gangssprache, es sei eine Hinterkopftheorie, die
unausgesprochen bleibt. Doch durchzieht und pragt
das Reden vom Menschen und das Handeln in bezug
auf den Menschen dieses Menschenbild. Jedenfalls:
das Bild scheint fiir Einwirkungen von aussen zu-
gdnglich zu sein. Zum Beispiel weiss die heutige
Werbepsychologie, dass sie uns bloss ein bestimmtes
Menschenbild vorlegen muss, um uns fiir ihre
Zwecke zu gewinnen, und es weiss jedes politische
System, dass iiber die Einwirkungen auf das Men-
schenbild die Massen filir bestimmte Zwecke
mobilisiert werden kénnen. Da brauchte man doch
bloss die Kritiken fiir das Bild eines lebenswerten
Lebens zu verbreiten, und schon machte man mit der
Vernichtung des unwerten Lebens ernst.

Das sind meines Erachtens Griinde, warum es
dringend notwendig ist, sich iiber das Menschenbild
in Pddagogik und Heilpddagogik Klarheit zu
verschaffen. Moglicherweise konnten neue Impulse
auch in unser praktisches Handeln einfliessen.

Doch ergeben sich, wenn man nach dem eigenen
Menschenbild Ausschau hilt, erhebliche Schwie-
rigkeiten und Probleme, denn, wie komme ich in
diese Schicht meines eigenen Verstindnisses? Wie
kann ich mich in meinem Wesen nicht bloss in
meinem psychologisch fassbaren besonderen Merk-
malen verstehen? Ja, was ist denn Wesen des Men-
schen, was ist mein Wesen? Ich lege auf diese Fragen
zwei Hinweise bereit, die einen Weg zu versprechen
scheinen, zu bestimmten Antworten zu gelangen. Es
handelt sich um zwei gedankliche Experimente, die
ich Sie bitte, jetzt nachzuvollziehen.

Streichen Sie einmal in Threm Selbstverstindnis und
all dem, was Sie wissen iiber sich, das weg, was Sie von
Ihren Kindern unterscheidet, mit denen Sie es in der
Praxis zu tun haben: Ihr Alter, Ihre Geschlechtszuge-
horigkeit, Thre Wertsetzung, die Intelligenz, Ihre
Gemiitstiefe, Ihre Uebersicht iiber die Welt, den
Lebensalltag, Thr Geniessenkonnen, Thr Lernen usw.
Was bleibt da zuletzt noch iibrig, wenn Sie das alles
wegstreichen? Doch gerade das, was uns miteinander
verbindet — vielleicht ist das unser Wesen. Oder
iiberlegen Sie sich, wie Sie Kinder, mit denen Sie es
zu tun haben in Ihrer Heilpddagogik, vor Angriffen
schiitzen wollen, wenn ihnen lebensunwertes Leben
zugeschrieben wird und wenn die entsprechenden
Konsequenzen drohen. Wie wiirden Sie das Leben
Ihrer behinderten Kinder verteidigen, wenn es nach
unseren Begriffen auch schwerstbehindertes Leben
ist? Welche Begriffe wiirden Sie dazu wihlen? Ich
glaube, die Aussagen die aufgrund dieser beiden
Denkexperimente zustande kommen, beriihren
wenigstens das, was unser Menschenbild ausmacht.
Aber da ergeben sich doch gleich verschiedene
Probleme und Gefahren. Ich will ihnen unter zwei
Aspekten nachgehen.

582

Was heisst: ein offenes Menschenbild?

Liegt nicht bereits eine Gefahr darin, dass wir all
das, was wir als unser Wesen erahnen und in
einzelnen Aspekten auch wirklich zu erkennen glau-
ben, als Bild zu bezeichnen? Mit dem Begriff «Bild»
meinen wir doch in der Regel das formaldurch-
dachte und gestaltete Bild eines Kiinstlers, oder wir
bezeichnen damit eine innere Vorstellung, also
innere Bilder. Jedes Bild aber trdgt die Gefahr in
sich, als solches zu erstarren, indem es in einem
Rahmen einpassend so zu bleiben hat, wie es eben
gerade ist. Und damit schliesst es sich ab, und ist zu
keiner Verwandlung weder fdhig noch dazu bereit.
Wir sprechen dann von einem geschlossenen
Menschenbild. Diese Gefahr hat viele Denker
unseres Jahrhunderts davor zuriickgehalten, und
unter ihnen eben wohl auch Paul Moor, die
philosophische ~ Anthropologie als eigenstdndige
philosophische Disziplin darzustellen, weil sie die
Gefahr der Bildhaftigkeit und der Erstarrung ahnen.
Angesichts dieser Gefahr hat Bollnow einmal betont,
es gehe doch um die Bildlosigkeit des Menschen.
Was damit gemeint ist, ist wohl das Gegenteil der
Geschlossenheit, ndmlich die Offenheit. Was will das
aber konkret heissen? Ein offenes Menschenbild? Es
fordert wohl dazu auf, sich auf die Meinung abzu-
stiitzen, dass der Mensch in seinem Wesen weit mehr
ist als er zu erahnen und von sich selbst zu wissen in
der Lage ist.

Aber nicht bloss die Tatsache der eigenen Be-
grenztheit gehort zu unserem Wesen, sondern dar-
iiber hinaus auch das, was wir nicht wissen und nicht
als' Ahnung formulieren konnen. Ich meine damit das
Geheimnis, das Unfassbare, das hinter, unter oder
iiber all dem liegt, was wir von uns wissen. Das, was
auf der andern Seite der Begrenzung angenommen
werden kann. Freilich, ob wir dieses Geheimnis auch
wirklich auszuhalten in der Lage sind, das ist eine
andere Frage. Doch sie entscheidet letzlich iiber
unser Leben und Handeln. Wir haben uns in der heil-
padagogischen Fachsprache angeeignet, in bezug auf
die Forderung der Behinderten von offen geblieb-
nen Moglichkeiten zu sprechen. Der Ausdruck
stammt von Heinz Bach. Dieser Ausdruck ist nur
dann sinnvoll und brauchbar, wenn er auf einem
Menschenbild beruht, das in der eben besprochenen
Weise von der grundsétzlichen Offenheit getragen ist
und das heisst, von der Anerkennung des Geheim-
nisses. Wenn man es nicht anerkennt, darf man den
Begriff «offen gebliebene Moglichkeiten» in unserer
Fachsprache nicht brauchen.

Der zweite Aspekt steht mit diesem ersten in engem
Zusammenhang und ist vielleicht gleichzeitig ein
Grund, weshalb unser Menschenbild so leicht zu er-
starren droht.

Das unausgesprochene Menschenbild liegt eben nicht
in uns, wie wir dies von den Archetypen im Sinne der
psychologische Psychologie annehmen, es ist nicht in
uns, sondern es wird. Lige es in uns vor, dann wére
es uns gestattet, es auch zu finden und zur Dar-
stellung zu bringen. Gerade weil diese Meinung
leichter zu ertragen ist als die Auffassung der Offen-



heit, droht die Gefahr der Erstarrung. Der Anspruch
an uns ware weniger gewaltig und er entsprache eher
unserer Tragheit und der Unféahigkeit, das Geheimnis
zu ertragen. In Wirklichkeit steht es aber anders.

Unser  Menschenbild ist einer dauernden
Wandlung unterworfen und 15st sich im Verlaufe
der Auseinandersetzungen mit alltiglichen Aufga-
ben und Begebenheiten aus dem Nebel der blossen
Ahnung heraus.

Es zeichnet sich dann in vagen Konturen etwas ab,
die hie und da deutlicher hervortreten, meist aber
wieder im Unklaren verschwinden.

Ich bin bei Paul Moor auf eine Stelle gestossen, die
ich lange Zeit nicht verstand. Es gehe ihm — er
schreibt es bezeichnenderweise im Vorwort zur Heil-
padagogischen Psychologie — es gehe ihm nicht um
ein fertiges, sondern um ein werdendes Menschen-
bild, darum dass jeder zu seiner eigenen Anthropolo-
gie gelange auf einem Weg des langsamen Reifens.
Mit diesen Hinweisen scheint mir zweierlei gemeint
zu sein: dass sich in uns Heilpadagogen — von uns
sprechen wir ja — dieses werdende eigene Men-
schenbild entwickelt und entfaltet und dass der Heil-
pddagoge sich selbst als ein dauernd Werdender, d. h.
sich als dauernd Verwandelnder zu begreifen
beginne. Erst diese beiden Aspekte machen gemein-
sam jene Lebendigkeit aus, die fiir den praktischen
Alltag tragfahig ist.

Haben wir auch nur annahernd diese Dynamik erfah-
ren, die Dynamik des eigenen Werdens und des
Werdens unseres eigenen Menschenbildes, dann
miissen wir unsere bisherigen Begriffe der heil-
padagogischen Fachsprache von ihr her prégen las-
sen. Aus diesem dynamischen Menschenbild muss
sich zwangsldufig eine Haltung ergeben, die nichts,
aber auch gar nichts, was vom Kind uns entgegen-
kommt, und sei es noch so abwegig, noch so
schwerstbehindert, in der Norm véllig unangepasst,
nichts darf dann als abgeschlossen betrachtet
werden. Es muss sich zum Beispiel grundlegend der
Begriff «Behinderung» davon prigen lassen.

Behinderung, gleichgiiltig welche Diagnostik da-
hintersteckt, darf nicht als unverdnderbarer Status
aufgefasst werden, sondern auch sie bleibt grund-
satzlich verwandelbar und ist veriinderbar, ist fiir
Einwirkungen von aussen und von innen offen.

Erst auf dieser Grundlage ist es iiberhaupt sinnvoll,
mit heilpddagogischer Absicht sich dem behinderten
Menschen zuzuwenden.

Lohnt sich der Weg des langsamen Reifens?

Unter diesen Voraussetzungen kann es uns jetzt ge-
lingen, einer weiteren Fragestellung nachzugehen.
Gerade von der praktischen Arbeit aus kann man oft
einer Versuchung kaum widerstehen, die sich etwa in
die Frage kleidet: Lohnt es sich denn iiberhaupt,
diesen Weg des langsamen Reifens auszuhalten und
sich mit dem dauernd werdenden Menschenbild zu-

friedenzugeben, wo sich doch unsere Sehnsucht weit
mehr nach sicheren Grundlagen im eigenen Innern
richtet? Diese Frage, die vielleicht zu sehr nach bloss
personlicher Anfechtung klingt, kann ich in eine
allgemeinere Form abwandeln: Welches ist denn die
Funktion des Menschenbildes fiir den Heilpddago-
gen? Ich will auf diese Frage meine Antwort geben.
Wo immer wir den Menschen in Situationen
beobachten, féllt auf, dass er all den Gegensitzen,
den Widerspriichen, den unzdhligen Ungereimthei-
ten etwas entgegen zu halten bemiiht ist, welches ihn
beféhigt, das Ungeloste und Unlosbare einiger-
massen auszuhalten und durchzustehen. Ich denke da
an die Fiille von Informationen, die tdglich aus aller
Welt auf uns eintreffen und denen wir doch ret-
tungslos ausgeliefert sind, denn wir spiliren doch
gleichzeitig, dass wir als Einzelwesen das Weltge-
schehen nicht umzulenken vermogen. Wie gelingt es,
diese Widerspriiche und das Absurde, das sich hinter
ihnen aufzutun scheint, auszuhalten? Doch nur, wenn
es uns gelingt, sie in einen grosseren Zusammenhang
hineinzustellen, den wir personlich stiften miissen.
Wir versuchen zum Beispiel, das Kriegsgeschehen
bestimmter Lidnder aus der geschichtlichen
Entwicklung heraus zu verstehen. Wir haben ein
Empfinden fiir die zeitlichen Ablidufe, die sich iiber
die Jahrhunderte erstrecken und Auswirkungen auf
die Gegenwart haben, zugleich versuchen wir sie
einzubauen in eine mogliche zukiinftige Entwicklung,
oder aber wir bauen die Widerspriiche ein in eine ge-
glaubte ganzheitliche Wirklichkeit, von welcher die
hier und jetzt erfahrene Wirklichkeit nur ein kurzer
Abschnitt ist — gemeint ist die religiose Einstellung.
Aus anthropologischer Sicht ist diese religiose
Einstellung der Versuch, Einheit und Ganzheit zu
stiften und sich selbst damit zu sichern.

Bezogen auf die Beschaftigung mit Menschen in der
Heilpadagogik, vermag unser Menschenbild nun
diese Funktion zu iibernehmen. Selbstverstindlich
héngt es mit unserem Weltbild zusammen oder ist
gar mit ihm eins. Wichtig aber scheint mir, dass
Welt- und Menschenbild Ausdruck unseres Empfin-
dens, Einheit fiir die Ganzheit, fiir Zusammenschau
und Gesamtschau sind. Wie anders vermochten wir
in der heilpddagogischen Téatigkeit auf die Dauer zu
bestehen, ohne auf all dieses Fremde und Andersar-
tige, welches sich unserem rationalen Erfassen ent-
zieht, eine einheitsstiftende Antwort zu geben? Als
Heilpddagogen stehen wir in der Erfahrung der Be-
grenzung. Sie ist meines Erachtens nur auszuhalten,
wenn es uns gelingt, sie als Impuls aufzugreifen und
die Frage nach dem eigenen Menschenbild zu stellen
und darauf eine Antwort zu geben.

Wenn es einem gelingt, auf diese einheitsstiftende
Funktion des Menschenbildes etwas zu achten,
bemerkt man gleichzeitig, dass Energien aufrichten,
und man sich wieder mit neuem Schwung an die
Bewiltigung der Arbeit heranmacht. Darin liegt be-
griindet, weshalb zum Beispiel die anthroposophi-
sche Heilpadagogik fiir viele eine besondere Anzie-
hungskraft besitzt, weil in ihr ein deutlich und klar
formuliertes Menschenbild bereits vorgefunden wird
— es wurde von Rudolf Steiner formuliert —, ob es
sich auch mit der vorhin betonten Auffassung deckt,

583



das Menschenbild sei andauernd in einem Werde-
prozess begriffen, bleibt dann allerdings eine andere
Frage. Derjenige aber, der sich zu diesem
anthroposophischen Menschenbild bekennen kann,
erfahrt in der Tat eine bestimmte Sicherheit fiir
seinen Alltag, eben gerade deswegen, weil das
Menschenbild als Gesamtschau Gegensitzliches aus-
zuhalten vermag und dadurch zu neuen psychischen
Energien fiihrt.

Die ausseranthroposophische Heilpddagogik sollte
von dieser Erfahrung lernen. Allgemein wiirde das
heissen: die Erfahrung des werdenden Menschen-
bildes vermag im Menschen ein tief verwurzeltes
Vertrauen zu wecken, indem er der Verunsicherung
angesichts der Widerspriiche und Gegensitze eine
innere Sicherheit entgegenzustellen vermag.

Solches Vertrauen kann sich unter anderem darin
daussern, dass wir dem Wesen des Menschen nicht
bloss die Moglichkeit der Weltzerstorung zuschrei-
ben, sondern — ich sage genauso — die Moglich-
keit der Weltgestaltung.

Dieses Vertrauen diirfte in unserer heutigen Zeit von
besonderer Aktualitdt sein.

Nun mag Ihnen aufgefallen sein, dass ich bisher nur
wenige Angaben in bezug auf den Inhalt des Men-
schenbildes gemacht habe. Das mdchte ich jetzt
nachholen. Aber es darf auf keinen Fall jetzt darum
gehen, ein Menschenbild so zu formulieren, dass wir
uns dann anschliessend an diese Tagung auf dieses
Menschenbild einigen und uns verpflichten konnten,
es in die Praxis hineinzutragen. Gerade das wider-
sprache ja der Offenheit und wiirde diese gemeinte,
wohlgemeinte personliche Modifikation verhindern.
Ich wehre mich gegen eine derartige Einigung und
Verpflichtung, denn in dem Augenblick, da wir das
taten wiirde doch so leicht ein Kreis von Menschen
geschaffen, die sich zu dieser einen bestimmten Auf-
fassung als zugehorig flihlen, und das wiirde unwei-
gerlich dazu fiihren, dass die andern, die sich dann
eben nicht dazu bekennen, draussen stehen und eben
noch nicht so weit sind. Man trifft auch kréftigere
Ausdriicke an oder jenes iiberlegene Lacheln, um
die Draussenstehenden zu bezeichnen und ihnen
klarzumachen, dass sie das eben alles noch nicht so
verstehen.

Eigenartige Scheu — woher kommt sie denn?

Darf man aber an der Aufgabe vorbeigehen, ein Men-
schenbild inhaltlich zu formulieren? Man scheint
heute in der Padagogik und in der Heilpddagogik
eine eigenartige Scheu davor zu haben, denn sehr
leicht wird man dann mit dem Stempel der Un-
wissenschaftlichkeit versehen, weil man bloss subjek-
tive Meinungen vertrete, und darum werde denn
auch gesagt, unsere Tagung sei irgendwie «poetisch».
Ob dahinter nicht auch haufig die Angst vor dem
Bekenntnis zum Menschen steckt?

Ich meine, wir sollten den Mut aufbringen, zu un-
serem eigenen Menschenbild zu stehen,

584

denn dies konnte anderen doch Mut machen, gerade
in einer Zeitepoche, in der das gesamte Erziehungs-
wesen von ungeheurer Unsicherheit durchzogen ist.
Uebrigens, ich habe an verschiedenen Stellen schon
bereits inhaltlich etwas zu diesem Menschenbild ge-
sagt, was ich jetzt bloss aufzugreifen habe. Ich sagte,
der Heilpddagoge miisse ein grundsdtzlich offenes
Menschenbild haben. Das ist zwar eine formale Aus-
sage. Hinter ihr verbirgt sich aber eine inhaltliche:
Der Mensch ist ein offenes Wesen, welches in bezug
auf die ihn umgebende Welt in einem wechselseitigen
Austausch von Eindriicken und Ausdrucksmoglich-
keiten steht. Ich sagte, das Menschenbild miisse
wandelbar und verdnderbar bleiben. Die entspre-
chende inhaltliche Angabe lautet: Der Mensch ist in
seinem Wesen grundsdtzlich verwandelbar und ver-
dnderbar. In welcher Richtung er sich verdndert, ob
in einer stetig aufwérts steigenden Linie im Hinblick
auf eine allm#hliche Vervollkommnung oder aber in
eine abwirts fiihrende, d. h. in einem stetigen Abbau
begriffenen Weise, das ist damit nicht gesagt. Doch
miissen wir beides, den Aufbau und den Abbau mit
in unser Menschenbild hereinnehmen.

Die dritte Aussage ist ja zum Thema unserer Tagung
geworden: Der Mensch steht dauernd Begrenzungen
gegeniiber, d. h. doch gleichzeitig, dass er nie jene
Ganzheit verwirklicht, von der er trdumt. Damit ist
aber etwas zum Ausdruck gebracht, was weit-
tragende Konsequenzen hat, denn es bedeutet, dass
der Mensch angewiesen ist auf etwas, was ithm von
aussen zukommt, auf etwas also, was nicht in seinem
Innern vorgefunden wird. Auf der Ebene der
sozialen Bezogenheit heisst das:

Der Mensch ist auf die Zuwendung des andern
angewiesen.

Diese Aussage kann nur dann bestehen bleiben,
wenn zugleich die Moglichkeit mitgedacht wird, dass
sich der Mensch auch dem andern zuwenden kann.
Zuwendungsbereitschaft und Zuwendungsbediirftig-
keit sind daher die inhaltlichen Angaben dieses
Menschenbildes.

Das ist meines Erachtens die Struktur des Menschen-
bildes, welches eine heilpddagogische Tatigkeit zu
tragen vermag,

denn darin ist jeder Mensch eingeschlossen, der
Schwerstbehinderte, der alte Chronischkranke, der
Sterbende —, all jene also, von denen wir sagen,
sie befinden sich an der Grenze des Menschlichen
oder in der Grenzzone des Menschseins.

Hier liegt das Verbindende, nach welchem die an-
thropologische Betrachtungsweise Ausschau halt.

Wenn man ein derartiges Menschenbild gelten lassen
will, dann muss man sich aber der Konsequenzen be-
wusst sein, denn es widerspricht dem heute gingigen
Bild, welches den Menschen als intaktes, sich selbst
geniigendes, aus sich selbst heraus sich befreiendes,
autarkes, autonomes Wesen bezeichnet, oder wie die
Begriffe auch immer lauten mogen, welche den



Hochmut des Menschen bezeichnen, und an seine
Stelle tritt der Mensch als ergdnzungsbediirftiges, als

begrenztes, auf ein Du angewiesenes und
hilfsbediirftiges Wesen.
Nur so wird der Behinderte in das Gesunde

hereingeholt, nein, wird der Nichtbehinderte in
seinen eigenen Behinderungen und Begrenzungen
wirklich ernst genommen. Erst da hort die Grenze
zur Unterscheidung von Gesundheit und Krankheit,
Behinderung und Nichtbehinderung auf. Es wird in
diesem Jahr hdufig von der Forderung gesprochen,
man miisse sich mit dem Behinderten solidarisieren.
Ich weiss nicht, wie dies zu geschehen hat, ausser ich
bekenne mich zu einem Menschenbild, das nun so
gefasst ist, dass ich in mir selber die Behinderung an-
erkenne und sie als eine Form der Begrenzung auf-
fasse. Damit stosse ich aber an die Grenze der anthro-
pologischen Aussage.

Nicht zu fassendes Geheimnis der Grenze

Zum Schluss noch ein Wort zum Geheimnis der
Grenze und zum Begrenztsein des Menschen. Ist es
das hinter der Grenze Liegende, was in den alten
Menschen trigt? Was macht den Menschen
menschlich und welchen Begriff wahlen Sie, um das
zu bezeichnen? Ist es der Kern der Person, der
Existenzkern, die Durchgangsschwelle zum Ueber-
sinnlichen, zum Transzendenten, ist es fiir Sie das
Gottliche? Ist fiir Sie der eigentliche Mensch der un-

sterbliche Fremdling? Hinter jedem dieser Begriffe
steckt eine personliche Entscheidung. Oder, wenn
wir sagen, der schwerstbehinderte Mensch lebt an
der Grenze des Menschlichen, was liegt denn jenseits
der Grenze? Ist es fiir Sie die gottliche Sphire, die
gottliche Verheissung, das Nichts, das Geistige, das
Absolute, der Aufenthaltsort des unsterblichen
Fremdlings? Daraus ldsst sich folgern, dass jedes
Menschenbild eine Ebene aufweist, wo allgemein-
giiltige Aussagen versagen miissen, wo sie nur noch
aufgrund personlicher Wertsetzung und personlicher
Entscheidung moglich sind. Jedes Menschenbild trégt
daher etwas Bekenntnishaftes in sich. Ohne eine der-
artige Grundentscheidung bliebe es an der Ober-
flache. Bollnow sagt einmal, jedes Reden vom Men-
schen habe transzendental-philosophischen Charak-
ter. Auf dieses Bekenntnis kann man wohl hinweisen,
denn geleistet werden muss es von jedem einzel-
nen. Meine heilpddagogische Tétigkeit hat mich
genotigt, zu dieser Ebene der Aussagen vorzustossen.
Ich habe dabei erfahren, dass gerade durch sie neue
Energien wach geworden sind.

Ich habe in bezug auf die Wissenschaftlichkeit der
Heilpddagogik keine besonderen Anspriiche. Es ist
mir gleichgiiltig, ob ich von den anderen als Wissen-
schaftler bezeichnet werde oder ob ich da in Luzern
bloss an einer «poetischen» Tagung teilnehme. Was
mir aber nicht gleichgiiltig ist, ob das, was ich hier
denke, was ich hier vertrete, und dann morgen ver-
wirkliche, ob das die Lebensqualitdt der zu betreuen-
den Kinder wirklich erhoht.

Heinz Bollinger:

Notizen im Dezember

Jetzt wissen wir, was wir brauchen! «Wir brauchen
einen neuen Geist», sagte der Genfer Stadtrat Guy-
Oliver Segond. Doch wo nehmen und nicht stehlen?
Bei der Présentation der von der Eidg. Kommission
fiir Jugendfragen ausgearbeiteten «Stichworte zum
Dialog mit der Jugend» erkldrte Kommissionsprasi-
dent Segond vor der Presse, wir brauchten kein Kon-
zept fiir eine neue Jugendpolitik, sondern eben diesen
neuen Geist und eine andere Lebenshaltung, die es
den Jungen ermogliche, «nicht nur jemand zu wer-
den, sondern vielmehr auch jemand zu sein». Was
immer man sich darunter vorstellen will: Im allge-
meinen haben die «Stichworte» verdientermassen
eher (gemdssigte) Zustimmung gefunden und in der
schweizerischen Oeffentlichkeit nicht soviel Aufse-
hen erregt wie die ein Jahr zuvor erschienenen «The-
sen».

Freilich, wie sollen wir Erwachsenen zu dem neuen
Geist kommen, wo sollen wir ihn anfordern? Etwa

beim Bundesrat, bei den Hochschulen oder den Kir-
chen? Sollen wir vielleicht auf die Strasse gehen und
demonstrieren, wie man neuerdings in Europa rings-
um fiir den Frieden demonstriert? Haben wir ein
Recht darauf, ihn zu bekommen, weil wir, so die
Experten, ihn doch brauchen?

Der Fragen sind viele. Sie bleiben offen. Vielleicht —
wenn wir’s nicht verlernt hédtten — konnten, vielleicht
miissten wir um ihn bitten. Bitten? Bitten — jaja, aber
wie? Aber wo? Aber wen?

#

Bald geht dieses Jahr zur Neige, bald wird es zu den
Akten gelegt. Finis, vorbei, ausgestanden, vergessen.
Vorbei ist vorbei, numquam reparabile. Teils fiihle
ich mich bedriickt, teils erleichtert. Spitere Genera-
tionen, welche in den Akten bldttern, werden aus der
Distanz, die sie haben, in dem uns verwirrenden Ge-
schehen der letzten Monate und Jahre vielleicht eher

585



	Vom Geheimnis der Grenze : Erziehung und Erzieher in der Erfahrung des Begrenztseins
	Zur Forderung der Menschlichkeit in Pädagogik und Heilpädagogik
	Die Funktion des Menschenbildes in der Heilpädagogik


