Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 52 (1981)

Heft: 12

Artikel: "Der Mensch ist eine dialogische Existenz" : ein Gesprach mit denen,
die auf dem Weg sind

Autor: Seiss, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-811870

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-811870
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

bildungstagung als markantes Ereignis in die Vereins-
geschichte des VSA eingehen wird, und ich zogere
nicht hinzuzufiigen, dass das Besondere dieses Ereig-
nisses mit dem «anthropologischen Akzent» zu tun
haben muss, den Frau Dr. I. Abbt in ihren intensiven
Vorbereitungsgespriachen mit den Referenten der Ver-
anstaltung aufgesetzt hat.

Daneben trug zum guten Gelingen ganz bestimmt
auch die «St. Galler Atmosphare» viel bei, das Am-
biente im «Schiitzengarten», die vorziigliche Verpfle-
gung, der Blumenschmuck, das Unterhaltungspro-
gramm (bestritten von den Stegreifmusikanten St.
Georgen und von den Drei Musketieren von Widnau)
sowie nicht zuletzt die ungekiinstelte und herzhafte
Gastfreundschaft der Behorden von Kanton und
Stadt St. Gallen, die durch Regierungsrat E. Koller
und Stadtrat Dr. P. Schorer den VSA-Leuten ein
schones Grusswort entbieten liessen, vom spendierten
Apéro und vom Schwarzen gar nicht zu reden. Als

der VSA-Tross am 12. November das Kongresshaus
verliess, warteten die Mitglieder der Schweizerischen
Gesellschaft fiir Gerontologie bereits vor der Tiir.
Etwa die Hilfte der VSA-Tagungsteilnehmer besich-
tigte noch die neue Geriatrieklinik des Biirgerspitals
(wo auch Biirgerratsprésident Scheitlin zum Empfang
erschien) oder tat einen Blick hinter die Kulissen des
Stadttheaters, wahrend die andere Hilfte ohne Ver-
zug die Heimreise antrat.

Der Dank, den Oskar Meister, Préasident der Alters-
heimkommission, zum Schluss aussprach, war nicht
bloss eine protokollarische Pflichtiibung, sondern viel-
mehr Ausdruck des Empfindens aller Teilnehmer.
Der Berichterstatter darf einstimmen mit einem Lob
auf die St. Galler, dieses offene Volk in einer gast-
freundlichen Stadt, der das savoir vivre kein Fremd-
wort ist. Schauplatz der Herbsttagung 1982 soll
Luzern sein. Thema: «Der Mensch ist, was er isst».
H.B.

Rudolf Seiss:

«Der Mensch ist eine dialogische Existenzy
Ein Gespriich mit denen, die auf dem Weg sind

Hiufig ist heutzutage von der Sinn- und Orien-
tierungskrise unserer Zeit die Rede. «Wo die
Frage nach dem Sinn des Lebens auftaucht,
stosst man unweigerlich auf die Unzuldng-
lichkeit der Detailgelehrsamkeit.» Auf der
Suche nach Orientierung, nach Perspektive und
Auwsrichtung kann sich der Mensch dem Gan-
zen nicht dadurch nédhern, dass er die Speziali-
sierung seines Wissens unentwegt weiter treibt,
beginnt man doch im Gegenteil zu ahnen, dass
gerade sie uns die Krise beschert haben konnte.
Der hier abgedruckte Text, der wesentliche

Ziige dieser Zeit aufzuzeigen und zu kldren
sucht, ist dem 1979 in der Telos-Reihe des
Hinssler-Verlags  (Neuhausen-Stuttgart) er-
schienenen Buch «Freiheit und Identitdt des
Christen» entnommen. Der Autor, Rudolf
Seiss, lehrt Psychologie an der Padago-
gischen Hochschule von Kiel. Er hat sich auch
durch eine rege Vortragstatigkeit einen Namen
gemacht. Sein Anliegen gilt dem Ziel, «die
Ganzheit des Menschen in der Integration von
Glauben und Denken als verantwortlicher
Christ auszusagen».

Unsere Gegenwart trigt vielerlei Namen: Zeitalter
der Technik, Zeitalter des Menschen, Atomzeitalter,
Zeitalter der Wissenschaft. Alle Bezeichnungen er-
scheinen umklammert von einer zentralen Aussage:
Wissenschaft. In der Tat leben wir in einem Zeit-
alter, in dem das Wissen exponential anwéchst. Diese
enorme Wissensexplosion fiihrt dazu, dass der
Mensch von immer kleineren Awusschnitten seines
Daseins immer mehr weiss, bis er von seiner punk-
tuellen Existenz alles weiss, was ihm aber nichts
bedeuten kann, weil ein Punkt keine Perspektive
mehr hat.

Fiille des Wissens — ein Puzzle-Spiel

Die Fiille des Wissens vom Menschen gleicht einem
Puzzle-Spiel. Solange die Situation nur ein punktuel-
les Wissen erfordert, d. h. der Spezialist gefragt ist,
fallt es nicht auf und stort auch nicht, dass man im
Detail verbleibt. Sobald aber existentielle Reflexio-
nen erforderlich werden, wo die Frage nach dem
Sinn des Lebens auftaucht und eine Antwort
verlangt, stosst man unweigerlich auf die Unzu-
langlichkeit dieser Detailgelehrsamkeit. Man gewinnt
den Eindruck, dass die Ganzheit des Menschen gar

541



nicht zusammengesetzt, gleichsam von aussen her-
gestellt werden kann.

Eine uniibersehbare Fiille von Daten erzwingt von
dem orientierungsbediirftigen Menschen einen Pro-
zess der Strukturierung. Auf diesem Wege entsteht
ein Bild (Ideologie), das wir uns zurechtlegen
mussten, um von der Fiille der Erkenntnisse nicht
erdriickt zu werden. Problematisch wird es, wenn wir
diese Simplifizierungen fiir das Ganze halten. In der
Bibel wird die Verabsolutierung des Relativen Got-
zendienst genannt.

Das Aeussere ist messbar und sichtbar,
aber nicht das Ganze

Moglicherweise ist die Ganzheit des Menschen gar
nicht als Erkenntnis formulierbar (denn nur Ver-
letztes ist definierbar), sondern «bloss» im existen-
tiellen Vollzug erfahrbar. Denn nur das Aeussere ist
messbar, wagbar und kann sichtbar gemacht werden.
Und das Aussen ist nicht das Ganze des Mensch-
seins, nicht einmal das Wichtigste. Das Innere da-
gegen ist nur indirekt zu erfassen, es wird in der
Selbstbesinnung wahrgenommen und bedarf zu
seiner Darstellung immer der Sprache.

Der Mensch ist eine dialogische Existenz und kann
deshalb als Individuum von der objektiven Wissen-
schaft nicht dargestellt werden. Er braucht zu seiner
Selbstfindung das Du, zu seiner Selbstbestimmung
das Gerufenwerden: «Ich habe dich bei deinem
Namen gerufen, du bist mein»; er braucht den Mei-
ster: «Gib ihnen, Herr, einen Meister, dass die
Heiden erkennen, dass sie Menschen sind»
(Ps.9,21). Der Mensch braucht eine dialogische
Transzendenz, d. h. eine personliche Beziehung zu
einem personalen Gott, weil sich ohne diese Tran-
szendenz sofort die schwierige Frage stellt: Wer be-
stimmt wen in einer dialogischen Beziehung? Dann
wird die Identitdtsfindung leicht zu einem Macht-
kampf (der sogenannten «Klassenkampf» als Kampf
um die Identitit).

Die moderne Psychologie stand vor der Schwierig-
keit, zu unterscheiden zwischen dem Gegenstand und
der Bezeichnung des Gegenstandes. Fiir die exakten
Naturwissenschaften und fiir die Disziplinen, die den
Menschen vorwiegend von aussen beobachten, ist
diese  Unterscheidung kein  Problem.  Die
Bezeichnung Nasenbein ist etwas anderes als das
Nasenbein selbst. Wenn es sich aber um psychische
Sachverhalte handelt, ergibt sich die Frage, ob mit
dem Akt des Bezeichnens nicht etwas hervorgebracht
oder zumindest erst bewusst gemacht wird, was ohne
diesen Akt nicht bewusst geworden wire, keine
psychische Faktizitdt gehabt hitte. Die Selbstver-
pflichtung des modernen Menschen zu einem natur-
wissenschaftlichen Weltbild involviert eine Elimi-
nierung des unwigbaren Subjektiven. Der Innen-
aspekt des Erlebens, der Selbsterfahrung, wird, wenn
auch nicht geleugnet, so doch zugunsten der Beob-
achtung «objektiver» Aeusserungen menschlichen
Daseins vernachldssigt.

542

Von der Seelenlehre zur Wissenschaft
vom Verhalten

Die moderne Psychologie versteht sich als Natur-
wissenschaft und bezeichnet sich deshalb auch mit
Vorliebe als Wissenschaft vom menschlichen Verhal-
ten und nicht mehr als Wissenschaft von psychischen
Funktionen oder gar als Wissenschaft von der Seele.
Dieser Wandel von der «Seelenlehre» zur Verhal-
tenswissenschaft vom Menschen kennzeichnet einen
Prozess, der vom Personalismus zum Funktionalis-
mus fiihrt. Trotz dieser Entwicklung bleibt der
Mensch das, was er von Grund auf ist, ein reflexions-
bediirftiges Wesen.

Der Mensch lebt wesentlich, d.h. wesenhaft, von
innen mach aussen und erfahrt seine Identitdt nur
durch seine Selbstinnewerdung im Akt der Selbstbe-
sinnung. Denn der Mensch, wo er sich nur noch im
funktionalen Zusammenhang mit anderen und/oder
mit der Gesellschaft begreift, verliert sein Selbst-
sein und geht auf im andern bzw. wird von daher
definiert. Ohne Transzendenz muss das individuelle
Personsein als irreale Abstraktion einer «biirger-
lichen Psychologie» bezeichnet werden. Demgegen-
iiber sei der Mensch in einer bestimmten gesell-
schaftlich-historischen Klassenlage der konkrete, von
seinen gesellschaftlichen Beziehungen her definier-
bare Mensch (Theorie der Neuen Linken): «Nicht
das abstrakt-isolierte Individuum, sondern der
wirkliche, lebendige, historische Mensch (= Mensch
bestimmter  gesellschaftlicher ~ Verhiltnisse)  ist
Gegenstand einer kritischen Psychologie» (M. Holz-
kamp: «Kritische Psychologie», 1972, S. 100 ff.).

Immer vor der Frage nach seiner Identitiit:
der Mensch

Die Reflexionsfahigkeit stellt den Menschen sténdig
vor die Frage nach seiner Identitit. Aber mit zu-
nehmender Aussenleitung und Fremdbestimmung
durch eine bestimmte, «wissenschaftlich»-kritische
Sicht von Gesellschaft entfernt sich dieser von der
Losung seiner Identitdtsfrage, weil Identitdt we-
senhaft an die Erfahrung von Freiheit und Liebe ge-
bunden ist; und diese Qualitdten sind nur als ein
Innesein zu begreifen. Das liegt daran, dass Freiheit
letztlich nicht von aussen definiert werden kann als
Abwesenheit von Zwang (denn nach diesem Konzept
ist der Machtigste der Freieste, aber er hat Angst vor
dem, der noch machtiger ist und ist deshalb einsam).
Freiheit kann nur verstanden werden als die Fihig-
keit zu lieben. Wenn mich ein Mensch hasst, kann
ich ihn wieder hassen — nach dem Satz: «Auge um
Auge, Zahn um Zahn.» Wenn ich ihn aber trotz
seines Hasses liebe, bin ich der Souverine, der Freie.
Liebe kann man durch Hass nicht toten. Der Hass ist
gegeniiber dieser Liebe ohnmichtig. Das ist die
Torheit, das Aergernis, aber zugleich auch die Kraft
des Kreuzes Jesu: «Vater, vergib ihnen, denn sie
wissen nicht, was sie tun.»

Wir diirfen nicht vergessen, dass es in der Zeit dus-
serster Unfreiheit, beispielsweise in den Konzentra-
tionslagern, Menschen gegeben hat, die in einer
inneren Freiheit ihren Bedrédngern gegeniiberge-



standen haben. Liebe ist nicht dusserlich machbar,
Liebe bleibt Gabe, Geschenk, Offenbarung. Sie ge-
schieht, ist Ereignis, wir konnen sie weder von
aussen erzwingen noch durch bestimmte Ver-
héltnisse herstellen; wir konnen sie aber auch nicht
toten, wohl aber verletzen, verschweigen, iibergehen
und vergessen. Die Frage nach der inneren Freiheit
des Menschen ist unabdingbar eine Frage nach dieser
Liebe.

Mit dem Uebergewicht des Aussenaspektes im
Selbstkonzept des Menschen verliert der Mensch
zunehmend seine Moglichkeit, diese Liebe bei sich
und bei anderen wahrzunehmen.

Damit verliert er seine tiefste Identitdt. Die Identitét
eines Tieres — und das gilt fiir jeden Organismus —
wird letztlich bestimmt durch die lebensnotwendige
Anpassung an die Unverdnderbarkeiten einer kon-
stant erlebten Umwelt. Der Mensch kann seine
Umwelt grundsdtzlich verdndern und kann deshalb
letztlich durch diese nicht definiert werden. Das aber
ist bei langsamer Verdnderungsgeschwindigkeit nicht
erkennbar, Identitdt wird hier nicht zum Problem.
Wenn die Umwelt sich aber sehr schnell verdndert,
verliert sie ihre relative Konstanz. Es miissen also
wandlungsiibergreifende Normen gegeben werden,
die das Verhalten regeln. Werden auch diese mit in
den Wandlungsprozess hineingezogen, gibt es keine
Konstanten mehr in der Umwelt, und dem Menschen
bleibt nur noch eine Konstante, die er nicht zu
verdndern vermag: «Es ist dem Menschen gesetzt zu
sterben, danach das Gericht.» Der Verlust von
Tradition und Norm hat uns erkennen lassen, was
der Mensch in seiner Nacktheit ist: Die Frage nach
dem Menschen stellt sich existentiell der breiten
Masse.

Wenn ein Lebewesen durch die Konstanten defi-
niert wird, an die es sich, um zu iiberleben, an-
passen muss, dann ist der Mensch nur von seiner
Endlichkeit her zu begreifen.

Der Mensch als das einzige Wesen, das Endlichkeit
zu reflektieren vermag, wird von dieser Konstanten
her in seiner Identitdt letztlich definiert. Deshalb
kann nur der Mensch sein Menschsein in Wahrheit
realisieren, der fiir sich den Weg gefunden hat,
angesichts der Konstante des Sterbens zu iiberleben,
zu iberleben im Glauben an die Kraft der Aufer-
stehung Jesu. Alle diejenigen, die diese letzte Identi-
tdt, dieses transwissenschaftliche Menschsein nicht
gefunden haben, suchen ihre Identitdt im Vorletzten.
Sie unterstellen sich einer Ideologie, sie verstecken
sich im Positivismus. Der moderne Mensch, der nicht
mehr nach Tod und Endlichkeit fragt, weil er die
Amntwort darauf nicht mehr zu horen und zu geben
vermag, kaschiert und verdringt daher die Frage, die
sich angesichts des Sterbens stellt, die Frage nach
Tod und ewigem Leben. Aber hier liegt ein gefdhr-
licher Selbstbetrug.

Mit dem Sterben hat der Tod nichts zu tun

Der Tod ist ndmlich nicht die Folge des Sterbens, er
hat mit dem Sterben gar nichts zu tun. Der Tod ist

ein Zustand des Getrenntseins von Gott, denn es
heisst im Gleichnis vom verlorenen Sohn: «Dieser,
dein Bruder, war tot, siehe, er ist wieder lebendig ge-
worden.» Dieser verlorene Sohn war ja nicht
gestorben, er war nur von Gott weggegangen, danach
umgekehrt und wieder zu Gott zuriickgekehrt.

Totsein ist also Getrenntsein von Gott, was die Bibel
«Siinde» nennt. «Der Tod ist der Stinde Sold.» Und
diesen Zustand des Getrenntseins von Gott kann ein
Mensch vor und nach seinem letzten Atemzug haben.
Im Moment des Sterbens wird dieser Zustand nur
unwiderruflich klar (das ist das Gericht iiber unser
Leben am Ende unserer Erdentage).

Wer seine Identitdt in dieser letzten Bestimmung
(sterbensiibergreifend) von Gott her und vor Gott
nicht sucht und deshalb nicht findet, wird nie jenen
Grad von Unabhingigkeit gegeniiber Menschen er-
reichen, der es ihm moglich macht, der Manipula-
tion, dem Systemzwang und andern Zwéingen inner-
lich souverin zu widerstehen. Er wird stets die Angst
behalten vor denen, die ihn toten konnen, weil er um
sein ewiges Leben nicht weiss. Wer seine Identitét
von der Riickmeldung anderer abhdngig macht,
begibt sich in die Hdnde der anderen. Er kann von
ihnen zum Konig gemacht werden, aber er wird von
ihnen auch wieder vom Thron gestossen. Er
identifiziert sich mit der Gruppe, mit dem Kollektiv,
mit der Wissenschaft und mit vielem anderen, was im
Bereich des Vorletzten, des Sichtbaren, des Defi-
nierbaren liegt. So reden alle modernen Padagogen
von Emanzipation, aber allein die Christen haben sie,
insofern sie den Einen kennen, der die Welt nicht
geleugnet, aber iiberwunden hat.

Angesichts einer uniibersehbaren Fiille von Umwelt-
gegebenheiten, von Fakten und Meinungen gelingt es
dem Menschen, vor allen Dingen den Heranwachsen-
den, immer schwerer, eine stabile Identitit zu ent-
wickeln. Weil er iiber sich Klarheit gewinnen muss,
weil er die Frage nach seiner Identitdt zu beant-
worten genOtigt ist, macht er sich ein Selbst-Bild und
ist dann im «Bilde». Er bezieht von diesem Bild die
Riickmeldung und die Bestédtigung, dass er selbst so
ist, wie er sich sieht, und ist ohne zwingenden Grund
nicht bereit, sich anders zu sehen, denn das wiirde
sein Identitdtserleben belasten. Er bendtigt die
Fiktion des Objektiven, ja des Absoluten, um
subjektiv den Eindruck zu haben, sich an einem
festen Ziel zu orientieren.

Um die Einsicht abzuwehren, dass er sich ja nur an
seinem Spiegelbild orientiert, weil das ein unertrig-
licher Konflikt wire, ist der Mensch gezwungen,
dieses Bild so darzustellen, als sei es objektive
Wirklichkeit. Er hypostasiert seine Menschenbild-
vorstellung beispielsweise zu einer objektiven «sozio-
okonomisch-historischen» Wirklichkeit in der Per-
spektive der marxistisch-emanzipatorischen Psycho-
logie. Die Gesellschaftsform, obgleich stets subjektiv
vermittelt, geht nicht im Subjektiven auf und wird in
diesem Sinne «objektiv» (K. Holzkamp: Kritische
Psychologie, 1972, S. 115).

Von dieser objektiven gesellschaftlichen Wirklichkeit
(wie man sie sich vorstellt) werden die «wahren» Be-

543



diirfnisse des Menschen bestimmt, die der biirger-
liche Mensch aufgrund seiner (manipulierten) indivi-
dualistischen  Interessen nicht kennt (a.a.0.,,
S. 114 ff.). Um zu vergessen und zu verdringen, dass
er sich nur mit einem Bild von sich und der Welt
identifiziert, entfremdet er es zu dem «wahren Sein»
des Menschen, bezeichnet es als Wesen des
Menschen und den konkreten Lebensvollzug als
blosse «nicht wirkliche» Erscheinung. Um die durch
den Atheismus hervorgerufene Not: nicht zu wissen,
wer man als Individuum sei, zu kaschieren, erkldrt
der Marxismus, dass man ja gar nicht zu wissen
brauchte, wer der einzelne sei, weil er gar nicht
wirklich sei, sondern ein Abstraktum des biirgerli-
chen Denkens.

Fiir etwas, was nicht «wirklich» ist (der Einzelne) er-
iibrigt sich ja die Frage nach der Identitdt. Der
Mensch findet seine Identitdt nicht mehr durch Gott,
sondern durch ein Bezogensein auf die Gesellschaft,
d. h. Sicht von Gesellschaft (= Ideologie). An die
Stelle Gottes tritt ein Gotze, der mit Handen greifbar,
beliebig verdnderbar ist, der aber hinreichend unbe-
stimmt bleibt, um als Go6tze nicht entlarvt werden zu
konnen. Dieser Gotze heisst: Der neue Mensch in
einer unterdriickungsfreien Gesellschaft, das neue
Bewusstsein, die neue Identitdt, die gegen den
«Schein» des biirgerlichen Bewusstseins immer wie-
der aufrechterhalten werden soll. Hier wird die
Empirie durch die Theorie umgekehrt, das denkbar
Mbogliche wird zum Wirklichen, das konkrete Sein
zum Sich-fremd-Sein, zum Schein.

Das Verdienst und der Irrtum von Karl Marx

Karl Marx kommt das grosse Verdienst zu, die
Selbstentfremdung des Menschen in das Bewusstsein
der Massen geriickt zu haben. Er erkennt richtig,
dass der Egoismus Ausdruck dieser Selbstentfrem-
dung ist. Aber so gross wie sein Verdienst ist, so
gross ist auch sein Irrtum hinsichtlich der Herleitung
des Egoismus aus dem Privateigentum. Privateigen-
tum artikuliert nur den Egoismus, bringt ihn aber
nicht hervor. Die Liquidierung des Privateigentums
in den sozialistischen Staaten hat deshalb die Privile-
gien und Egoismen nicht beseitigt, sondern nur ver-
lagert auf Posten und Aemter (Funktiondr). Bei der
Frage nach dem Egoismus geht es ndmlich um die
Frage nach der Freiheit von sich selbst und der
Gebundenheit an sich selbst. Unsere Freiheit ent-
scheidet sich letztlich nicht daran, ob wir einer Mog-
lichkeit beraubt werden, oder ob wir eine Mdoglich-
keit haben, ob wir reisen konnen, oder ob wir nicht
reisen konnen, ob wir alles sagen konnen oder nicht
sagen konnen. Gewiss sind das auch Freiheitsgrade,
aber es ist dussere Freiheit.

Die entscheidende Frage lautet, ob wir imstande
sind, aus der Ganzheit, aus der Mitte unserer Per-
son heraus zu handeln.

Freiheit ist nicht Abwesenheit von Zwang, Freiheit
ist nicht, iiber Moglichkeiten zu verfiigen, im Besitz
von etwas zu sein oder micht zu sein, sondern
Freiheit ist die Fahigkeit, auf eigene Moglichkeiten

544

aus Liebe zu verzichten. Aber fiir Liebe ist im marxi-
stischen Konzept kein Raum. Wir sind/werden uns
nicht fremd durch unseren Egoismus, sondern
dadurch, dass wir ihn nicht durch Liebe iiberwinden.

Liebe ist eben nicht Abwesenheit von Egoismus.
Liebe ist eine originale Kraft.

Wo aber Liebe nicht mehr moglich ist, hat der
Prozess «der Selbstentfremdung und Entmenschli-
chung begonnen. Und dieser Prozess wird nicht
dadurch aufgehoben, dass man (mit untauglichen
Mitteln) den Egoismus bekampft.

Die Unfihigkeit zu lieben ist Selbstentfremdung

An dieser Kontroverse aber scheiden sich die Geister
und auch die Methoden. Nur wenn ich die Selbstent-
fremdung richtig erkenne, habe ich auch die Chance,

diese zu iiberwinden; interpretiere ich sie aber falsch,

gerate ich auf einen Irrweg und in eine Sackgasse.
Die Selbstentfremdung des Menschen ist seine Un-
fahigkeit zu lieben. Die Wurzel dieser Unfihigkeit ist
aber seine Ungeborgenheit und seine Angst. Auf-
grund einer falschen, oder sagen wir besser, verkiirz-
ten Zuriickfiihrung der Selbstentfremdung auf den
privaten Besitz des Menschen hat der Marxismus nur
die Epiphdnomene einer verfehlten Daseinsordnung
getroffen. Symptom und Ursache werden ver-
wechselt. Weil die Ursache der Egoismen vom
Marxismus nicht richtig erkannt wird, wird durch
seine Revolution nur eine Symptomverschiebung er-
reicht. Das Uebel selbst wird aber nicht beseitigt.
Das ist logisch und peinlich zugleich. Es ist so pein-
lich, dass in den marxistischen Diktaturen Kritik und
Selbstkritik als Ritual zum System gehoren. Dieses
Ritual hat die Funktion, die marxistischen All-
machtsanspriiche vor einer Enttarnung zu schiitzen,
insofern dieses Ritual immer wieder Siindenbdcke
(mit und ohne Schauprozesse) hervorbringt, die die
Schuld auf sich nehmen fiir die Diskrepanz zwischen
Ideologie und Wirklichkeit, die vergessen machen
sollen, dass trotz marxistischer Revolution der
Mensch egoistisch geblieben ist. Die ehemals Ent-
rechteten, Unterprivilegierten verlieren die marxisti-
sche Perspektive (vorausgesetzt, sie hatten sie iiber-
haupt) des wahren Menschseins» in dem Moment aus
dem Auge, wo sie selbst an die Macht kommen, die
es ihnen moglich macht, neue Vorrechte durchzuset-
zen. Sie ersetzen die alten Privilegien durch neue:
Die Stellung in der Parteihierarchie entscheidet iiber
das Mass egoistischer Privilegien (beispielsweise La-
den fiir Funktiondre und besitzter harter Wihrung).

Der Mensch, der zur positiven Bewiltigung seines
Daseins die Erfahrung seiner Identitdt braucht, ahnt,
dass er auf diese Weise seine Identitit an ein System
gebunden hat und in Gefahr steht, sich diesem zu
verschreiben. Er hat Angst, das System zu iiber-
winden, zu kritisieren und zu verlassen, nicht allein
aus Furcht vor roher Gewalt, sondern — und viel-
leicht ist das noch entscheidender — aus Furcht vor
Verlust seiner Identitdt. Er weiss, wenn er das
System ablehnt, nicht mehr, wofiir er kdmpfen und
leben soll.



Der Marxismus verurteilt die Selbstentfremdung
durch egoistische Sinnleere und schafft eine neue
Selbstentfremdung durch illusiondre Anthropologie
(unterdriickungsfreie Gesellschaft).

Mit der liberalen Theologie vom Tode Gottes haben
wir den Grund unserer wahren Freiheit, das Einge-
bunden-Sein in die Geborgenheit der Liebe Gottes,
verlassen, und uns gedffnet fiir die Bindung an die
Gotzen: an uns selbst, oder an andere (Kollektiv) oder
an Ideologien.

Selbstentfremdung ist mit Wissenschaft
nicht aufzuheben

Letztlich ist es die naturwissenschaftliche Methode,
das ist die Herangehensweise von aussen, die uns
einen Weg gehen liess, auf dem wir uns selbst fremd
wurden. Denn der Mensch findet nicht zu sich selbst,
indem er sich von aussen und immer mehr von
aussen erforscht, sondern er findet nur zu sich selbst,
wenn er sich selbst inne wird, wenn er das wissen-
schaftlich iiber ihn Aussagbare transzendiert durch
Erkenntnisse und Einsichten, die nicht messbar sind.
Wir konnen diese Selbstentfremdung nicht mit eben
dieser wissenschaftlichen Methode beseitigen wollen,
mit der wir sie hervorgebracht haben. Das hiesse zu
versuchen, den Teufel durch den Beelzebub austrei-
ben zu wollen.

Die Selbstentfremdung beginnt mit einer dem Men-
schen inaddquaten Sicht seines Daseins. Es ldsst sich
zeigen, dass der Mensch in eine Grunddynamik
seiner Existenz hineingenommen ist, die sich erst
gegenwirtig gesamtgesellschaftlich auswirken konnte
als Grenze der Freiheit. Das beharrliche Festhalten
an der Sicht, liber die dussere Befreiung des Men-
schen hinausgehend noch weitere Freiheitsgrade zu
schaffen, fiihrt aufgrund der Nichtanerkennung der
inneren Grenze zu permanenten Enttduschungen
oder zu ideologischen Zwéngen. Die anthropogen-
strukturelle Grenze des Menschen ist gegeben durch
die Unvereinbarkeit von Autonomie und Ab-
hingigkeit. Sie verweist jeden freiheitssuchenden
oder iiber Freiheit reflektierenden Menschen auf den
Innenaspekt seiner Existenz.

Schon Sigmund Freud hat diese Antinomie empirisch
aufgezeigt, wenn er formulierte, dass es urspriinglich
zwei Liebesobjekte gibt: Das «Selbst» und die «néh-
rende Mutter». Freud geht von der Annahme aus,
dass alle Libido im kindlichen Ich ihren Ursprung
habe (primédrer Narzissmus) und von hier aus die Be-
setzung der triebbefriedigenden Objekte der Umwelt
erfolgt. Diese Objektbesetzung fiihrt zur Anlehnung
an Personen, welche mit der Erndhrung und dem
Schutz des Kindes zu tun haben (Freud, Gesammelte
Werke, Londoner Ausgabe 1914, Bd. 10, S. 154 £.).

Jede zwischenmenschliche, in Besonderheit jede zwi-
schengeschlechtliche Dynamik ldsst sich aus dieser
Grundbeziehung ableiten.

Der menschliche Existenzvollzug ist eingespannt in
die Widerspriichlichkeit dieser Bezugspunkte unseres

Mitteilung an die Abonnenten

Seit sieben Jahren betrdgt der Preis eines
Jahresabonnements auf das VSA-Fachblatt
«Schweizer Heimwesen» fiir Vereinsmitglieder
unverdndert 34 Franken, obschon in dieser
Zeit einige markante Teuerungsschiibe zu ver-
zeichnen gewesen sind. Allein im Jahr 1981,
das jetzt zu Ende geht, kletterte der Index um
iiber sieben Punkte nach oben, und im Blick
auf das kommende Jahr sagen die Beobachter
eine Trendwende oder auch nur einen Stillstand
nicht voraus.

Fachblattkommission und Druckerei haben
bisher versucht, den massiven Kostenauftrieb
durch geeignete Massnahmen aufzufangen, so
gut wie moglich, ohne die Abonnenten ihn im
vollen Ausmass spiiren zu lassen. Nun aber
stehen auf das kommende Jahr neue und zum
Teil recht erhebliche Preissteigerungen ins
Haus, was die Verlage von Tageszeitungen und
Fachzeitschriften auf breiter Front dazu noétigt,
die Abonnements- und Insertionstarife anzu-
heben, um dadurch den Ausgleich wieder her-
zustellen.

Dem Verein gegeniiber dafiir verantwortlich,
dass die Fachblatt-Rechnung nicht allzu sehr
in die roten Zahlen rutscht, hat sich an ihrer
Sitzung vom 5. November auch die Fachblatt-
kommission einlédsslich mit dieser Situation
befasst. Sie kam nach griindlicher Aussprache
— und «der Not gehorchend, nicht dem eignen
Triebe» — zum Schluss, dass eine Anpassung
der Abonnementspreise sowie der Insertions-
tarife fiir Geschiftsinserate auf Beginn des
Jahres 1982 nicht zu umgehen sei. Hingegen
sollen die Ansitze fiir Stelleninserate im gelben
Stellenanzeigex mindestens im kommenden Jahr
noch auf der bisherigen Hohe belassen blei-
ben.

Vom Jahr 1982 an wird der Preis des Jahres-
abonnements fiir Vereinsmitglieder Fr. 40.—,
fiir Nichtmitglieder Fr. 55.— (Halbjahr Fr.
35.—) und der Preis der Einzelnummer Fr. 7.50
betragen. Kommission und Redaktion bitten
die Abonnenten des Fachblattes VSA um Ver-

- stdndnis. Die Leser diirfen versichert sein, dass

wir hier lieber einen Preisabschlag angezeigt
hétten. Man kann nur hoffen, dass es wiederum
sieben Jahre dauern werde, bis die Vereinsmit-
glieder sich auf eine derartige Neuerung gefasst
machen miissen.

545




Daseins. Unser Leben ist ein zunehmendes Sich-
Einrichten an einem bestimmten inneren Ort auf der
Linie zwischen den Polen: Unabhéngigkeit Autono-
mie) und Geborgenheit (Abhingigkeit). Es gibt nach
Freud grundsidtzlich zwei Modi zur Bewdltigung
dieses Konfliktes zwischen Autonomie und Abhén-
gigkeit: den narzisstischen (sich selbst liebend) und
den anaklitischen (sich anlehnend, sich unterstel-
lend).

Narzisstischer Modus im Westen . . .

Der narzisstische Modus sichert die Liebe der «nidh-
renden Mutter» dadurch, dass er sie in sich hinein-
nimmt. Eine Liebesbeziehung unter der Vorherr-
schaft dieser Modalitdt wird dann formuliert in
Wendungen wie: «Ich habe dich zum Fressen lieb.»
Entzieht sich das triebbefriedigende Objekt diesem
Zugriff, wird es innerlich festgehalten, und die reale
Abwesenheit des Liebesobjektes wird mit Verlust-
angsten erlitten oder mit gegenstandsloser Eifer-
suchtsphantasie bekdmpft, oder es tritt ein voriiber-
gehender Lustersatz an die Stelle des Objektes (beim
Sdugling beispielsweise der Daumen), der dann,
wenn das Objekt durch diesen FErsatz verdriangt
werden kann, zum Fehlverhalten fiihrt (Selbstbefrie-
digung als Symptom).

Der anaklitische Modus sichert sich die Liebe der
«ndhrenden Mutter» durch Unterstellung. Eine Lie-
besbeziehung unter der Vorherrschaft dieser
Modalitdt findet ihren Ausdruck in Wendungen wie:
«Ich opfere mich ganz fiir dich auf.» Es ist Preisgabe
der eigenen Person bis hin zur Selbstaufgabe nicht
aus wirklicher Liebe, sondern um den anderen zur
Liebe zu notigen, letztlich um selbst geliebt zu
werden.

Der Kampf zwischen Ost und West, zwischen
Kapitalismus und Sozialismus ist letztlich der Kampf
zwischen diesen beiden widerspriichlichen Modali-
titen: Das westliche Freiheitskonzept sucht das
Gliick in der Freiheit der autonomen Person (narziss-
tischer Modus): Selbstbestimmung, Selbst-MaBstab-
Sein, Selbst-Herr-Sein bis hin zur Selbstherrlichkeit
reprasentieren diese Modalitét. Es ist das individuali-
stische Konzept: Autonomie auf Kosten der Ver-
bundenheit, bezahlt mit dem Preis der Einsamkeit.

Lesezeichen

Der Mensch muss nicht tugendhaft,
nur natiirlich sein, so wird die Tugend
von selber kommen. Gottfried Keller

Mode ist die Kunst,
sich vorschriftsméssig zu verstellen.
G. B. Shaw
Der Mensch ist gut von Natur aus;
aber in der Zivilisation

ist fiir die Natur kein Platz. Jean Brix

546

. . . und anaklitischer Modus im Osten

Das kommunistische Freiheitskonzept représentiert
den anaklitischen Modus. Das Gliick des einzelnen
wird gesehen in der Unterstellung unter das Primat
der Gesellschaft (die Partei, die Ideologie bzw. ihr
Reprisentat = Idol). Nach diesem kollektivistischen
Konzept gewinnt der Mensch verfiigte dussere oder
auch ideelle Geborgenheit, wenn er bereit ist, dafiir
den Preis der individuellen Freiheit seiner Person zu
bezahlen. Der Mensch ist nur konkret, wenn er von
seinen gesellschaftlichen Bedingtheiten her definiert
wird. Wer die Frage nach der Identitdt ohne Gott zu
bewiltigen versucht, setzt sich permanenten Konflik-
ten aus, in denen er einmal in der Verabsolutierung
des einen (beispielsweise des narzisstisch-individuali-
stischen Aspektes) dann des anderen Aspektes (ana-
klitisch-kollektivistischer Aspekt) das Heil sucht.

Die Aufhebung de Widerspruches zwischen diesen
beiden entgegengesetzten Konzepten ist innerwelt-
lich-menschlich nicht moglich. Verniinftige Leute
haben erkannt, dass dem Menschen hier eine echte
Grenze gesetzt ist, die er aus sich selbst heraus nicht
zu iberschreiten vermag. Andere machen aus dieser
Not die «Tugend» einer permanenten Revolution:
«Die Geschichte der Menschheit ist eine Geschichte,
die sich ununterbrochen vom Reich der Notwendig-
keit zum Reich der Freiheit hin entwickelt. Der
Standpunkt des Stillstandes, der Tatenlosigkeit . . . ist
falsch» (Mao Tse-tung, Worte des Vorsitzenden, zit.
nach G. Weth: Zwischen Mao und Jesus, - 1970,
S. 19). Das chinesische Konzept der «permanenten
Revolution» ist der Versuch, den Widerspruch durch
standige Unruhe zu iiberwinden und letztlich kon-
kreter Ausdruck der Unfahigkeit des Menschen, aus
sich selbst heraus zu Frieden und Freiheit zu finden
und die Antinomie zwischen Individualismus und
Kollektivismus zu bewltigen.

Nur die Erlosung des Menschen von sich selbst, die
Transzendierung des Daseinshorizontes {iiber das
Sichtbare hinaus, fiihrt zur Ueberwindung des aufge-
zeigten Widerspruchs. Sie bedeutet Gemeinschaft
ohne Verlust und Preisgabe der Individualitdt, Ver-
bundenheit ohne Gebundenheit.

Hier scheiden sich die Geister und auch die Seelen.
Das Neue Testament nennt die einen blind, die
andern sehend. Die Mehrheit der Menschen ist blind
(halt sich aber fiir sehend). Sie gehen einen Weg zwi-
schen Hoffnung und Enttduschung. Die Gruppenver-
treter verdachtigen sich gegenseitig und sind Sklaven
ihrer Gotzen (= Verabsolutierung des Relativen).
Jesus Christus nennt diesen Weg den breiten Weg,
der in die Verdammnis fiihrt. Diese Verdammnis ist
die letzte grosse «Ent-Tduschung». Die Menschen
bemerken den Selbstbetrug, aber sie haben nicht die
innere Kraft (= Liebe), sich diesen einzugestehen; sie
verdammen sich selbst, weil sie zur Liebe unfihig,
den nicht anrufen konnen, der Liebe ist. Aber es gibt
eine kleine Gruppe, die hélt daran fest, dass es einen
Weg gibt, der ausserhalb unserer bekannten Wege, so
verschieden sie auch sein mogen, liegt. Es ist nicht
der Weg wumnseres verfiigbaren, manipulierbaren
Wissens (Wissenschaft), es ist der Weg des Offen-
barungswissens.



	"Der Mensch ist eine dialogische Existenz" : ein Gespräch mit denen, die auf dem Weg sind

