
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 52 (1981)

Heft: 12

Artikel: "Der Mensch ist eine dialogische Existenz" : ein Gespräch mit denen,
die auf dem Weg sind

Autor: Seiss, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811870

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811870
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


bildungstagung als markantes Ereignis in die
Vereinsgeschichte des VSA eingehen wird, und ich zögere
nicht hinzuzufügen, dass das Besondere dieses Ereignisses

mit dem «anthropologischen Akzent» zu tun
haben muss, den Frau Dr. I. Abbt in ihren intensiven
Vorbereitungsgesprächen mit den Referenten der
Veranstaltung aufgesetzt hat.

Daneben trug zum guten Gelingen ganz bestimmt
auch die «St. Galler Atmosphäre» viel bei, das
Ambiente im «Schützengarten», die vorzügliche Verpflegung,

der Blumenschmuck, das Unterhaltungsprogramm

(bestritten von den Stegreifmusikanten St.
Georgen und von den Drei Musketieren von Widnau)
sowie nicht zuletzt die ungekünstelte und herzhafte
Gastfreundschaft der Behörden von Kanton und
Stadt St. Gallen, die durch Regierungsrat E. Koller
und Stadtrat Dr. P. Schorer den VSA-Leuten ein
schönes Grusswort entbieten liessen, vom spendierten
Apéro und vom Schwarzen gar nicht zu reden. Als

der VSA-Tross am 12. November das Kongresshaus
verliess, warteten die Mitglieder der Schweizerischen
Gesellschaft für Gerontologie bereits vor der Tür.
Etwa die Hälfte der VSA-Tagungsteilnehmer besichtigte

noch die neue Geriatrieklinik des Bürgerspitals
(wo auch Bürgerratspräsident Scheitlin zum Empfang
erschien) oder tat einen Blick hinter die Kulissen des

Stadttheaters, während die andere Hälfte ohne Verzug

die Heimreise antrat.

Der Dank, den Oskar Meister, Präsident der
Altersheimkommission, zum Schluss aussprach, war nicht
bloss eine protokollarische Pflichtübung, sondern
vielmehr Ausdruck des Empfindens aller Teilnehmer.
Der Berichterstatter darf einstimmen mit einem Lob
auf die St. Galler, dieses offene Volk in einer
gastfreundlichen Stadt, der das savoir vivre kein Fremdwort

ist. Schauplatz der Herbsttagung 1982 soll
Luzern sein. Thema: «Der Mensch ist, was er isst».

H. B.

Rudolf Seiss:

«Der Mensch ist eine dialogische Existenz»
Ein Gespräch mit denen, die auf dem Weg sind

Häufig ist heutzutage von der Sinn- und
Orientierungskrise unserer Zeit die Rede. «Wo die
Frage nach dem Sinn des Lebens auftaucht,
stösst man unweigerlich auf die Unzulänglichkeit

der Detailgelehrsamkeit.» Auf der
Suche nach Orientierung, nach Perspektive und
Ausrichtung kann sich der Mensch dem Ganzen

nicht dadurch nähern, dass er die Spezialisierung

seines Wissens unentwegt weiter treibt,
beginnt man doch im Gegenteil zu ahnen, dass
gerade sie uns die Krise beschert haben könnte.
Der hier abgedruckte Text, der wesentliche

Züge dieser Zeit aufzuzeigen und zu klären
sucht, ist dem 1979 in der Telos-Reihe des

Hänssler-Verlags (Neuhausen-Stuttgart)
erschienenen Buch «Freiheit und Identität des
Christen» entnommen. Der Autor, Rudolf
Seiss, lehrt Psychologie an der Pädagogischen

Hochschule von Kiel. Er hat sich auch
durch eine rege Vortragstätigkeit einen Namen
gemacht. Sein Anliegen gilt dem Ziel, «die
Ganzheit des Menschen in der Integration von
Glauben und Denken als verantwortlicher
Christ auszusagen».

Unsere Gegenwart trägt vielerlei Namen: Zeitalter
der Technik, Zeitalter des Menschen, Atomzeitalter,
Zeitalter der Wissenschaft. Alle Bezeichnungen
erscheinen umklammert von einer zentralen Aussage:
Wissenschaft. In der Tat leben wir in einem
Zeitalter, in dem das Wissen exponential anwächst. Diese
enorme Wissensexplosion führt dazu, dass der
Mensch von immer kleineren Ausschnitten seines
Daseins immer mehr weiss, bis er von seiner
punktuellen Existenz alles weiss, was ihm aber nichts
bedeuten kann, weil ein Punkt keine Perspektive
mehr hat.

Fülle des Wissens — ein Puzzle-Spiel

Die Fülle des Wissens vom Menschen gleicht einem
Puzzle-Spiel. Solange die Situation nur ein punktuelles

Wissen erfordert, d. h. 'der Spezialist gefragt ist,
fällt es nicht auf und stört auch nicht, dass man im
Detail verbleibt. Sobald aber existentielle Reflexionen

erforderlich werden, wo die Frage nach dem
Sinn des Lebens auftaucht und eine Antwort
verlangt, stösst man unweigerlich auf die
Unzulänglichkeit dieser Detailgelehrsamkeit. Man gewinnt
den Eindruck, dass die Ganzheit des Menschen gar

541



nicht zusammengesetzt, gleichsam von aussen
hergestellt werden kann.

Eine unübersehbare Fülle von Daten erzwingt von
dem orientierungsbedürftigen Menschen einen Pro-
zess der Strukturierung. Auf diesem Wege entsteht
ein Bild (Ideologie), das wir uns zurechtlegen
mussten, um von der Fülle der Erkenntnisse nicht
erdrückt zu werden. Problematisch wird es, wenn wir
diese Simplifizierungen für das Ganze halten. In der
Bibel wird die Verabsolutierung des Relativen
Götzendienst genannt.

Das Aeussere ist messbar und sichtbar,
aber nicht das Ganze

Möglicherweise ist die Ganzheit des Menschen gar
nicht als Erkenntnis formulierbar (denn nur
Verletztes ist definierbar), sondern «bloss» im existentiellen

Vollzug erfahrbar. Denn nur das Aeussere ist
messbar, wägbar und kann sichtbar gemacht werden.
Und das Aussen ist nicht das Ganze des Menschseins,

nicht einmal das Wichtigste. Das Innere
dagegen ist nur indirekt zu erfassen, es wird in der
Selbstbesinnung wahrgenommen und bedarf zu
seiner Darstellung immer der Sprache.

Der Mensch ist eine dialogische Existenz und kann
deshalb als Individuum von der objektiven Wissenschaft

nicht dargestellt werden. Er braucht zu seiner
Selbstfindung das Du, zu seiner Selbstbestimmung
das Gerufenwerden: «Ich habe dich bei deinem
Namen gerufen, du bist mein»; er braucht den Meister:

«Gib ihnen, Herr, einen Meister, dass die
Heiden erkennen, dass sie Menschen sind»
(Ps. 9,21). Der Mensch braucht eine dialogische
Transzendenz, d. h. eine persönliche Beziehung zu
einem personalen Gott, weil sich ohne diese
Transzendenz sofort die schwierige Frage stellt: Wer
bestimmt wen in einer dialogischen Beziehung? Dann
wird die Identitätsfindung leicht zu einem Machtkampf

(der sogenannten «Klassenkampf» als Kampf
um die Identität).

Die moderne Psychologie stand vor der Schwierigkeit,

zu unterscheiden zwischen dem Gegenstand und
der Bezeichnung des Gegenstandes. Für die exakten
Naturwissenschaften und für die Disziplinen, die den
Menschen vorwiegend von aussen beobachten, ist
diese Unterscheidung kein Problem. Die
Bezeichnung Nasenbein ist etwas anderes als das
Nasenbein selbst. Wenn es sich aber um psychische
Sachverhalte handelt, ergibt sich die Frage, ob mit
dem Akt des Bezeichnens nicht etwas hervorgebracht
oder zumindest erst bewusst gemacht wird, was ohne
diesen Akt nioht bewusst geworden wäre, keine
psyohische Faktizität gehabt hätte. Die
Selbstverpflichtung des modernen Menschen zu einem
naturwissenschaftlichen Weltbild involviert eine
Eliminierung des unwägbaren Subjektiven. Der Innenaspekt

des Erlebens, der Selbsterfahrung, wird, wenn
auch nicht geleugnet, so doch zugunsten der
Beobachtung «objektiver» Aeusserungen menschlichen
Daseins vernachlässigt.

Von der Seelenlehre zur Wissenschaft
vom Verhalten

Die moderne Psychologie versteht sich als
Naturwissenschaft und bezeichnet sich deshalb auch mit
Vorliebe als Wissenschaft vom menschlichen Verhalten

und nicht mehr als Wissenschaft von psychischen
Funktionen oder gar als Wissenschaft von der Seele.
Dieser Wandel von der «Seelenlehre» zur
Verhaltenswissenschaft vom Menschen kennzeichnet einen
Prozess, der vom Personalismus zum Funktionalismus

führt. Trotz dieser Entwicklung bleibt der
Mensch das, was er von Grund auf ist, ein
reflexionsbedürftiges Wesen.

Der Mensch lebt wesentlich, d. h. wesenhaft, von
innen nach aussen und erfährt seine Identität nur
durch seine Selbstinnewerdung im Akt der Selbstbesinnung.

Denn der Mensch, wo er sich nur noch im
funktionalen Zusammenhang mit anderen und/oder
mit der Gesellschaft begreift, verliert sein Selbstsein

und geht auf im andern bzw. wird von daher
definiert. Ohne Transzendenz muss das individuelle
Personsein als irreale Abstraktion einer «bürgerlichen

Psychologie» bezeichnet werden. Demgegenüber

sei der Mensch in einer bestimmten gesell-
schaftlioh-historischen Klassenlage der konkrete, von
seinen gesellschaftlichen Beziehungen her definierbare

Mensch (Theorie der Neuen Linken): «Nicht
das abstrakt-isolierte Individuum, sondern der
wirkliche, lebendige, historische Mensch Mensch
bestimmter gesellschaftlicher Verhältnisse) ist
Gegenstand einer kritischen Psychologie» (M.
Holzkamp: «Kritische Psychologie», 1972, S. 100 ff.).

Immer vor der Frage nach seiner Identität:
der Mensch

Die Reflexionsfähigkeit stellt den Menschen ständig
vor die Frage nach seiner Identität. Aber mit
zunehmender Aussenleitung und Fremdbestimmung
durch eine bestimmte, «wissenschaftlich»-kritische
Sicht von Gesellschaft entfernt sich dieser von der
Lösung seiner Identitätsfrage, weil Identität
wesenhaft an die Erfahrung von Freiheit und Liebe
gebunden ist; und diese Qualitäten sind nur als ein
Innesein zu begreifen. Das liegt daran, dass Freiheit
letztlich nicht von aussen definiert werden kann als
Abwesenheit von Zwang (denn nach diesem Konzept
ist der Mächtigste der Freieste, aber er hat Angst vor
dem, der noch mächtiger ist und ist deshalb einsam).
Freiheit kann nur verstanden werden als die Fähigkeit

zu lieben. Wenn mich ein Mensch hasst, kann
ich ihn wieder hassen — nach dem Satz: «Auge um
Auge, Zahn um Zahn.» Wenn ich ihn aber trotz
seines Hasses liebe, bin ich der Souveräne, der Freie.
Liebe kann man durch Hass nicht töten. Der Hass ist
gegenüber dieser Liebe ohnmächtig. Das ist die
Torheit, das Aergernis, aber zugleich auch die Kraft
des Kreuzes Jesu: «Vater, vergib ihnen, denn sie
wissen nicht, was sie tun.»

Wir dürfen nicht vergessen, dass es in der Zeit äus-
serster Unfreiheit, beispielsweise in den
Konzentrationslagern, Mensohen gegeben hat, die in einer
inneren Freiheit ihren Bedrängern gegenüberge-

542



standen haben. Liebe ist nicht äusserlich machbar,
Liebe bleibt Gabe, Geschenk, Offenbarung. Sie
geschieht, ist Ereignis, wir können sie weder von
aussen erzwingen noch durch bestimmte
Verhältnisse herstellen; wir können sie aber auch nicht
töten, wohl aber verletzen, verschweigen, übergehen
und vergessen. Die Frage nach der inneren Freiheit
des Menschen ist unabdingbar eine Frage nach dieser
Liebe.

Mit dem Uebergewicht des Aussenaspektes im
Selbstkonzept des Menschen verliert der Mensch
zunehmend seine Möglichkeit, diese Liebe bei sich
und bei anderen wahrzunehmen.

Damit verliert er seine tiefste Identität. Die Identität
eines Tieres — und das gilt für jeden Organismus —
wird letztlich bestimmt durch die lebensnotwendige
Anpassung an die Unveränderbarkeiten einer
konstant erlebten Umwelt. Der Mensch kann seine
Umwelt grundsätzlich verändern und kann deshalb
letztlich durch diese nicht definiert werden. Das aber
ist bei langsamer Veränderungsgeschwindigkeit nicht
erkennbar, Identität wird hier nicht zum Problem.
Wenn die Umwelt sich aber sehr schnell verändert,
verliert sie ihre relative Konstanz. Es müssen also
wandlungsübergreifende Normen gegeben werden,
die das Verhalten regeln. Werden auch diese mit in
den Wandlungsprozess hineingezogen, gibt es keine
Konstanten mehr in der Umwelt, und dem Menschen
bleibt nur nooh eine Konstante, die er nicht zu
verändern vermag: «Es ist dem Menschen gesetzt zu
sterben, danach das Gericht.» Der Verlust von
Tradition und Norm hat uns erkennen lassen, was
der Mensch in seiner Nacktheit ist: Die Frage nach
dem Menschen stellt sich existentiell der breiten
Masse.

Wenn ein Lebewesen durch die Konstanten
definiert wird, an die es sich, um zu überleben,
anpassen muss, dann ist der Mensch nur von seiner
Endlichkeit her zu begreifen.

Der Mensch als das einzige Wesen, das Endlichkeit
zu reflektieren vermag, wird von dieser Konstanten
her in seiner Identität letztlich definiert. Deshalb
kann nur der Mensch sein Menschsein in Wahrheit
realisieren, der für sich den Weg gefunden hat,
angesichts der Konstante des Sterbens zu überleben,
zu überleben im Glauben an die Kraft der
Auferstehung Jesu. Alle diejenigen, 'die diese letzte Identität,

dieses transwissenschaftliche Menschsein nicht
gefunden haben, suchen ihre Identität im Vorletzten.
Sie unterstellen sich einer Ideologie, sie verstecken
sich im Positivismus. Der moderne Mensch, der nicht
mehr nach Tod und Endlichkeit fragt, weil er die
Antwort darauf nicht mehr zu hören und zu geben
vermag, kaschiert und verdrängt daher die Frage, die
sich angesichts des Sterbens stellt, die Frage nach
Tod und ewigem Leben. Aber hier liegt ein gefährlicher

Selbstbetrug.

Mit dem Sterben hat der Tod nichts zu tun

Der Tod ist nämlioh nicht die Folge des Sterbens, er
hat mit dem Sterben gar nichts zu tun. Der Tod ist

ein Zustand des Getrenntseins von Gott, denn es
heisst im Gleichnis vom verlorenen Sohn: «Dieser,
dein Bruder, war tot, siehe, er ist wieder lebendig
geworden.» Dieser verlorene Sohn war ja nicht
gestorben, er war nur von Gott weggegangen, danach
umgekehrt und wieder zu Gott zurückgekehrt.

Totsein ist also Getrenntsein von Gott, was die Bibel
«Sünde» nennt. «Der Tod ist der Sünde Sold.» Und
diesen Zustand des Getrenntseins von Gott kann ein
Mensch vor und naoh seinem letzten Atemzug haben.
Im Moment des Sterbens wird dieser Zustand nur
unwiderruflich klar (das ist das Gericht über unser
Leben am Ende unserer Erdentage).

Wer seine Identität in dieser letzten Bestimmung
(sterbensübergreifend) von Gott her und vor Gott
nicht sucht und deshalb nicht findet, wird nie jenen
Grad von Unabhängigkeit gegenüber Menschen
erreichen, der es ihm möglich macht, der Manipulation,

dem Systemzwang und andern Zwängen innerlich

souverän zu widerstehen. Er wird stets die Angst
behalten vor denen, die ihn töten können, weil er um
sein ewiges Leben nicht weiss. Wer seine Identität
von der Rückmeldung anderer abhängig macht,
begibt sich in die Hände der anderen. Er kann von
ihnen zum König gemacht werden, aber er wird von
ihnen auch wieder vom Thron gestossen. Er
identifiziert sich mit der Gruppe, mit dem Kollektiv,
mit der Wissenschaft und mit vielem anderen, was im
Bereich des Vorletzten, des Sichtbaren, des
Definierbaren liegt. So reden alle modernen Pädagogen
von Emanzipation, aber allein die Christen haben sie,
insofern sie den Einen keimen, der die Welt nicht
geleugnet, aber überwunden hat.

Angesichts einer unübersehbaren Fülle von
Umweltgegebenheiten, von Fakten und Meinungen gelingt es
dem Menschen, vor allen Dingen den Heranwachsenden,

immer schwerer, eine stabile Identität zu
entwickeln. Weil er über sich Klarheit gewinnen muss,
weü er die Frage nach seiner Identität zu
beantworten genötigt ist, macht er sich ein Selbst-Bild und
ist dann im «Bilde». Er bezieht von diesem Bild die
Rückmeldung und die Bestätigung, dass er selbst so
ist, wie er sich sieht, und ist ohne zwingenden Grund
nicht bereit, sich anders zu sehen, denn das würde
sein Identitätserleben belasten. Er benötigt die
Fiktion des Objektiven, ja des Absoluten, um
subjektiv den Eindruck zu haben, sich an einem
festen Ziel zu orientieren.

Um die Einsicht abzuwehren, dass er sich ja nur an
seinem Spiegelbild orientiert, weil das ein unerträglicher

Konflikt wäre, ist der Mensch gezwungen,
dieses Bild so darzustellen, als sei es objektive
Wirklichkeit. Er hypostasiert seine Menschenbildvorstellung

beispielsweise zu einer objektiven «sozio-
ökonomisch-historisohen» Wirklichkeit in der
Perspektive der marxistisch-emanzipatorischen Psychologie.

Die Gesellschaftsform, obgleich stets subjektiv
vermittelt, geht nicht im Subjektiven auf und wird in
diesem Sinne «objektiv» (K. Holzkamp: Kritische
Psychologie, 1972, S. 115).

Von dieser objektiven gesellschaftlichen Wirklichkeit
(wie man sie sich vorstellt) werden die «wahren» Be-

543



dürfnisse des Menschen bestimmt, die der bürgerliche

Mensch aufgrund seiner (manipulierten)
individualistischen Interessen nicht kennt (a.a.O.,
S. 114 ff.). Um zu vergessen und zu verdrängen, dass

er sich nur mit einem Bild von sich und der Welt
identifiziert, entfremdet er es zu dem «wahren Sein»
des Menschen, bezeichnet es als Wesen des
Menschen und den konkreten Lebensvollzug als
blosse «nicht wirkliche» Erscheinung. Um die durch
den Atheismus hervorgerufene Not: nicht zu wissen,
wer man als Individuum sei, zu kaschieren, erklärt
der Marxismus, dass man ja gar nicht zu wissen
bräuchte, wer der einzelne sei, weil er gar nicht
wirklich sei, sondern ein Abstraktum des bürgerlichen

Denkens.

Für etwas, was nicht «wirklich» ist (der Einzelne)
erübrigt sich ja die Frage nach der Identität. Der
Mensch findet seine Identität nicht mehr durch Gott,
sondern durch ein Bezogensein auf die Gesellschaft,
d. h. Sicht von Gesellschaft Ideologie). An die
Stelle Gottes tritt ein Götze, der mit Händen greifbar,
beliebig veränderbar ist, der aber hinreichend
unbestimmt bleibt, um als Götze nicht entlarvt werden zu
können. Dieser Götie heisst: Der neue Mensch in
einer unterdrückungsfreien Gesellschaft, das neue
Bewusstsein, die neue Identität, die gegen den
«Schein» des bürgerlichen Bewusstseins immer wieder

aufrechterhalten werden soll. Hier wird die
Empirie durch die Theorie umgekehrt, das denkbar
Mögliche wird zum Wirklichen, das konkrete Sein
zum Sich-fremd-Sein, zum Schein.

Das Verdienst und der Irrtum von Karl Marx

Karl Marx kommt das grosse Verdienst zu, die
Selbstentfremdung des Menschen in das Bewusstsein
der Massen gerückt zu haben. Er erkennt richtig,
dass der Egoismus Ausdruck dieser Selbstentfremdung

ist. Aber so gross wie sein Verdienst ist, so
gross ist auch sein Irrtum hinsichtlich der Herleitung
des Egoismus aus 'dem Privateigentum. Privateigentum

artikuliert nur den Egoismus, bringt ihn aber
nicht hervor. Die Liquidierung des Privateigentums
in den sozialistischen Staaten hat deshalb die Privilegien

und Egoismen nicht beseitigt, sondern nur
verlagert auf Posten und Aemter (Funktionär). Bei der
Frage nach dem Egoismus geht es nämlich um die
Frage naoh der Freiheit von sich selbst und der
Gebundenheit an sich selbst. Unsere Freiheit
entscheidet sich letztlich nicht daran, ob wir einer
Möglichkeit beraubt werden, oder ob wir eine Möglichkeit

haben, ob wir reisen können, oder ob wir nicht
reisen können, ob wir alles sagen können oder nicht
sagen können. Gewiss sind das auch Freiheitsgrade,
aber es ist äussere Freiheit.

Die entscheidende Frage lautet, ob wir imstande
sind, aus der Ganzheit, aus der Mitte unserer Person

heraus zu handeln.

Freiheit ist nicht Abwesenheit von Zwang, Freiheit
ist nicht, über Möglichkeiten zu verfügen, im Besitz
von etwas zu sein oder nicht zu sein, sondern
Freiheit ist die Fähigkeit, auf eigene Möglichkeiten

aus Liebe zu verzichten. Aber für Liebe ist im
marxistischen Konzept kein Raum. Wir sind/werden uns
nicht fremd durch unseren Egoismus, sondern
dadurch, dass wir ihn nicht durch Liebe überwinden.

Liebe ist eben nicht Abwesenheit von Egoismus.
Liebe ist eine originale Kraft.

Wo aber Liebe nicht mehr möglich ist, hat der
Prozess der Selbstentfremdung und Entmenschlichung

begonnen. Und dieser Prozess wird nicht
dadurch aufgehoben, dass man (mit untauglichen
Mitteln) den Egoismus bekämpft.

Die Unfähigkeit zu lieben ist Selbstentfremdung

An dieser Kontroverse aber scheiden sich die Geister
und auch die Methoden. Nur wenn ich die Selbstentfremdung

richtig erkenne, habe ich auch die Chance,
diese zu überwinden; interpretiere ich sie aber falsch,
gerate ich auf einen Irrweg und in eine Sackgasse.
Die Selbstentfremdung des Menschen ist seine
Unfähigkeit zu lieben. Die Wurzel dieser Unfähigkeit ist
aber seine Ungeborgenheit und seine Angst.
Aufgrund einer falschen, oder sagen wir besser, verkürzten

Zurückführung der Selbstentfremdung auf den
privaten Besitz des Menschen hat der Marxismus nur
die Epiphänomene einer verfehlten Daseinsordnung
getroffen. Symptom und Ursache werden
verwechselt. Weil die Ursache der Egoismen vom
Marxismus nicht richtig erkannt wird, wird durch
seine Revolution nur eine Symptomverschiebung
erreicht. Das Uebel selbst wird aber nicht beseitigt.
Das ist logisch und peinlich zugleich. Es ist so peinlich,

dass in den marxistischen Diktaturen Kritik und
Selbstkritik als Ritual zum System gehören. Dieses
Ritual hat die Funktion, die marxistischen All-
maohtsansprüche vor einer Enttarnung zu schützen,
insofern dieses Ritual immer wieder Sündenböcke
(mit und ohne Schauprozesse) hervorbringt, die die
Schuld auf sich nehmen für die Diskrepanz zwischen
Ideologie und Wirklichkeit, die vergessen machen
sollen, dass trotz marxistischer Revolution der
Mensch egoistisch geblieben ist. Die ehemals
Entrechteten, Unterprivilegierten verlieren die marxistische

Perspektive (vorausgesetzt, sie hatten sie
überhaupt) des wahren Menschseins» in dem Moment aus
dem Auge, wo sie selbst an die Macht kommen, die
es ihnen möglich macht, neue Vorrechte durchzusetzen.

Sie ersetzen die alten Privilegien durch neue:
Die Stellung in der Parteihierarchie entscheidet über
das Mass egoistischer Privilegien (beispielsweise Läden

für Funktionäre und besitzter harter Währung).

Der Mensch, der zur positiven Bewältigung seines
Daseins die Erfahrung seiner Identität braucht, ahnt,
dass er auf diese Weise seine Identität an ein System
gebunden hat und in Gefahr steht, sich diesem zu
verschreiben. Er hat Angst, das System zu
überwinden, zu kritisieren und zu verlassen, nicht allein
aus Furcht vor roher Gewalt, sondern — und
vielleicht ist das noch entscheidender •—; aus Furcht vor
Verlust seiner Identität. Er weiss, wenn er das
System ablehnt, nicht mehr, wofür er kämpfen und
leben soll.

544



Der Marxismus verurteilt die Selbstentfremdung
durch egoistische Sinnleere und schafft eine neue
Selbstentfremdung durch illusionäre Anthropologie
(unterdrückungsfreie Gesellschaft).

Mit der liberalen Theologie vom Tode Gottes haben
wir den Grund unserer wahren Freiheit, das Einge-
bunden-Sein in die Geborgenheit der Liebe Gottes,
verlassen, und uns geöffnet für die Bindung an die
Götzen: an uns selbst, oder an andere (Kollektiv) oder
an Ideologien.

Selbstentfremdung ist mit Wissenschaft
nicht aufzuheben

Letztlich ist es die naturwissenschaftliche Methode,
das ist die Herangehensweise von aussen, die uns
einen Weg gehen liess, auf dem wir uns selbst fremd
wurden. Denn der Mensch findet nicht zu sich selbst,
indem er sich von aussen und immer mehr von
aussen erforscht, sondern er findet nur zu sich selbst,
wenn er sich selbst inne wird, wenn er das
wissenschaftlich über ihn Aussagbare transzendiert durch
Erkenntnisse und Einsichten, die nicht messbar sind.
Wir können diese Selbstentfremdung nicht mit eben
dieser wissenschaftlichen Methode beseitigen wollen,
mit der wir sie hervorgebracht haben. Das hiesse zu
versuchen, den Teufel durch den Beelzebub austreiben

zu wollen.

Die Selbstentfremdung beginnt mit einer dem
Menschen inadäquaten Sicht seines Daseins. Es lässt sich
zeigen, dass der Mensch in eine Grunddynamik
seiner Existenz hineingenommen ist, die sich erst
gegenwärtig gesamtgesellschaftlich auswirken konnte
als Grenze der Freiheit. Das beharrliche Festhalten
an der Sicht, über die äussere Befreiung des
Menschen hinausgehend noch weitere Freiheitsgrade zu
schaffen, führt aufgrund der Nichtanerkennung der
inneren Grenze zu permanenten Enttäuschungen
oder zu ideologischen Zwängen. Die anthropogen-
strukturelle Grenze des Menschen ist gegeben durch
die Unvereinbarkeit von Autonomie und
Abhängigkeit. Sie verweist jeden freiheitssuchenden
oder über Freiheit reflektierenden Menschen auf den
Innenaspekt seiner Existenz.

Schon Sigmund Freud hat diese Antinomie empirisch
aufgezeigt, wenn er formulierte, dass es ursprünglich
zwei Liebesobjekte gibt: Das «Selbst» und die
«nährende Mutter». Freud geht von der Annahme aus,
dass alle Libido im kindlichen Ich ihren Ursprung
habe (primärer Narzissmus) und von hier aus die
Besetzung der triebbefriedigenden Objekte der Umwelt
erfolgt. Diese Objektbesetzung führt zur Anlehnung
an Personen, welche mit der Ernährung und dem
Schutz des Kindes zu tun haben (Freud, Gesammelte
Werke, Londoner Ausgabe 1914, Bd. 10, S. 154 f.).

Jede zwischenmenschliche, in Besonderheit jede
zwischengeschlechtliche Dynamik lässt sich aus dieser
Grundbeziehung ableiten.

Der menschliche Existenzvollzug ist eingespannt in
die Widersprüchlichkeit dieser Bezugspunkte unseres

Mitteilung an die Abonnenten

Seit sieben Jahren beträgt der Preis eines
Jahresabonnements auf das VSA-Fachblatt
«Schweizer Heimwesen» für Vereinsmitglieder
unverändert 34 Franken, obschon in dieser
Zeit einige markante Teuerungsschübe zu
verzeichnen gewesen sind. Allein im Jahr 1981,
das jetzt zu Ende geht, kletterte der Index um
über sieben Punkte nach oben, und im Blick
auf das kommende Jahr sagen die Beobachter
eine Trendwende oder auch nur einen Stillstand
nicht voraus.

Fachblattkommission und Druckerei haben
bisher versucht, den massiven Kostenauftrieb
durch geeignete Massnahmen aufzufangen, so

gut wie möglich, ohne die Abonnenten ihn im
vollen Ausmass spüren zu lassen. Nun aber
stehen auf das kommende Jahr neue und zum
Teil recht erhebliche Preissteigerungen ins
Haus, was die Verlage von Tageszeitungen und
Fachzeitschriften auf breiter Front dazu nötigt,
die Abonnements- und Insertionstarife
anzuheben, um dadurch den Ausgleich wieder
herzustellen.

Dem Verein gegenüber dafür verantwortlich,
dass die Fachblatt-Rechnung nicht allzu sehr
in die roten Zahlen rutscht, hat sich an ihrer
Sitzung vom 5. November auch die
Fachblattkommission einlässlich mit dieser Situation
befasst. Sie kam nach gründlicher Aussprache
— und «der Not gehorchend, nicht dem eignen
Triebe» — zum Schluss, dass eine Anpassung
der Abonnementspreise sowie der Insertionstarife

für Geschäftsinserate auf Beginn des
Jahres 1982 nicht zu umgehen sei. Hingegen
sollen die Ansätze für Stelleninserate im gelben
Stellenanzeiger mindestens im kommenden Jahr
noch auf der bisherigen Höhe belassen bleiben.

Vom Jahr 1982 an wird der Preis des
Jahresabonnements für Vereinsmitglieder Fr. 40.—,
für Nichtmitglieder Fr. 55.— (Halbjahr Fr.
35.—) und der Preis der Einzelnummer Fr. 7.50
betragen. Kommission und Redaktion bitten
die Abonnenten des Fachblattes VSA um
Verständnis. Die Leser dürfen versichert sein, dass

wir hier lieber einen Preisabschlag angezeigt
hätten. Man kann nur hoffen, dass es wiederum
sieben Jahre dauern werde, bis die Vereinsmitglieder

sich auf eine derartige Neuerimg gefasst
machen müssen.

545



Daseins. Unser Leben ist ein zunehmendes Sich-
Einrichten an einem bestimmten inneren Ort auf der
Linie zwischen den Polen: Unabhängigkeit Autonomie)

und Geborgenheit (Abhängigkeit). Es gibt nach
Freud grundsätzlich zwei Modi zur Bewältigung
dieses Konfliktes zwischen Autonomie und Abhängigkeit:

den narzisstischen (sich selbst liebend) und
den anaklitischen (sich anlehnend, sich unterstellend).

Narzisstischer Modus im Westen

Der narzisstische Modus sichert die Liebe der
«nährenden Mutter» dadurch, dass er sie in sich hineinnimmt.

Eine Liebesbeziehung unter der Vorherrschaft

dieser Modalität wird dann formuliert in
Wendungen wie: «Ich habe dich zum Fressen lieb.»
Entzieht sich das triebbefriedigende Objekt diesem
Zugriff, wird es innerlich festgehalten, und die reale
Abwesenheit des Liebesobjektes wird mit Verlustängsten

erlitten oder mit gegenstandsloser
Eifersuchtsphantasie bekämpft, oder es tritt ein
vorübergehender Lustersatz an die Stelle des Objektes (beim
Säugling beispielsweise der Daumen), der dann,
wenn das Objekt durch diesen Ersatz verdrängt
werden kann, zum Fehlverhalten führt (Selbstbefriedigung

als Symptom).

Der anaklitische Modus sichert sich die Liebe der
«nährenden Mutter» durch Unterstellung. Eine
Liebesbeziehung unter der Vorherrschaft dieser
Modalität findet ihren Ausdruck in Wendungen wie:
«Ich opfere mich ganz für dich auf.» Es ist Preisgabe
der eigenen Person bis hin zur Selbstaufgabe nicht
aus wirklicher Liebe, sondern um den anderen zur
Liebe zu nötigen, letztlich um selbst geliebt zu
werden.

Der Kampf zwischen Ost und West, zwischen
Kapitalismus und Sozialismus ist letztlich der Kampf
zwischen diesen beiden widersprüchlichen Modalitäten:

Das westliche Freiheitskonzept sucht das
Glück in der Freiheit der autonomen Person (narzisstischer

Modus): Selbstbestimmung, Selbst-Maßstab-
Sein, Selbst-Herr-Sein bis hin zur Selbstherrlichkeit
repräsentieren diese Modalität. Es ist das individualistische

Konzept: Autonomie auf Kosten der
Verbundenheit, bezahlt mit dem Preis der Einsamkeit.

Lesezeichen

Der Mensch muss nicht tugendhaft,
nur natürlich sein, so wird die Tugend
von selber kommen. Gottfried Keller

Mode ist die Kunst,
sich vorschriftsmässig zu verstellen.

G. B.Shaw
Der Mensch ist gut von Natur aus;
aber in der Zivilisation
ist für die Natur kein Platz. jean Brix

lind anaklitischer Modus im Osten

Das kommunistische Freiheitskonzept repräsentiert
den anaklitischen Modus. Das Glück des einzelnen
wird gesehen in der Unterstellung unter das Primat
der Gesellschaft (die Partei, die Ideologie bzw. ihr
Repräsentat Idol). Nach diesem kollektivistischen
Konzept gewinnt der Mensch verfügte äussere oder
auch ideelle Geborgenheit, wenn er bereit ist, dafür
den Preis der individuellen Freiheit seiner Person zu
bezahlen. Der Mensch ist nur konkret, wenn er von
seinen gesellschaftlichen Bedingtheiten her definiert
wird. Wer die Frage nach der Identität ohne Gott zu
bewältigen versucht, setzt sich permanenten Konflikten

aus, in denen er einmal in der Verabsolutierung
des einen (beispielsweise des narzisstisch-individuali-
stischen Aspektes) dann des anderen Aspektes (ana-
klitisch-kollektivistischer Aspekt) das Heil sucht.

Die Aufhebung de Widerspruches zwischen diesen
beiden entgegengesetzten Konzepten ist
innerweltlich-menschlich nicht möglich. Vernünftige Leute
haben erkannt, dass dem Menschen hier eine echte
Grenze gesetzt ist, die er aus sich selbst heraus nicht
zu überschreiten vermag. Andere machen aus dieser
Not die «Tugend» einer permanenten Revolution:
«Die Geschichte der Menschheit ist eine Geschichte,
die sich ununterbrochen vom Reich der Notwendigkeit

zum Reich der Freiheit hin entwickelt. Der
Standpunkt des Stillstandes, der Tatenlosigkeit... ist
falsch» (Mao Tse-tung, Worte des Vorsitzenden, zit.
nach G. Weth: Zwischen Mao und Jesus, 1970,
S. 19). Das chinesische Konzept der «permanenten
Revolution» ist der Versuch, den Widerspruch durch
ständige Unruhe zu überwinden und letztlich
konkreter Ausdruck der Unfähigkeit des Menschen, aus
sich selbst heraus zu Frieden und Freiheit zu finden
und die Antinomie zwischen Individualismus und
Kollektivismus zu bewältigen.

Nur die Erlösung des Menschen von sich selbst, die
Transzendierung des Daseinshorizontes über das
Sichtbare hinaus, führt zur Ueberwindung des
aufgezeigten Widerspruchs. Sie bedeutet Gemeinschaft
ohne Verlust und Preisgabe der Individualität,
Verbundenheit ohne Gebundenheit.

Hier scheiden sich die Geister und auch die Seelen.
Das Neue Testament nennt die einen blind, die
andern sehend. Die Mehrheit der Menschen ist blind
(hält sich aber für sehend). Sie gehen einen Weg
zwischen Hoffnung und Enttäuschung. Die Gruppenvertreter

verdächtigen sich gegenseitig und sind Sklaven
ihrer Götzen Verabsolutierung des Relativen).
Jesus Christus nennt diesen Weg den breiten Weg,
der in die Verdammnis führt. Diese Verdammnis ist
die letzte grosse «Ent-Täuschung». Die Menschen
bemerken den Selbstbetrug, aber sie haben nicht die
innere Kraft Liebe), sich diesen einzugestehen; sie
verdammen sich selbst, weil sie zur Liebe unfähig,
den nicht anrufen können, der Liebe ist. Aber es gibt
eine kleine Gruppe, die hält daran fest, dass es einen
Weg gibt, der ausserhalb unserer bekannten Wege, so
verschieden sie auch sein mögen, liegt. Es ist nicht
der Weg unseres verfügbaren, manipulierbaren
Wissens (Wissenschaft), es ist der Weg des
Offenbarungswissens.

546


	"Der Mensch ist eine dialogische Existenz" : ein Gespräch mit denen, die auf dem Weg sind

