
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 52 (1981)

Heft: 11

Artikel: Das Gebet in psychologischer Sicht

Autor: Siegenthaler, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811862

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811862
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sie haben deshalb als Betreuer auch eine Aufgabe,
die weder die Gesellschaft, noch irgendeine Institution

Ihnen abnehmen kann. Es geht nämlich darum,
die Behinderten selber «Botengänger» sein zu lassen,
selber etwas von Menschlichkeit in ihrer Tiefe
sichtbar zu machen. Grenzen, Schranken, die bei den
Behinderten stärker hervortreten, weisen uns ja
schliesslich nur um so deutlicher auf das Jenseits der
Grenzen hin, wo weder Behinderung noch
NichtBehinderung massgebend sind: auf ein Leben im
göttlichen Du.

In diesem Sinn ist das Gebet in der Betreuung des
Behinderten aus der Sicht des Theologen auch eine

Pflicht. Der Behinderte hat gewissermassen ein
Recht darauf. Sich auf das eigene Beten etwas
einzubilden, ist nicht am Platze, aber auch nicht, sich
dessen zu schämen. Beim Beten tun wir nur etwas,
das der condition humaine angemessen ist.

Literatur

Josef Imbach: Ich kann nicht mehr beten. Eine Herausforderung
des Glaubens. Topos Taschenbücher Band 80,1. Mainz 1979.

Luise Rinser: Hat Beten einen Sinn? Zürich 1966.

J. A. T. Robinson: Gott ist anders. München 1963.

Josef Sudbrack: Beten ist menschlich. Aus der Erfahrung unseres
Lebens mit Gott sprechen. Herder-Taschenbuch Band 465. Freiburg

i. Br. 1973

Das Gebet in psychologischer Sicht
Von Prof. Dr. Hermann Siegenthaler, Zürich

Voraussetzungen

Man mag sich fragen, was denn die Psychologie
überhaupt zum Thema «Gebet» zu sagen habe. Denn
für viele Menschen scheint es zunächst fremd, dass
sich eine Betrachtungsweise, die heute zu einer
anerkannten (und vielfach missverstandenen) Wissenschaft

geführt hat, sich in ein derartiges Gebiet
einlässt. Es muss daher notwendig sein, den Standort
und die Möglichkeit klarer zu umreissen.

Denn es ist ja schon falsch, von der Pychologie zu
sprechen. Das, was mit diesem Wissensgebiet
gemeint ist, bietet dem Betrachter ein äusserst
vielfältiges, in viele Einzelschattierungen aufgesplittertes
Bild. Dieses lässt höchstens die Formulierung der
einen Gemeinsamkeit zu, dass sich die Psychologie
um den Menschen bemühe.

Für die Fragen, denen wir uns zuwenden, treten wir
in eine Teildisziplin der Psychologie ein, nämlich in
die Religionspsychologie. Und da müssen wir uns
zunächst über ihr Anliegen klar werden, damit wir sie
mit unsern Erwartungen nicht allzu sehr belasten.
Ich will bloss mit wenigen Hinweisen andeuten,
worum es ihr geht — und was sie voraussetzen muss,
um überhaupt zur Frage des Religiösen Stellung
nehmen zu können.

A

Die Religionspsychologie will (und kann) auf gar
keinen Fall Gott in irgendeiner Weise beweisen oder
begründen. Ich sage es etwas überspitzt: Es kümmert
sie nicht die Frage, ob Gott existiert oder nicht. Sie
interessiert sich aber brennend für den Menschen,
der von sich sagt, er mache religiöse Erfahrungen —
was immer er mit diesem Ausdruck auch meint.
Wenn einer £agt, Gott habe zu ihm gesprochen, dann
geht es der Psychologie nicht um die Frage, ob dies
denn möglich sei — sondern es geht ihr um die
Frage: Was ist denn im Innern des Menschen, das
eine bestimmte Erfahrung als «religiöse» Erfahrung
bezeichnen lässt? Was ist die Wirkung dieser Erfah¬

rung auf diesen einen Menschen? Wie spricht er
davon? Welche Ausdrücke und Begriffe benötigt er
dazu? usw. Es wäre demnach klarer und würde mit
vielen Missverständnissen aufräumen, wenn man
sagte: Religionspsychologie ist die Psychologie der
religiösen Erfahrung. Damit ist angedeutet, dass sie
nur das gelten lässt, was der Mensch wirklich von
dieser Erfahrung sagt oder zum Ausdruck bringt:
Diese Psychologie ist wie jede andere auch eine Er-
fahrungs-Psycho\ogie, die nicht irgendwelche
Luftschlösser baut und in die Welt stellt, sondern von der
Wirklichkeit des Erlebens eines Menschen ausgeht.

B

Da es aber in dieser religiösen Erfahrung doch nicht
bloss um die Frage nach dem Menschen, sondern
auch um diejenige nach Gott geht, darf die Psychologie

nicht so tun, als ginge sie Gott nichts an. In
dieser Hinsicht geht sie davon aus, dass die Psyche
des Menschen nicht bloss einen rational zu
verstehenden Begriff von Gott bereitstellt, sondern ein
«Bild», welches für sie jene Qualitäten enthält, die sie
Gott zuschreibt. Es ist dies das Bild der Ganzheit,
welches in allen Kulturen und allen Zeitepochen der
Menschheitsgeschichte in den vielfältigsten
Ausdrucksmöglichkeiten erscheint.

Für das Erfassen der Ganzheit genügt das rationale
Erfassen eben nicht —• denn sonst wäre sie ja nicht
mehr Ganzheit. Diese kann sich dem Menschen nur
im Symbol erfahrbar machen. Ein lebendiges Symbol
enthält zwei Aspekte, wie wir dies im deutschen
Begriff «Sinn-bild» vorfinden: Es ist einerseits reales,
erfahrbares Bild — und es verweist als solches
gleichzeitig über sich hinaus auf das, was dieses Bild
inhaltlich meint, und was wir als «Sinn» begrifflich
zu fassen versuchen. Das Symbol ist dann tot, wenn
es zu solchem Hinausweisen nicht mehr fähig ist, es
ist dann sinn-entleert.

Die Psychologie der religiösen Erfahrung wird somit
zu einer Psychologie, welche von diesem Symbol

497



handelt: es erforscht, seine Ausdruckserscheinungen
wahrnimmt und aufdeckt, wie der Mensch zu einem
lebendigen Zugang zu ihm kommt usw. Sie ist
insofern eine Psychologie der religiösen Einstellung
des Menschen.

Vor diesem Hintergrund geht es jetzt darum, die
Frage nach dem Gebet zu stellen.

Das Gebet als psychische Einstellung

Unter der psychologischen Betrachtung ist das Gebet
eine psychische Einstellung. Was ist damit gemeint?

Wir können zunächst von der Bedeutung des Wortes
«Einstellen» ausgehen, wie wir es in der Umgangssprache

verwenden. Wir sagen etwa, dass wir eine
Maschine einstellen im Sinne von «anschalten», in
Gang bringen. Wir stellen aber auch eine Maschine
ein, damit sie für einen ganz bestimmten Ablauf
funktionstüchtig wird: Der Schreiner stellt die
Hobelmaschine zu einer bestimmten Breite ein usw. Mit
dieser Bedeutung meinen wir einen einmaligen Akt,
den wir vollziehen, der zu einem Zustand führt, der
dann unverändert abläuft.

Nun können wir aber auch ein Radargerät einstellen
— und meinen damit, es in jene Lage zu versetzen,
dass es etwas ganz Bestimmtes aus einer genauen
Richtung aufnimmt und registriert. Hier ist durch
solche Einstellung eine Richtung mitgemeint.

Und genau dies lässt sich auf die Psyche des
Menschen übertragen: Wir können unsere gesamte Innenwelt

in eine ganz bestimmte Richtung lenken, um
etwas aufzunehmen oder etwas in diese Richtung
zum Ausdruck zu bringen. Wir können diese Einstellung

zwar dauernd wechseln — aber es wäre wohl
von Bedeutung, sie einmal über eine bestimmte
Zeitdauer auszuhalten, damit daraus eine innere Haltung
als das einigermassen Beständige in uns entstehen
kann. Wenn ich nun sage, das Gebet sei in psychologischer

Hinsicht eine derartige Einstellung unserer
Seele, dann sind verschiedene Aspekte zu nennen,
welche im gesamten diese Einstellung ausmachen.

Das Gebet als «Ganz-bei-sich-selbst-Sein»

Ein Aspekt ist dadurch gekennzeichnet, dass der
betende Mensch ganz bei sich selbst ist. Psychologisch

formuliert, würde das heissen: Es gelingt ihm,
die auseinanderstrebenden Kräfte irgendwie in einen
Mittelpunkt zusammen zu nehmen, zu zentrieren.
Ausdruck davon ist die Stille, die Andacht. Man hört
und sieht nicht mehr, was um einen herum geschieht,
man ist mit der gesamten psychischen Energie bei
diesem Mittelpunkt.

Wenn Jesus die Anweisung gibt, sich in seine
Kammer zurückzuziehen, dann kritisiert er einerseits
eine Haltung, welche das Gebet veröffentlicht, um
vor den andern Menschen als der gute Gläubige
dazustehen — andererseits verweist er den Menschen
in das eigene Innere, um eben ganz bei sich selbst zu

sein. Das Gebet wird zu einer Form der Verinnerli-
chung. Und das heisst gleichzeitig, einmal schweigen
zu können. Hier beginnt wohl schon die erste
Schwierigkeit des Betens: Dass es uns unendlich
schwerfällt, einmal wirklich zu schweigen.

Silja Walter beschreibt diese Schwierigkeit in ihrem
neuen Buch «Ruf und Regel»: Wie alles um sie zu
reden beginnt, wenn sie sich anschickt zu schweigen

«Dann beginnt das Gerede. Alles redet, was
man anfasst, fühlt und so weiter, ich wollte nur
beweisen, dass uns eine ungeheure Redseligkeit umgibt,
eine Dauerrede, ein Redeschwall, allein schon aus der
Existenz der Dinge. Schweigen ist noch lange nicht
Stille, im Gegenteil, wenn ich schweige, beginnt der
Lärm

Aber wenn ich den Jahrmarkt in mir, die Karussells,
Buden und Schiffschaukeln in mir wahrnehme, dieses

ganze Getriebe und all die Zufuhr an Treibstoff, was
da alles umgesetzt wird, im Verlauf einer Stunde
allein, da muss ich sagen: Nein, ich bin nicht nur ein
Mensch, ich bin eine ganze Stadt. Meine liebe Regel,
wie bringst du einer Stadt das Schweigen bei?»
(68/69)

Das Gebet als Oeffnung zur Zwiesprache

Man könnte nun versucht sein zu sagen, dass das
Gebet im Sinne von Verinnerlichung und «Ganz-bei-
sich-selbst-Sein» eine Einschränkung und Abschlies-
sung des Menschen zur Folge habe. Indem ich diese

Meinung formuliere, taucht gerade das Gegenteil
auf: Dass sich der betende Mensch gleichzeitig
öffnet. Die psychische Einstellung ist also durch eine
Offenheit gekennzeichnet. Aber da zeigt sich das
Problem: Offenheit wem oder was gegenüber? Es ist,
allgemein ausgedrückt, eine Offenheit gegenüber der
innern Welt. Gebet ist in dieser Hinsicht ein Hören in
seine Innenwelt, ein Horchen auf das, was da
geschieht, wenn ich einmal zu schweigen beginne.

Der glaubende Mensch nimmt in diese Situation das
Hören auf die Stimme Gottes herein: Durch den
Wirrwarr innerer Stimmen, die aus dem eigenen
Unterbewusstsein aufsteigen, die sich aus Stimmen
der Aussenwelt zusammensetzen können, kann für
ihn sich die eine Stimme herausbilden, die zu ihm
persönlich spricht.

Gebet ist also nicht bloss eine Einstellung, die durch
das Schweigen geprägt ist, sondern es ist das
Vernehmen einer innern Sprache — und es ist ein
Antworten auf einen Sprechenden. Es geht deutlich
um einen Wechsel, um Zwiesprache. Und dies setzt
voraus, dass ich den Sprecher dieser Sprache als Gott
glaube — und erst so wächst überhaupt erst Beziehung

zu Gott als Ich-Du-Beziehung.

Nun wäre es wohl falsch, diese Stimme bloss in der
gesprochenen Sprache, also im verbalen Ausdruck zu
fassen. Wir sind uns zwar gewohnt, jedes
Angesprochensein sogleich in Sprache zu kleiden. Wir
müssen erst wieder entdecken, dass es eine Sprechweise

gibt, die vor oder jenseits des gesprochenen

498



Schriften zur Anthropologie des Behinderten im VSA-Verlag

«Erziehung aus der Kraft
des Glaubens?»

Nach dem schönen Buch von Hermann Siegenthaler, «Geistigbehinderte — Eltern — Betreuer»,
welches — auch in Deutschland — mit Recht eine immer noch wachsende Nachfrage findet, ist in
der Reihe «Schriften zur Anthropologie des Behinderten» des VSA-Verlages der zweite Band
erschienen, der die mit dieser Reihe eingeschlagene Linie fortsetzt und noch deutlicher macht:
«Erziehung aus der Kraft des Glaubens?»

Erziehung aus der Kraft des Glaubens? Was hat Erziehung denn mit dem christlichen Glauben
und mit Religion zu tun? Diese Frage stand im Zentrum der Fürigen-Tagung 1980 des
Schweizerischen Verbandes für erziehungsschwierige Kinder und Jugendliche (SVE). Die damals
gehaltenen Vorträge von Dr. Imelda Abbt, Prof. Dr. Norbert A. Luyten, Dr. Peter Schmid und
Prof. Dr. Fritz Buri sind in dem neuen Band der Schriftenreihe vereinigt. Zwei weitere Vortragstexte

von Dr. Imelda Abbt und Prof. Dr. Hermann Siegenthaler gehen auf ein vom Verein für
Schweizerisches Heimwesen (VSA) in Einsiedeln durchgeführtes, dem Thema «Der ,Fehl
Gottes' in der modernen Zeit» gewidmetes Seminar im Sommer 1980 zurück.

Heute, da oft von einer .Krise der Erziehung' gesprochen wird, ist das neue Buch für Pädagogen
und für Laien, für die professionellen Erzieher und für die Eltern eine wertvolle Orientierungshilfe.
Im Vorwort wird erklärt, weshalb diese Vortragssammlung als Band II der Reihe «Schriften zur
Anthropologie des Behinderten» erscheint. Dank eines Beitrags der Stiftung Pro Infirmis an die
Druckkosten konnte ein günstiger Verkaufspreis angesetzt werden. Die Reihe wird fortgesetzt. Beide
Bände (die sich auch als Weihnachtsgeschenk eignen) sind beim Sekretariat VSA zu beziehen.

Bestellschein Reihe «Schriften zur Anthropologie des Behinderten»

Wir bestellen hiermit

Exemplar(e) der Schrift «Erziehung aus der Kraft des Glaubens?» zum Preis von Fr. 14.70

(exkl. Versandspesen)

Exemplar(e) der Schrift «Geistigbehinderte — Eltern — Betreuer» zum Preis von Fr. 10.60

(exkl. Versandspesen)

Name, Vorname

Adresse

PLZ, Ort

Datum, Unterschrift

Bitte senden an das Sekretariat VSA, Verlagsabteilung, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich.

499



Wortes fehlt. Als Beispiel bieten sich graphische Bilder

und die Musik an, auf die ja noch eingegangen
wird.

Das Gebet und verschiedene Einstellungen

Unter einem dritten Aspekt lässt sich aufdecken,
dass das Gebet jeweils Ausdruck einer je besonders
gefärbten Einstellung ist. Wir unterscheiden ja durch
die Wortwahl, die wir in das Gebet hereinnehmen,
auch verschiedene Gebete: Es gibt das Dankgebet,
das Gebet um Vergebung, das Bittgebet, das
überschäumende Lob-Gebet, das Gebet für den andern
(Fürbitte-Gebet), das Segensgebet usw.

Jedes dieser Gebete (oder auch einzelne Teile eines
Gebetes) ist Ausdruck einer andern Gefühlstönung in
der psychischen Einstellung.

Wenn es uns gelingt, in der genannten Verinner-
lichung uns selbst in einer bestimmten Weise zu
erfahren und innerlich wahrzunehmen, gelingt uns
das Ernstnehmen eines psychischen Zustandes. Und
da kann plötzlich die trotzige Auflehnung, der
Zweifel, die Frage nach dem Warum, ja gar die
Frage ohne Antwort einfach so stehen bleiben —
und dies alles gehört eben auch zu uns und unserer
Einstellung.

Wenn ich diese wenigen Aspekte überblicke und
zusammenfasse, werde ich wieder an das erinnert, was
ich eingangs sagte: Hier geht es immer um die
ganzheitliche Einstellung des Menschen zur Ganzheit.

Alle Komponenten, die wir von den
Humanwissenschaften her dem Wesen des Menschen
zuschreiben, werden hier zusammengefasst und
zusammengehalten und bilden dadurch erst die
ganzheitliche Einstellung. Dies hat freilich nichts zu tun
mit jener Auffassung, die uns vorzumachen versucht,
eine derartige Einstellung sei doch die einfachste
Form, sich selbst und der Welt zu begegnen. Ich
denke, das Gegenteil sei hier der Fall: Es handelt
sich nicht bloss um eine Fähigkeit — sondern um
eine Kunstfertigkeit, die gelernt und geübt werden
muss. Damit bricht schon hier eine Perspektive auf,
die direkt in die Pädagogik verweist, wo es darum
geht, Hilfe für das Lernen und das Ueben zu erhalten.

Die Gefahr : Der Rückzug

An dieser Stelle müssen wir kurz innehalten — um
auch in bezug auf die hier vorgetragene Auffassung
vom Gebet kritisch zu sein und zu fragen: Steckt
hinter dieser verinnerlichenden Tendenz nicht auch
eine Gefahr? Diese scheint mir darin zu liegen, dass
der Mensch sich allzuleicht zurückzieht in seine
Innenwelt, es geniesst, bei sich selbst zu sein — und
so den Weg in die Aussenbeziehung nicht mehr
findet. Diese Gefahr ist wohl um so grösser, als der
Mensch eigentliche religiöse Erfahrungen macht —
nein: als er sagt, dass Gott in diesen Situationen zu
ihm spreche. Der Mensch scheint dann in seinem
eigenen Innern jene heile Welt zu finden, nach
welcher wir uns alle dauernd sehnen; wo scheinbar alles

aufgeht und es einem genug ist, dies zu erleben.
Wenigstens in einer kurzen Zeitspanne im Ablauf des

Alltags scheint die Welt heil zu sein

Aufgrund solcher Erfahrung ist es dann leicht, dass
der Rückzug schliesslich genügt. Da scheint eben
bloss die eine Seite der Bewegung verwirklicht zu
werden, die ich bisher in den Vordergrund gestellt
habe: Nämlich die Bedeutung des Weges nach innen,
das Verweilenkönnen in seinem Innern, um dort
Zwiesprache zu halten.

Wenn wir uns dieser Gefahr bewusst werden, öffnet
sich uns aber eine erste Seite, die offensichtlich auch
zum Gebet als einer psychischen Einstellung gehört:
Die Bedeutung dessen, was dem Gebet an psychischer

Wirkung zu folgen scheint und meines
Erachtens erst dann die Ganzheit des Gebetes
ausmacht. Auch das muss die Psychologie interessieren.

Die Folgen

Wenn ich eingangs sagte, die Psychologie der religiösen

Erfahrung interessiere sich für das, was der
Mensch aufgrund seiner Glaubensentscheidung an
Erfahrungen berichte und wie er davon berichte,
dann gilt dies in besonderer Weise für die
Betrachtung des Gebets. Die Psychologie will ja
Tatsachen ergründen und nach ihren Bedingungen und
dem Einbau in das psychische Gesamtgefüge fragen.
In bezug auf das Gebet darf sie nicht bloss bei der
Beschreibung dessen stehenbleiben, was für den
glaubenden Menschen das Gebet ist — sondern muss
auch aufdecken, welche Wirkungen diese Einstellung
auf das Erleben des Menschen hat.

Dabei ist es gefährlich, die Frage nach der Wirkung
zu stellen. Denn der glaubende Mensch wird die
verschiedensten Erfahrungen auf das Gebet zurückführen,

was für den Aussenstehenden kaum einfühlbar
ist. Die Frage nach der Wirkung darf daher nicht
eine Frage nach dem Erfolg (das heisst nach der
Gebetserhörung) sein. Nur eine Psychologie, die sich
dauernd selbst draussen zu halten versucht, um
möglichst «objektiv» zu sein, würde vielleicht so
verfahren.

Ich wähle einen andern Weg: Ich versuche von
Erfahrungen zu sprechen, die ich aufgrund psychologischer

Kenntnisse in mein Verständnis einzubauen
versuche.

A

Wenn mir die oben beschriebene Einstellung der
inneren Zwiesprache gelingt, erfahre ich mich plötzlich

als hereingenommen in einen grossen
Zusammenhang; als aufgenommen in eine Umgebung, die
mich selbst bei weitem übersteigt. Es scheint dann,
als könne ich zeitliche Abläufe überblicken, als
gelänge es, einen ganzen Berg von Aufgaben, die vor
mir liegen, irgendwie zu ordnen. Ja so ist es: Etwas
kommt in mir selber in Ordnung.

Wenn ich diese Erfahrung in die psychologische
Sprache zu übersetzen versuche, könnte ich sagen:

500



Die Ganzheitssymbolik in mir scheint angesprochen
zu sein. Die Psychologie deckt auf, dass dieses Symbol

gleichzeitig das Gottesbild ist, welches die Psyche
für religiöse Erfahrungen bereithält. Und jedesmal,
wenn dieses Symbol angerührt wird, erfährt der
Mensch eine innere Ordnung.

Es ist für die späteren pädagogischen Ueberlegungen
sehr bedeutungsvoll, dass dieses Symbol durch
äussere Bilder angesprochen werden kann. Zu
denken ist zunächst an die Bilder, wie wir sie aus
allen Kulturen der Menschheitsgeschichte kennen;
ferner aber auch an die Musik, die ihrerseits
Ausdruck der Ordnung ist; zu denken ist weiter — und
dies wird meist vergessen —, dass es auch eine
zeitliche Ganzheit gibt: Der Ablauf eines
Gottesdienstes mit deutlich zu unterscheidenden Sequenzen
ist eine in sich geschlossene Ganzheit. An sich wäre
auch der Tagesablauf eine derartige zeitliche Ganzheit,

wenn wir bloss die Fähigkeit geübt hätten, eine
so lange zeitliche Abfolge zu überblicken. Das
Symbol der Ganzheit begegnet uns zudem in der
Natur in einer unendlichen Formenfülle. Es geht
bloss darum, dass wir uns dafür offenhalten, damit es
uns anspreche und wir dabei verweilen können.

B

Eine häufige Erfahrung des betenden Menschen
besteht darin, dass er sich nach. dem Gebet
aufgespeichert fühlt: Es stehen ihm psychische Energien
zur Verfügung, die es ihm ermöglichen, wieder in
den Alltag zurückzukehren.

Die Psychologie weist darauf hin, dass jedes
Angesprochensein der Ganzheitssymbolik, welches durch
eine innere Sammlung zustandekommt und in der
beschriebenen Art eine Zentrierung auf die eigene
Mitte ist, eine Energieaufspeicherung oder
-transformation ist. Das Gebet ist unter diesem Aspekt
nicht bloss eine Zäsur im Sinne einer Ruhepause,
sondern es ist ein eigentliches Schöpfen von Energien,

die, wie dies die Umgangssprache bezeichnet,
als ein «Auftanken» erlebt wird.

Wenn es im Evangelium heisst, der Glaube vermöge
Berge zu versetzen, dann ist wohl etwas von dieser
neugeschöpften Energie gemeint.

C

Mit diesen beiden Hinweisen hängt zusammen, dass
der betende Mensch durch das Gebet neue
Zusammenhänge erkennt, ja: in dieser Zwiesprache kommen

neue Impulse, neue Einsichten, neue Bilder
und Gedanken zustande, die vorher nie in dieser Art
erfahren worden sind. Wie in jedem echten Gespräch
mit einem liebpn Menschen neue Einsichten eintreten
können, so geschieht es auch in dieser Form des
Gespräches. Das Gebet ist also im eigentlichen Sinne
schöpferisch, «kreativ», wie wir Modernen uns
auszudrücken pflegen. Der Mensch, der solches erfährt,
fühlt sich dabei selber mitverwandelt, erneuert,
bereichert — und fasst dies in der Erfahrung neu
geschenkter Freiheit zusammen. Es ist eine Freiheit zu

neuer Entfaltung. Darin liegt wohl die tiefste
Wirkung des Gebets. Hier hat wohl auch jenes Phänomen

Platz, welches wir in der Fürbitte erleben: Dass
wir durch das Gebet zur Neugestaltung der Beziehung

frei werden.

D

Ein so verstandenes Gebet ist aber seinerseits
wandlungsfähig. Es verändert sich mit den
Verwandlungen des Menschen, die er aufgrund des
andauernden Entfaltungsprozesses macht. Darin liegt
begründet, dass es auch gelernt werden kann. Hier
erst kann die Perspektive der Pädagogik einsetzen,
die eine Hinführung zum Gebet sein will: Sie baut
auf die Hoffnung, dass sich das Betenkönnen
vertieft, dass das Gebet des Menschen sich mit dem
Gesamtgefüge der psychischen Ganzheit verbindet.

Wie jede Sache, die gelernt werden kann, muss auch
das Gebet geübt werden. Oft scheint mir das Wesentliche

in der Treue zu liegen, die wir einhalten, um
das Gebet zu üben. Dann kann aber auch plötzlich
das Bedürfnis, eine Sehnsucht nach dieser Form der
Zwiesprache eintreten, und es wird uns allmählich
gelingen, im Ablauf des Alltags Sekunden
einzuschalten, um kurz bei uns selbst zu sein. Das Gebet
bleibt dann nicht mehr gebunden an einen bestimmten

Ort, an eine bestimmte Form, sondern es ist
hereingenommen in den lebendigen Alltag. Unser
Leben selbst vermag in dieser Weise zum Gebet zu
werden.

Diplom in Heimerziehung
Sowohl im Frühjahr 1982 als auch im Herbst 1982
beginnen neue Kurse für Bewerber(innen), die
Interesse an der Arbeit mit Kindern, Jugendlichen und
jungen Erwachsenen haben.

Gesamte Ausbildungsdauer: 3'A Jahre.

Die praktische Ausbildung wird während 6 Semestern

in der Arbeit mit Kindern und Jugendlichen
in einem uns angeschlossenen Heim vermittelt. Im
gleichen Heim muss ein obligatorisches Vorpraktikum

(mindestens 6 Monate) absolviert werden.

Die theoretische Ausbildung umfasst einen wöchentlichen

Unterrichtstag während der 6 Praktikumssemester,

Seminarwochen und ein reines Theoriesemester.

Mindestalter:
Zurückgelegtes 20. Altersjahr. Interessenten/Interessentinnen

für Heime mit Jugendlichen und jungen
Erwachsenen sollten im allgemeinen mindestens 24
Jahre alt sein; auch ältere Interessenten/Interessentinnen

sind sehr willkommen.

Für die HERBSTKLASSE 1982 sind in verschiedenen
Heimen noch Ausbildungsplätze frei. Auskünfte

und Unterlagen über Vorbildungsvarianten und über
uns angeschlossene Praktikumsheime erhalten Sie
über das
Sekretariat der Berufsbegleitenden Ausbildung
für Heimerziehung (BAHEBA)
Ob. Rheinweg 95, 4058 Basel, Tel. 061 32 40 34

I

501


	Das Gebet in psychologischer Sicht

