Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 52 (1981)

Heft: 11

Artikel: Das Gebet in psychologischer Sicht
Autor: Siegenthaler, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-811862

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-811862
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sie haben deshalb als Betreuer auch eine Aufgabe,
die weder die Gesellschaft, noch irgendeine Institu-
tion Thnen abnehmen kann. Es geht nimlich darum,
die Behinderten selber «Botengénger» sein zu lassen,
selber etwas von Menschlichkeit in ihrer Tiefe
sichtbar zu machen. Grenzen, Schranken, die bei den
Behinderten stdrker hervortreten, weisen uns ja
schliesslich nur um so deutlicher auf das Jenseits der
Grenzen hin, wo weder Behinderung noch Nicht-
Behinderung massgebend sind: auf ein Leben im
gottlichen Du.

In diesem Sinn ist das Gebet in der Betreuung des
Behinderten aus der Sicht des Theologen auch eine

Pflicht. Der Behinderte hat gewissermassen ein
Recht darauf. Sich auf das eigene Beten etwas ¢inzu-
bilden, ist nicht am Platze, aber auch nicht, sich
dessen zu schamen. Beim Beten tun wir nur etwas,
das der condition humaine angemessen ist.

Literatur

Josef Imbach: Ich kann nicht mehr beten. Eine Herausforderung
des Glaubens, Topos Taschenbiicher Band 80,1. Mainz 1979.

Luise Rinser: Hat Beten einen Sinn? Ziirich 1966.
J. A, T. Robinson: Gott ist anders. Miinchen 1963.

Josef Sudbrack: Beten ist menschlich, Aus der Erfahrung unseres
Lebens mit Gott sprechen. Herder-Taschenbuch Band 465, Frei-
burg i. Br. 1973

Das Gebet in psychologischer Sicht

Von Prof. Dr. Hermann Siegenthaler, Ziirich

Voraussetzungen

Man mag sich fragen, was denn die Psychologie
iberhaupt zum Thema «Gebet» zu sagen habe. Denn
fiir viele Menschen scheint es zunidchst fremd, dass
sich eine Betrachtungsweise, die heute zu einer aner-
kannten (und vielfach missverstandenen) Wissen-
schaft gefiihrt hat, sich in ein derartiges Gebiet
einldsst. Es muss daher notwendig sein, den Standort
und die Mdglichkeit klarer zu umreissen.

Denn es ist ja schon falsch, von der Pychologie zu
sprechen. Das, was mit diesem Wissensgebiet ge-
meint ist, bietet dem Betrachter ein dusserst viel-
faltiges, in viele Einzelschattierungen aufgesplittertes
Bild. Dieses ldsst hochstens die Formulierung der
einen Gemeinsamkeit zu, dass sich die Psychologie
. um den Menschen bemiihe.

Fiir die Fragen, denen wir uns zuwenden, treten wir
in eine Teildisziplin der Psychologie ein, ndmlich in
die Religionspsychologie. Und da miissen wir uns zu-
ndchst tiber ihr Anliegen klar werden, damit wir sie
mit unsern Erwartungen nicht allzu sehr belasten.
Ich will bloss mit wenigen Hinweisen andeuten,
worum es ihr geht — und was sie voraussetzen muss,
um {iiberhaupt zur Frage des Religiosen Stellung
nehmen zu konnen.

A

Die Religionspsychologie will (und kann) auf gar
keinen Fall Gott in irgendeiner Weise beweisen oder
begriinden. Ich sage es etwas tiberspitzt: Es kiimmert
sie nicht die Frage, ob Gott existiert oder nicht. Sie
interessiert sich aber brennend fiir den Menschen,
der von sich sagt, er mache religiose Erfahrungen —
was immer er mit diesem Ausdruck auch meint.
Wenn einer sagt, Gott habe zu ihm gesprochen, dann
geht es der Psychologie nicht um die Frage, ob dies
denn moglich sei — sondern es geht ihr um die
Frage: Was ist denn im Innern des Menschen, das
eine bestimmte Erfahrung als «religiose» Erfahrung
bezeichnen ldsst? Was ist die Wirkung dieser Erfah-

rung auf diesen einen Menschen? Wie spricht er
davon? Welche Ausdriicke und Begriffe bendtigt er
dazu? usw. Es widre demnach klarer und wiirde mit
vielen Missverstandnissen aufrdumen, wenn man
sagte: Religionspsychologie ist die Psychologie der
religiosen Erfahrung. Damit ist angedeutet, dass sie
nur das gelten ldsst, was der Mensch wirklich von
dieser Erfahrung sagt oder zum Ausdruck bringt:
Diese Psychologie ist wie jede andere auch eine Er-
fahrungs-Psychologie, die nicht irgendwelche Luft-
schldsser baut und in die Welt stellt, sondern von der
Wirklichkeit des Erlebens eines Menschen ausgeht.

B

Da es aber in dieser religiosen Erfahrung doch nicht
bloss um die Frage nach dem Menschen, sondern
auch um diejenige nach Gott geht, darf die Psycho-
logie nicht so tun, als ginge sie Gott nichts an. In
dieser Hinsicht geht sie davon aus, dass die Psyche
des Menschen nicht bloss einen rational zu ver-
stehenden Begriff von Gott bereitstellt, sondern ein
«Bild», welches fiir sie jene Qualitdten enthili, die sie
Gott zuschreibt. Es ist dies das Bild der Ganzheit,
welches in allen Kulturen und allen Zeitepochen der
Menschheitsgeschichte in den vielfédltigsten Aus-
drucksmoglichkeiten erscheint.

Fiir das Erfassen der Ganzheit geniigt das rationale
Erfassen eben nicht — denn sonst wire sie ja nicht
mehr Ganzheit. Diese kann sich dem Menschen nur
im Symbol erfahrbar machen. Ein lebendiges Symbol
enthélt zwei Aspekte, wie wir dies im deutschen Be-
griff «Sinn-bild» vorfinden: Es ist einerseits reales,
erfahrbares Bild — und es verweist als solches
gleichzeitig {iber sich hinaus auf das, was dieses Bild
inhaltlich meint, und was wir als «Sinn» begrifflich
zu fassen versuchen. Das Symbol ist dann tot, wenn
es zu solchem Hinausweisen nicht mehr fihig ist, es
ist dann sinn-entleert.

Die Psychologie der religiosen Erfahrung wird somit
zu einer Psychologie, welche von diesem Symbol

497



handelt: es erforscht, seine Ausdruckserscheinungen
wahrnimmt und aufdeckt, wie der Mensch zu einem
lebendigen Zugang zu ihm kommt usw. Sie ist
insofern eine Psychologie der religiosen Einstellung
des Menschen.

Vor diesem Hintergrund geht es jetzt darum, die
Frage nach dem Gebet zu stellen.

Das Gebet als psychische Einstellung

Unter der psychologischen Betrachtung ist das Gebet
eine psychische Einstellung. Was ist damit gemeint?

Wir konnen zundchst von der Bedeutung des Wortes
«Einstellen» ausgehen, wie wir es in der Umgangs-
sprache verwenden.. Wir sagen etwa, dass wir eine
Maschine einstellen im Sinne von «anschalten», in
Gang bringen. Wir stellen aber auch eine Maschine
ein, damit sie fiir einen ganz bestimmten Ablauf
funktionstiichtig wird: Der Schreiner stellt die Hobel-
maschine zu einer bestimmten Breite ein usw. Mit
dieser Bedeutung meinen wir einen einmaligen AKt,
den wir vollziehen, der zu einem Zustand fiihrt, der
‘dann unveréndert abléuft.

Nun koénnen wir aber auch ein Radargerdt einstellen
— und meinen damit, es in jene Lage zu versetzen,
dass es etwas ganz Bestimmtes aus einer genauen
Richtung aufnimmt und registriert. Hier ist durch
solche Einstellung eine Richtung mitgemeint.

Und genau dies ldsst sich auf die Psyche des Men-
schen tibertragen: Wir konnen unsere gesamte Innen-
welt in eine ganz bestimmte Richtung lenken, um
etwas aufzunehmen oder etwas in diese Richtung
zum Ausdruck zu bringen. Wir konnen diese Einstel-
lung zwar dauernd wechseln — aber es wére wohl
von Bedeutung, sie einmal iiber eine bestimmte Zeit-
dauer auszuhalten, damit daraus eine innere Haltung
als das einigermassen Bestdndige in uns entstehen
kann. Wenn ich nun sage, das Gebet sei in psycholo-
gischer Hinsicht eine derartige Einstellung unserer
Seele, dann sind verschiedene Aspekte zu nennen,
welche im gesamten diese Einstellung ausmachen.

Das Gebet als «Ganz-bei-sich-selbst-Sein»

Ein Aspekt ist dadurch gekennzeichnet, dass der
betende Mensch ganz bei sich selbst ist. Psycholo-
gisch formuliert, wiirde das heissen: Es gelingt ihm,
die auseinanderstrebenden Krifte irgendwie in einen
Mittelpunkt zusammen zu nehmen, zu zentrieren.
Ausdruck davon ist die Stille, die Andacht. Man hort
und sieht nicht mehr, was um einen herum geschieht,
man ist mit der gesamten psychischen Energie bei
diesem Mittelpunkt.

Wenn Jesus die Anweisung gibt, sich in seine
Kammer zuriickzuziehen, dann kritisiert er einerseits
eine Haltung, welche das Gebet verdffentlicht, um
vor den andern Menschen als der gute Glaubige da-
zustehen — andererseits verweist er den Menschen
in das eigene Innere, um eben ganz bei sich selbst zu

498

sein. Das Gebet wird zu einer Form der Verinnerli-
chung. Und das heisst gleichzeitig, einmal schweigen
zu konnen. Hier beginnt wohl schon die erste
Schwierigkeit des Betens: Dass es uns unendlich
schwerfallt, einmal wirklich zu schweigen.

Silja Walter beschreibt diese Schwierigkeit in ihrem
neuen Buch «Ruf und Regel»: Wie alles um sie zu
reden beginnt, wenn sie sich anschickt zu schwei-
gen ... «Dann beginnt das Gerede. Alles redet, was
man anfasst, fiihlt und so weiter, ich wollte nur be-
weisen, dass uns eine ungeheure Redseligkeit umgibt,
eine Dauerrede, ein Redeschwall, allein schon aus der
Existenz der Dinge. Schweigen ist noch lange nicht
Stille, im Gegenteil, wenn ich schweige, beginnt der
Earmy. <.

Aber wenn ich den Jahrmarkt in mir, die Karussells,
Buden und Schiffschaukeln in mir wahrnehme, dieses
ganze Getriebe und all die Zufuhr an Treibstoff, was
da alles umgesetzt wird, im Verlauf einer Stunde
allein, da muss ich sagen: Nein, ich bin nicht nur ein
Mensch, ich bin eine ganze Stadt. Meine liebe Regel,
wie bringst du einer Stadt das Schweigen bei?»
(68/69)

Das Gebet als Oeffnung zur Zwiesprache

Man konnte nun versucht sein zu sagen, dass das
Gebet im Sinne von Verinnerlichung und «Ganz-bei-
sich-selbst-Sein» eine Einschrankung und Abschlies-
sung des Menschen zur Folge habe. Indem ich diese
Meinung formuliere, taucht gerade das Gegenteil
auf: Dass sich der betende Mensch gleichzeitig
offnet. Die psychische Einstellung ist also durch eine
Offenheit gekennzeichnet. Aber da zeigt sich das
Problem: Offenheit wem oder was gegeniiber? Es ist,
allgemein ausgedriickt, eine Offenheit gegeniiber der
innern Welt. Gebet ist in dieser Hinsicht ein Horen in
seine Innenwelt, ein Horchen auf das, was da ge-
schieht, wenn ich einmal zu schweigen beginne.

Der glaubende Mensch nimmt in diese Situation das
Horen auf die Stimme Gottes herein: Durch den
Wirrwarr innerer Stimmen, die aus dem eigenen
Unterbewusstsein aufsteigen, die sich aus Stimmen
der Aussenwelt zusammensetzen konnen, kann fiir
ihn sich die eine Stimme herausbilden, die zu ihm
personlich spricht.

Gebet ist also nicht bloss eine Einstellung, die durch
das Schweigen geprdgt ist, sondern es ist das
Vernehmen einer innern Sprache — und es ist ein
Antworten auf einen Sprechenden. Es geht deutlich
um einen Wechsel, um Zwiesprache. Und dies setzt
voraus, dass ich den Sprecher dieser Sprache als Gott
glaube — und erst so wichst iiberhaupt erst Bezie-
hung zu Gott als Ich-Du-Beziehung.

Nun ware es wohl falsch, diese Stimme bloss in der
gesprochenen Sprache, also im verbalen Ausdruck zu
tassen. Wir sind uns zwar gewohnt, jedes Ange-
sprochensein sogleich in Sprache zu kleiden. Wir
miissen erst wieder entdecken, dass es eine Sprech-
weise gibt, die vor oder jenseits des gesprochenen



Schriften zur Anthropologie des Behinderten im VSA-Verlag

«Erziehung aus der Kraft
des Glaubens?»

Nach dem schénen Buch von Hermann Siegenthaler, «Geistigbehinderte — Eltern — Betreuer»,
welches — auch in Deutschland — mit Recht eine immer noch wachsende Nachfrage findet, ist in
der Reihe «Schriften zur Anthropologie des Behinderten» des VSA-Verlages der zweite Band er-
schienen, der die mit dieser Reihe eingeschlagene Linie fortsetzt und noch deutlicher macht:
«Erziehung aus der Kraft des Glaubens?»

Erziehung aus der Kraft des Glaubens? Was hat Erziehung denn mit dem christlichen Glauben
und mit Religion zu tun? Diese Frage stand im Zentrum der Fiirigen-Tagung 1980 des Schwei-
zerischen Verbandes flir erziehungsschwierige Kinder und Jugendliche (SVE). Die damals
gehaltenen Vortrage von Dr. Imelda Abbt, Prof. Dr. Norbert A. Luyten, Dr. Peter Schmid und
Prof. Dr. Fritz Buri sind in dem neuen Band der Schriftenreihe vereinigt. Zwei weitere Vortrags-
texte von Dr. Imelda Abbt und Prof. Dr. Hermann Siegenthaler gehen auf ein vom Verein fir
Schweizerisches Heimwesen (VSA) in Einsiedeln durchgeflihrtes, dem Thema «Der ,Fehl
Gottes’ in der modernen Zeit» gewidmetes Seminar im Sommer 1980 zurtick.

Heute, da oft von einer ,Krise der Erziehung' gesprochen wird, ist das neue Buch flir PAdagogen
und fir Laien, fur die professionellen Erzieher und fiir die Eltern eine wertvolle Orientierungshilfe.
Im Vorwort wird erklart, weshalb diese Vortragssammliung als Band Il der Reihe «Schriften zur
Anthropologie des Behinderten» erscheint. Dank eines Beitrags der Stiftung Pro Infirmis an die
Druckkosten konnte ein glinstiger Verkaufspreis angesetzt werden. Die Reihe wird fortgesetzt. Beide
Bande (die sich auch als Weihnachtsgeschenk eignen) sind beim Sekretariat VSA zu beziehen.

Bestellschein  Reihe «Schriften zur Anthropologie des Behinderten»
Wir bestellen hiermit
...... Exemplar(e) der Schrift «Erziehung aus der Kraft des Glaubens?» zum Preis von Fr. 14.70
(exkl. Versandspesen)
... Exemplar(e) der Schrift «Geistigbehinderte — Eltern — Betreuer» zum Preis von Fr. 10.60

(exkl. Versandspesen)

Name, Vorname

Adresse

BEZ Ot

Datum, Unterschrift

Bitte senden an das Sekretariat VSA, Verlagsabteilung, Seegartenstrasse 2, 8008 Ziirich.

499



Wortes fehlt. Als Beispiel bieten sich graphische Bil-
der und die Musik an, auf die ja noch eingegangen
wird.

Das Gebet und verschiedene Einstellungen

Unter einem dritten Aspekt ldsst sich aufdecken,
dass das Gebet jeweils Ausdruck einer je besonders
gefarbten Einstellung ist. Wir unterscheiden ja durch
die Wortwahl, die wir in das Gebet hereinnehmen,
auch verschiedene Gebete: Es gibt das Dankgebet,
das Gebet um Vergebung, das Bittgebet, das iiber-
schiumende Lob-Gebet, das Gebet fiir den andern
(Flirbitte-Gebet), das Segensgebet usw.

Jedes dieser Gebete (oder auch einzelne Teile eines
Gebetes) ist Ausdruck einer andern Gefiihlstonung in
der psychischen Einstellung.

Wenn es uns gelingt, in der genannten Verinner-
lichung uns selbst in einer bestimmten Weise zu
erfahren und innerlich wahrzunehmen, gelingt uns
das Ernstnehmen eines psychischen Zustandes. Und
da kann plotzlich die trotzige Auflehnung, der
Zweifel, die Frage nach dem Warum, ja gar die
Frage ohne Antwort einfach so stehen bleiben —
und dies alles gehort eben auch zu uns und unserer
Einstellung.

Wenn ich diese wenigen Aspekte iiberblicke und zu-
sammenfasse, werde ich wieder an das erinnert, was
ich eingangs sagte: Hier geht es immer um die
ganzheitliche Einstellung des Menschen zur Ganz-
heit. Alle Komponenten, die wir von den Human-
wissenschaften her dem Wesen des Menschen zu-
schreiben, werden hier zusammengefasst und zu-
sammengehalten und bilden dadurch erst die ganz-
heitliche Einstellung. Dies hat freilich nichts zu tun
mit jener Auffassung, die uns vorzumachen versucht,
eine derartige Einstellung sei doch die einfachste
Form, sich selbst und der Welt zu begegnen. Ich
denke, das Gegenteil sei hier der Fall: Es handelt
sich nicht bloss um eine Fahigkeit — sondern um
eine Kunstfertigkeit, die gelernt und gelibt werden
muss. Damit bricht schon hier eine Perspektive auf,
die direkt in die Padagogik verweist, wo es darum
geht, Hilfe fiir das Lernen und das Ueben zu erhalten.

Die Gefahr : Der Riickzug

An dieser Stelle miissen wir kurz innehalten — um
auch in bezug auf die hier vorgetragene Auffassung
vom Gebet kritisch zu sein und zu fragen: Steckt
hinter dieser verinnerlichenden Tendenz nicht auch
eine Gefahr? Diese scheint mir darin zu liegen, dass
der Mensch sich allzuleicht zuriickzieht in seine
Innenwelt, es geniesst, bei sich selbst zu sein — und
so den Weg in die Aussenbeziehung nicht mehr
findet. Diese Gefahr ist wohl um so grosser, als der
Mensch eigentliche religiose Erfahrungen macht —
nein: als er sagt, dass Gott in diesen Situationen zu
ihm spreche. Der Mensch scheint dann in seinem
eigenen Innern jene heile Welt zu finden, nach wel-
cher wir uns alle dauernd sehnen; wo scheinbar alles

500

aufgeht und es einem genug ist, dies zu erleben.
Wenigstens in einer kurzen Zeitspanne im Ablauf des
Alltags scheint die Welt heil zu sein . . .

Aufgrund solcher Erfahrung ist es dann leicht, dass
der Riickzug schliesslich geniigt. Da scheint eben
bloss die eine Seite der Bewegung verwirklicht zu
werden, die ich bisher in den Vordergrund gestellt
habe: Néamlich die Bedeutung des Weges nach innen,
das Verweilenkdnnen in seinem Innern, um dort
Zwiesprache zu halten.

- Wenn wir uns dieser Gefahr bewusst werden, Offnet

sich uns aber eine erste Seite, die offensichtlich auch
zum Gebet als einer psychischen Einstellung gehort:
Die Bedeutung dessen, was dem Gebet an psychi-
scher Wirkung zu folgen scheint und meines
Erachtens erst dann die Ganzheit des Gebetes aus-
macht. Auch das muss die Psychologie interessieren.

Die Folgen

Wenn ich eingangs sagte, die Psychologie der religic-
sen Erfahrung interessiere sich fiir das, was der
Mensch aufgrund seiner Glaubensentscheidung an
Erfahrungen berichte und wie er davon berichte,
dann gilt dies in besonderer Weise fiir die
Betrachtung des Gebets. Die Psychologie will ja Tat-
sachen ergriinden und nach ihren Bedingungen und
dem Einbau in das psychische Gesamtgefiige fragen.
In bezug auf das Gebet darf sie nicht bloss bei der
Beschreibung dessen stehenbleiben, was fiir den
glaubenden Menschen das Gebet ist — sondern muss
auch aufdecken, welche Wirkungen diese Einstellung
auf das Erleben des Menschen hat.

Dabei ist es gefidhrlich, die Frage nach der Wirkung
zu stellen. Denn der glaubende Mensch wird die ver-
schiedensten Erfahrungen auf das Gebet zuriickfiih-
ren, was fiir den Aussenstehenden kaum einfiihlbar
ist. Die Frage nach der Wirkung darf daher nicht
eine Frage nach dem Erfolg (das heisst nach der
Gebetserhorung) sein. Nur eine Psychologie, die sich
dauernd selbst draussen zu halten versucht, um
moglichst «objektiv» zu sein, wiirde vielleicht so ver-
fahren.

Ich wihle einen andern Weg: Ich versuche von
Erfahrungen zu sprechen, die ich aufgrund psycholo-
gischer Kenntnisse in mein Verstdndnis einzubauen
versuche.

A

Wenn mir die oben beschriebene Einstellung der
inneren Zwiesprache gelingt, erfahre ich mich plotz-
lich als hereingenommen in einen grossen Zusam-
menhang; als aufgenommen in eine Umgebung, die
mich selbst bei weitem iibersteigt. Es scheint dann,
als konne ich zeitliche Abldufe iiberblicken, als
geldnge es, einen ganzen Berg von Aufgaben, die vor
mir liegen, irgendwie zu ordnen. Ja so ist es: Etwas
kommt in mir selber in Ordnung.

Wenn ich diese Erfahrung in die psychologische
Sprache zu iibersetzen versuche, konnte ich sagen:



Die Ganzheitssymbolik in mir scheint angesprochen
zu sein. Die Psychologie deckt auf, dass dieses Sym-
bol gleichzeitig das Gottesbild ist, welches die Psyche
fur religiose Erfahrungen bereithédlt. Und jedesmal,
wenn dieses Symbol angeriihrt wird, erfdhrt der
Mensch eine innere Ordnung.

Es ist fiir die spateren pddagogischen Ueberlegungen
sehr bedeutungsvoll, dass dieses Symbol durch
dussere Bilder angesprochen werden kann. Zu
denken ist zun#chst an die Bilder, wie wir sie aus
allen Kulturen der Menschheitsgeschichte kennen;
ferner aber auch an die Musik, die ihrerseits Aus-
druck der Ordnung ist; zu denken ist weiter — und
dies wird meist vergessen —, dass es auch eine
zeitliche Ganzheit gibt: Der Ablauf eines Gottes-
dienstes mit deutlich zu unterscheidenden Sequenzen
ist eine in sich geschlossene Ganzheit. An sich wire
auch der Tagesablauf eine derartige zeitliche Ganz-
heit, wenn wir bloss die Fahigkeit gelibt hitten, eine
so lange zeitliche Abfolge zu iiberblicken. Das
Symbol der Ganzheit begegnet uns zudem in der
Natur in einer unendlichen Formenfiille. Es geht
bloss darum, dass wir uns dafiir offenhalten, damit es
uns anspreche und wir dabei verweilen konnen.

B

Eine hdufige Erfahrung des betenden Menschen be-
steht darin, dass er sich nach.dem Gebet aufge-
speichert fiihlt: Es stehen ihm psychische Energien
zur Verfiigung, die es ihm ermdoglichen, wieder in
den Alltag zuriickzukehren.

Die Psychologie weist darauf hin, dass jedes Ange-
sprochensein der Ganzheitssymbolik, welches durch
eine innere Sammlung zustandekommt und in der be-
schriebenen Art eine Zentrierung auf die eigene
Mitte ist, eine Energieaufspeicherung oder -trans-
formation ist. Das Gebet ist unter diesem Aspekt
nicht bloss eine Zdsur im Sinne einer Ruhepause,
sondern es ist ein eigentliches Schopfen von Ener-
gien, die, wie dies die Umgangssprache bezeichnet,
als ein «Auftanken» erlebt wird.

Wenn es im Evangelium heisst, der Glaube vermoge
Berge zu versetzen, dann ist wohl etwas von dieser
neugeschopften Energie gemeint.

9

Mit diesen beiden Hinweisen héngt zusammen, dass
der betende Mensch durch das Gebet neue Zusam-
menhinge erkennt, ja: in dieser Zwiesprache kom-
men neue Impulse, neue Einsichten, neue Bilder
und Gedanken zustande, die vorher nie in dieser Art
erfahren worden sind. Wie in jedem echten Gespréach
mit einem lieben Menschen neue Einsichten eintreten
konnen, so geschieht es auch in dieser Form des Ge-
spriaches. Das Gebet ist also im eigentlichen Sinne
schopferisch, «kreativ», wie wir Modernen uns aus-
zudriicken pflegen. Der Mensch, der solches erfihrt,
fihlt sich dabei selber mitverwandelt, erneuert,
bereichert — und fasst dies in der Erfahrung neu ge-
schenkter Freiheit zusammen. Es ist eine Freiheit zu

neuer Entfaltung. Darin liegt wohl die tiefste Wir-
kung des Gebets. Hier hat wohl auch jenes Phéno-
men Platz, welches wir in der Fiirbitte erleben: Dass
wir durch das Gebet zur Neugestaltung der Bezie-
hung frei werden.

D

Ein so verstandenes Gebet ist aber seinerseits
wandlungsfahig. Es verdndert sich mit den Ver-
wandlungen des Menschen, die er aufgrund des an-
dauernden Entfaltungsprozesses macht. Darin liegt
begriindet, dass es auch gelernt werden kann. Hier
erst kann die Perspektive der Pddagogik einsetzen,
die eine Hinfiihrung zum Gebet sein will: Sie baut
auf die Hoffnung, dass sich das BetenkOnnen ver-
tieft, dass das Gebet des Menschen sich mit dem Ge-
samtgefiige der psychischen Ganzheit verbindet.

Wie jede Sache, die gelernt werden kann, muss auch
das Gebet gelibt werden. Oft scheint mir das Wesent-
liche in der Treue zu liegen, die wir einhalten, um
das Gebet zu iiben. Dann kann aber auch plotzlich
das Bediirfnis, eine Sehnsucht nach dieser Form der
Zwiesprache eintreten, und es wird uns allm#hlich
gelingen, im Ablauf des Alltags Sekunden einzu-
schalten, um kurz bei uns selbst zu sein. Das Gebet
bleibt dann nicht mehr gebunden an einen bestimm-
ten Ort, an eine bestimmte Form, sondern es ist
hereingenommen in den lebendigen Alltag. Unser
Leben selbst vermag in dieser Weise zum Gebet zu
werden.

Diplom in Heimerziehung

Sowohl im Friithjahr 1982 als auch im Herbst 1982
beginnen neue Kurse flir Bewerber(innen), die In-
teresse an der Arbeit mit Kindern, Jugendlichen und
jungen Erwachsenen haben.

Gesamte Ausbildungsdauer: 3'/2 Jahre.

Die praktische Ausbildung wird wahrend 6 Seme-
stern in der Arbeit mit Kindern und Jugend!ichen
in einem uns angeschlossenen Heim vermittelt. Im
gleichen Heim muss ein obligatorisches Vorprakti-
kum (mindestens 6 Monate) absolviert werden.

Die theoretische Ausbildung umfasst einen wochent-
lichen Unterrichtstag wahrend der 6 Praktikumsse-
mester, Seminarwochen und ein reines Theoriese-
mester.

Mindestalter:

Zurlickgelegtes 20. Altersjahr. Interessenten/Interes-
sentinnen flr Heime mit Jugendlichen und jungen
Erwachsenen sollten im allgemeinen mindestens 24
Jahre alt sein; auch altere Interessenten/Interes-
sentinnen sind sehr willkommen.

Fir die HERBSTKLASSE 1982 sind in verschiede-
nen Heimen noch Ausbildungsplatze frei. Auskiinfte
und Unterlagen lber Vorbildungsvarianten und uber
uns angeschlossene Praktikumsheime erhalten Sie
uber das

Sekretariat der Berufsbegleitenden Ausbildung

fir Heimerziehung (BAHEBA)

Ob. Rheinweg 95, 4058 Basel, Tel. 061 32 40 34

501



	Das Gebet in psychologischer Sicht

