Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 52 (1981)
Heft: 11
Rubrik: Gebet und Menschsein

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gebet und Menschsein

Das derzeitige Kursangebot des VSA enthdlt neben anderen Veranstaltungen einen mehrjihrigen, dem
Thema «Das Gebet im Heims gewidmeten Zyklus, der (unter der Leitung von Dr. Imelda Abbt) im
Schweizer Jugend- und Bildungszentrum Einsiedeln vor einem Jahr («Der ,Fehl Gottes’ in der mo-
dernen Zeit») begonnen hat. Die Fortsetzung im Juni dieses Jahres, die dank der Mitwirkung der
Motettengruppe der Andreaskirche Ziirich eine besondere Note bekam, stand unter dem Titel «Das
Gebet in der Betreuung Behinderter». Der zweitdgige Kurs im Einsiedler Jugend- und Bildungszen-
trum hinterliess bei den iiber 50 Teilnehmern starke und nachhaltige Eindriicke. Dem vielfachen
Wunsch, die beiden Hauptvortrige im Fachblatt abzudrucken, gibt jetzt die Redaktion gern Folge.
Voranzeige: Der dritte Teil des Einsiedler Kurses wird am 30. Juni und 1. Juli 1982 durchgefiihrt,

Titel «Schmerz und Leid».

Das Gebet aus theologischer Sicht
Von Dr. Imelda Abbt, Leiterin der Fortbildung VSA

Irgendwann zwischen 1938 und 1939 bin ich, Imelda
Abbt, zu Bewusstsein erwacht. Ich fand mich vor in-
mitten von farbigen, tonenden, schmerz- oder lust-
bereitenden Dingen, inmitten anderer Menschen,
kleinen und grossen, lieben und weniger lieben. Bei
zweien, den Eltern, merkte ich schon bald, dass sie
die Bestimmenden waren. Bei ihnen lernte ich beten:
beim Aufstehen, vor dem Essen, nach dem Essen,
vor dem Zu-Bett-Gehen. Am Sonntag ging die
Mutter gewohnlich schon frith weg, in die Kirche,
wie man mir sagte. Spater am Tage ging auch der
Vater in die Kirche. Und dann gab es immer ein bes-
seres Essen als sonst.

So etwa liesse sich meine erste Bekanntschaft mit dem
ReligiGsen, und damit mit dem Gebet, in einem Kin-
der-Aufsatz beschreiben. Das Religiose war ein Be-
standteil meiner Jugend. Nicht nur in der Familie,
auch im Dorf war Gott eine nicht diskutierte Reali-
tat. So wie die Hiigel ringsum zum Dorf gehdrten, so
auch Gott. Ungldubige gab es nicht, und wenn doch,
so durften sie es nicht offen zeigen. Und eines war
klar: gottlose Menschen nahmen ein boses Ende.

Spater wurde es dann doch ausgesprochen: es gab
und gibt Menschen, die von Gottes Existenz nichts
halten. Kiampferisch Eingestellte wurden Gottes-
leugner genannt. Wir wurden mit ihren Lehrern ver-
traut gemacht, jedoch immer so, dass sie keine
wirkliche Chance hatten. Aus der Darstellung selbst
ging bereits hervor, dass das ganz gefihrliche Lehren
sind, und dass wir unsere Zeit eigentlich besser mit et-
was anderem verbringen wiirden. Um so mehr Zeit
und Eifer wurde dann auf die Darstellung des Religio-
sen im positiven Sinn verwendet, um es darzustellen,
um es — soweit es ging — zu beweisen, um es jeden-
falls zu verteidigen.

Nun, das war noch meine Jugend. Das sind meine
Erfahrungen mit Gott und dem Gebet. Der heutige
Mensch erlebt wohl in den wenigsten Féllen noch
diese Selbstverstandlichkeit der religiosen Welt.

«Gott» — ein Problem

Die erregende Diskussion vor etwa zwei Jahrzehnten
zwischen englischen Philosophen und Theologen
trifft das heutige Lebensgefiihl wohl besser. Antony
Flew hatte den Theologen vorgehalten, ihr zentrales
Thema, namlich Gott, sei ein Phantom. Man kdnne
Gott nicht erkennen und damit auch nicht sinnvoll
tiber ihn reden. Es bliebe ihnen doch kein anderer
Ausweg als entweder stur bei ihren Behauptungen zu
bleiben oder aber vor dem Ansturm der Wissen-
schaften zurilickzuweichen, das heisst, das Wort
«Gott» immer leerer zu machen, bis es schliesslich
jeglichen Sinnes entbehre. Er hat seine Kritik auch in
einer inzwischen beriihmt gewordenen Parabel an-
schaulich zusammengefasst.

«Es waren einmal zwei Forschungsreisende, die zu
einer Lichtung im Urwald kamen. Dort bliihten aller-
lei Blumen und allerlei Unkraut, so dass man nicht
genau wusste, ob die Lichtung von jemand bearbeitet
wurde oder nicht. Der eine Forscher behauptete: ,Es
muss einen Gairtner geben, der das Land bestellt’.
Der andere stimmte ihm nicht zu, sondern vertrat die
Meinung, es gebe keinen Gértner. Sie bauten ihre
Zelte auf und hielten Wache, um die Sache abzukla-
ren. Sie bekamen aber nie einen Gértner zu sehen.
,Vielleicht ist der Gartner unsichtbar’, meinte
schliesslich der erste. Sie errichteten daraufhin einen
Stacheldraht und setzten ihn unter Strom. Sie pa-
troullierten mit Bluthunden ... Aber kein Schrei

491



wies je darauf hin, dass ein Eindringling einen
elektrischen Schlag bekommen hitte, keine Bewe-
gung des Stacheldrahtes verriet je einen unsichtbaren
Kletterer. Nie schlugen die Bluthunde an. Doch der
erste, der an die Existenz des Gértners glaubte, war
noch nicht vom Gegenteil iiberzeugt: ,Es gibt den
Girtner, aber er ist unempfindlich gegen elektrische
Schldge, Hunde konnen ihn nicht riechen, und er
macht keinen Ldrm: er kommt im verborgenen, um
den Garten, an dem er hédngt, zu bestellen’. Sein
skeptischer Partner verzweifelt zum Schluss. — Aber
was bleibt denn noch iibrig von deiner urspriingli-
chen Behauptung? Worin entscheidet sich das, was
du einen unsichtbaren, ungreifbaren und ewig ent-
weichenden Girtner nennst, von einem eingebildeten
oder gar iiberhaupt keinem Girtner?» Das Gleiche,
so Flew, gelte von Gott.

Tatsdchlich stellt sich die Frage: Wie soll denn ein
Gott, der unsichtbar, unberiihrbar und durch keinen
Test wahrnehmbar ist, von gar keinem, das heisst
einem eingebildeten, Gott unterschieden werden?
Doch ist der Vergleich mit dem Gartner auch hochst
aufschlussreich. Von welchem Gottesbild wird da —
unausgesprochen — ausgegangen? Was fiir ein Gott
steckt hinter einer solchen Erzdhlung? Ist es nicht
doch ein Ersatz-Gott, der immer dann herhalten
muss, wenn etwas unverstindlich oder unerkldrlich
ist? Ein Liickenbiisser-Gott, der aus der Verlegenheit
helfen muss, wenn unserem Blick die Zusammen-
hinge fehlen bzw. wenn wir nicht mehr weiter
kommen und keine Antwort finden? Diese Vor-
stellung eines Liickenbiisser-Gottes, den man immer
dann braucht, wenn etwas schief geht, wurde, und
zwar zu Recht, auch von der Theologie kritisiert.

Es scheint aber in der Gértner-Parabel noch etwas
anderes auf: Das Wort Gott ist leer geworden!
Worter konnen nicht mehr tragen; sie haben offen-
bar den Inhalt verloren oder sind abgewandelt wor-
den. So auch das Wort «Gott». Die Gottesfrage also
primédr ein Sprachproblem? Freilich nicht nur die
religiose Sprache, sondern Sprache {iiberhaupt, ist
heute zu einem Problem geworden. Damit sind nicht
einfach Schwierigkeiten gemeint, die man etwa beim
Uebersetzen veralteter Begriffe in moderne, heutige
erfahren kann. Das Lebensgefiihl und damit die
Lebensprobleme als Ganze sind anders geworden.
Das blieb nicht ohne Wirkungen auf die Sprache. Ja,
fiir Martin Heidegger ist die Sprache das Vorge-
gebene, das Erste, aus dem heraus uns Lebensgefiihl,
Lebenssinn usw. zuwédchst. Das Problem der religio-
sen Sprache wire dann nur ein Teil der allgemeinen
Sprach-Kirise, in der wir stecken. Das Sprachproblem
trifft ja unser ganzes Menschsein, all unsere Lebens-
vollziige. Wenn all das frag-wiirdig geworden ist, so
versteht es sich von selbst, dass auch die Sprache des
Gebetes — ja nicht zuletzt sie — mitbetroffen ist.
Wo die einstmals selbstverstdndliche Realitdt «Gott»
aus dem alltdglichen Sprechen schwindet, ver-
schwindet auch die Selbstverstandlichkeit «Gebet».
Wenn etwas selbstverstindlich ist, muss nicht
dauernd dariiber geredet werden. Wir tun es. Erst wo
die Selbstverstdndlichkeit schwindet, werden Fragen
wach, sieht man nicht mehr klar oder zweifelt man
eben iiberhaupt daran. Wo an Gott gezweifelt wird,

492

ist es nur selbstverstindlich, dass die Zahl der Men-
schen immer grosser wird, die ihre Lebens-Fragen
formulieren, ohne an Gott zu denken, die Antworten
fiir ihre Lebensgestaltung suchen, in denen das
Gebet keine Rolle spielt, die leiden, gliicklich sind,
usw., ohne dabei «Gott» einzubeziehen.

Selbstverstdandlich kann diese Situation vom Theolo-
gen her auch positiv gesehen werden. So kann man
etwa geltend machen: die Erkenntnis der Krise bringt
schon die Wende zu ihrer Ueberwindung; jeder Neu-
anfang in der Geschichte vollzieht sich durch Krisen;
aber auch: Gott ist im Gesprédch, neu im Gesprich,
wieder im Gesprédch! Oder man kann sagen: Gerade
diese verwirrende Fiille von Neubesinnungen zeigt,
dass Gott immer mehr ist als unser Reden von ihm
zum Ausdruck bringen kann; oder auch; gerade voll-
zieht sich die Reinigung von autoritdren und
tiberholten mythischen Gottesbildern, die uns Men-
schen immer gefangen halten, usw., usw. Die ver-
schiedenen Antworten zeigen, dass zum mindesten
die Theologen begriffen haben, dass ein angemesse-
nes Reden von Gott nicht selbstverstdandlich ist, dass
darum immer wieder gerungen werden muss. Das
Reden von Gott muss immer wieder neu verarbeitet
werden.

Doch bleibt bei all dem ein Unbehagen zuriick. Was
meint denn da eigentlich «Gott»? Was meint der
mythische, der mythologische, der lebendige, der
tote, der verborgene, der schweigende Gott? Oder
der Gott der Hoffnung, der Verheissung, der Revo-
lution, der Gott, der fiir das Geheimnis der Wirklich-
keit steht, der als Name fiir das Ganze herhalten
muss? Bereits diese Ueberlegungen lassen uns er-
ahnen, dass es bei Gott mit sprachlich-begrifflicher
Klarheit allein nicht getan ist. Aber auch klare Begriffe
wiirden noch nicht die Lebensantwort bedeuten.
Sprache fiihrt da an Grenzen. Sie sind sogar er¢ffnet
und gesetzt durch Sprache selber. Sprache selber hat
es in sich, uns zu zeigen, dass das Dahinter-Liegende,
oder das Vorgingige, die Hohe oder die Tiefe,
eigentlich nicht mehr sagbar ist, sondern dass nur
horend darauf eingegangen werden kann.

Was heisst das? Man spricht oft davon, dass wir ho-
ren konnen miissen, weil wir im Zeitalter des Dialo-
ges lebten! Was aber konnte da Dialog meinen?
Kann man ein Gesprach mit Gott wie mit einem
andern Menschen fithren? Voraussetzung eines
Gesprichs ist ein horendes Auf-einander-Eingehen.
Im Dialog erfahre ich mich als ein Ich und als ein Du
zugleich. Das heisst, dass der Dialog mehr ist als ein
blosses Sich-selbst-Aussprechen oder ein blosses Zu-
sich-selbst-Finden. Ich finde im Dialog wohl immer
auch mich, aber immer auch ein Nicht-Mich, den
andern, fiir den ich ein «Du» bin. Und durch dieses
Nicht-Mich finde ich auch wieder besser zu meinem
Ich. Dialog ist also mehr als blosses Sich-Besinnen.
Sich-Besinnen kann sehr wohl den Boden bereiten,
um wirklich auf das Du im Dialog hinzugehen.
Dieser aber fiihrt iiber mich hinaus, zeigt mir, dass
Leben, menschliches Leben, nicht in Selbstver-
schlossenheit bestehen kann; dass Mensch-Sein
Offenheit auf anderes und andere hin bedeutet und
dass diese Offenheit nur durch Vertrauen auf und



Glauben an anderes moglich wird. Eine letzte,
radikale Offenheit ist auch die Grundlage fiir das
Gebet.

Glaube als Voraussetzung des Gebetes

Anstelle langer und schwieriger Reflexionen iiber
den religiosen Glauben und seine notwendigen Impli-
kationen — Existenz Gottes, Offenbarung, Sinn der
Geschichte usw. — mdochte ich gleichsam einen
Sprung in eine gelebte Glaubenserfahrung tun.
Martin Buber beschreibt ndmlich einmal in seinem
Werk: «Das dialogische Prinzip» eine solche
Glaubenserfahrung sehr unmittelbar und lebensnah:
«Es ereignete sich nichts weiter, als dass ich einmal,
an einem Vormittag nach einem Morgen ,religioser’
Begeisterung, den Besuch eines unbekannten jungen
Menschen empfing, ohne mit der Seele dabei zu sein.
Ich liess es durchaus nicht an einem freundlichen
Entgegenkommen fehlen, ich behandelte ihn nicht
nachladssiger als alle seine Altersgenossen, die mich
um diese Tageszeit wie ein Orakel, das mit sich reden
lasst, aufzusuchen pflegten, ich unterhielt mich mit
ihm aufmerksam und freimiitig — und unterliess nur,
die Fragen zu erraten, die er nicht stellte. Diese Fra-
gen habe ich spiter, nicht lange darauf, von einem
seiner Freunde — er selber lebte schon nicht mehr
— ihrem wesentlichen Gehalt nach erfahren, habe
erfahren, dass er nicht beildufig, sondern schicksal-
haft zu mir gekommen war, nicht um Plauderei, son-
dern um Entscheidung, gerade zu mir, gerade in
dieser Stunde. Was erwarten wir, wenn Wwir ver-
zweifeln und doch noch zu einem Menschen gehen?
Wohl eine Gegenwirtigkeit, durch die uns gesagt
wird, dass es ihn dennoch gibt, den Sinn» (Martin
Buber; Das dialogische Prinzip. Heidelberg, 19794,
S. 158). Sinn aber ist nur glaubend zu erfahren.

Buber unterscheidet da also (gutes) religioses Reden
liber Glauben und Handeln aus Glauben. Im Beispiel
ist es allerdings ein Handeln aus schmerzlich
vermisstem Glauben; der junge Mensch nahm sich
ndamlich bald danach das Leben, weil ihm Glauben
nicht mehr gelingen wollte. Dieses Ereignis ging an
Buber nicht spurlos voriiber. Er gewann ein vertief-
tes Verstandnis von Glauben. Jedenfalls schrieb er:
«Seither habe ich jenes ,(Religiose’, das nichts als
Ausnahme ist, Herausnahme, Heraustritt, Ekstasis,
aufgegeben oder es hat mich aufgegeben. Ich besitze
nichts mehr als den Alltag, aus dem ich nie ge-
nommen werde. Das Geheimnis tut sich nicht mehr
auf, es hat sich entzogen oder es hat hier Wohnung
genommen, wo sich alles begibt wie es sich begibt.
Ich kenne keine Fiille mehr als die Fiille jeder
sterblichen Stunde an Anspruch und Verantwortung.
Weit entfernt ihr gewachsen zu sein, weiss ich doch,
dass ich im Anspruch angesprochen werde und in
der Verantwortung antworten darf, und weiss, wer
spricht und Antwort heischt» (ebd. S. 158/159). Be-
scheiden féahrt er weiter: «Viel mehr weiss ich nicht.
Wenn das Religion ist, so ist sie einfach alles, das
schlichte gelebte Alles in seiner Moglichkeit der
Zwiesprache» (ebd. S. 159). Solche Zwiesprache ist
immer und iiberall moglich. Sie hat «Raum fiir ihre
hoéchsten  Gestalten», aber auch fiir das ganz

Neue Lohnempfehlungen

der Altersheimkommission VSA

Die Altersheimkommission des Vorstands VSA
hat die Ausgabe neuer Empfehlungen fiir die
Besoldung der Heimleitung in Altersheimen/
Alterspflegeheimen beschlossen. Die neuen
Empfehlungen, welche die alte, aus dem Jahr
1979 stammende Ausgabe ablosen, basieren auf
dem Indexstand von 178 Punkten im August
1981. Sie sind beim Sekretariat VSA zum Preis
von Fr. 3.40 zu beziehen.

Alltagliche. Es ist gleich, ob du im Gebet dich nicht
von diesem deinem Leben entfernst, sondern eben
betend es meinst, oder ob du es «im UnerhoOrten
und Ueberfallenden verrichtest, wenn du von Oben
angerufen wirst, angefordert, erwéhlt, erméchtigt, ge-
sandt: du mit diesem deinem sterblichen Stiick Leben
bist gemeint, dieser Augenblick ist nicht davon
herausgenommen» (ebd. S. 159). Gebet ist eine
grundsitzliche innere Haltung, die uns offen macht
fiir anderes und andere, letztlich das «Ganz Andere»,
von dem man sich gleichzeitig tragen ldsst. Glau-
ben heisst im Hebrédischen «aman» — sich tragen
lassen. Sich tragen lassen ist ein Passivum. Nie-
mand kann sich selber tragen. Es ist ein anderer, der
uns tragt. Das heisst aber nicht, dass wir dabei nichts
zu tun hitten. Ganz im Gegenteil. Auch das Sich-tra-
gen-Lassen ist bereits ein Tun. Und zwar ein Tun,
das unsere Krifte iibersteigt. Ein Tun, das uns
zukommen muss, das uns gegeben sein muss. Im
Grunde mochten immer wieder wir die Dinge lenken
und das Geschick in die eigenen Hédnde nehmen. Es
kann schwer fallen, die Armut, die Glaube in einem
gewissen Sinn auch bedeutet, anzunehmen. Aber
ohne diese Armut konnen wir nicht wirklich reich
werden. Nur sie lasst uns offen werden. Nur sie
ermoglicht es uns, von uns loszulassen. Das kann
unter Umstédnden ein Loslassen von dicken und un-
beweglichen Panzern sein, die unser Leben ver-
decken und uns fast ersticken lassen.

Fiir den Glauben steht nicht der Mensch im Mittel-
punkt, sondern das Du des lebendigen Gottes. Der
Mensch ist aufgerufen, sich auf den Dialog mit dem
gottlichen Du glaubend einzulassen. Es ist Gott, der
diesen Dialog beginnt, bzw. mit jedem Menschen
immer schon begonnen hat. Glaube ist die Antwort
des Menschen auf den Anruf des gottlichen Du.
Dieser Glaube umfasst den ganzen Menschen, nicht
nur den Verstand, und will in allen Situationen —
wie Buber es eben so plastisch gezeigt hat — gelebt
sein. Er soll in seiner konkreten Gestalt nicht nur
Teilbereiche des menschlichen Lebens erfassen.
Alles menschliche Reden, Tun und Lassen wird von
diesem Glauben her bestimmt und getragen. Der
glaubende Mensch hat gleichsam eine «besondere»
Brille auf. Er sieht sein Leben, seinen Alltag, seine
wichtigen Ereignisse mit glaubenden Augen.
Ausdruck solchen Glaubens ist das Gebet. Hier

493



kommt der Dialog-Charakter des Glaubens vielleicht
am deutlichsten zum Ausdruck. Selbstverstdndlich
kann er, weil wir iiber den Dialog-Partner nicht
verfiigen und er sich uns nicht selten zu entziehen
scheint, angefochten werden. Dann wird Beten zum:
Warten auf Gott, zum Ausschauen nach ihm, zum
Suchen nach ihm.

Das ist das Entscheidende des religiosen Glaubens.
Selbstverstandlich schliesst er nicht aus, dass wir
auch an uns und an den anderen Menschen glauben.
Dieser anthropologische Glaube ist jedoch, wenn er
in allen Situationen tragfdhig ist, vom tieferen, vom
religiosen Glauben getragen. Dass dieser nicht vom
Menschen selber bewirkt werden kann, braucht wohl
nicht betont zu werden. Er wird ihm geschenkt. Er
kommt uns zu. Wo ich diesem Glauben Ausdruck
gebe, beginne ich zu beten.

Gebet und Menschsein

«Menschsein» ist in den letzten Jahren fast in aller
Leute Mund. Die sogenannte anthropologische
Wende fiihrte dazu, dass selbst der Theologe mehr
und mehr vom Menschsein ausgeht und dieses zu
hinterfragen sucht, etwa in folgender Weise: Mensch-
sein  heisst verantwortlich sein, heisst dieser
Verantwortung entsprechend zu handeln und auch
deren Konsequenzen zu tragen. In diesem Zu-
sammenhang wird gelegentlich vom «Hirte-Sein»
(Heidegger) des Menschen gesprochen und von unse-
rem Beruf als «Botengdnger» (Heidegger). Wir
haben etwas zu hiiten, das uns anvertraut ist, iiber
das wir nicht verfiigen, sondern wie ein Hirt im Auge
behalten und zum Wachsen bringen miissen: das
Menschsein. Gegliicktes Menschsein ist wie eine
Offenbarung des Seins und muss auch weitergegeben
werden, im Namen wahren Seins. Daher ist der
Mensch auch Botengédnger. Ein Botengidnger
empfidngt eine Botschaft, sie ist ihm anvertraut. Er
weiss um etwas, das er weitertragen soll, wofiir seine
Giénge bestimmt sind. Der Botengidnger steht im
Dienste eines Herrn. Er hat sein Bote-Sein moglichst
gut zu erfiillen. Je verantwortungsvoller er seine Auf-
gabe erfiillt, um so mehr kommt er zu sich selbst. Mit
der Botschaft, die er zu {iberbringen hat, ist letztlich
wie schon eben angedeutet, das Menschsein gemeint.
Dazu muss jeder Sorge tragen. Dieser Sorge mochte
man sich zwar oft entledigen, wir mochten lieber sel-
ber verfligen und nicht «nur» Hiiter, Sorger, Boten-
gdnger sein. Aber wir versagen und fiihlen uns
schuldig, einsam, allein, verlassen; niemand kann uns
helfen, wir sind ratlos. Wo wir uns das eingestehen,
ergibt sich eine neue anthropologische Situation. Wir
erinnern uns, dass ja unser Hirte- und Bote-Sein uns
vom Sein her als Aufgabe zugewachsen ist, dass
dieses, gewiss anders als ein menschliches Ich,
aber doch in dhnlicher Weise, uns in die Pflicht
genommen hat. Das Sein hat sich uns zugesprochen,
anders, aber doch wie ein Du. Und wir konnen uns
an dieses transzendente Du, an das gottliche Du wen-
den. Wo das Gesprach mit ihm beginnt, beginnt der
Mensch zu beten. Gldaubig wird er dann erfahren,
dass ich ja von einem andern getragen bin. Das Ge-
bet ist damit Ausdruck meines Menschseins; es ist

494

aufs engste damit verbunden und hat damit seinen
unverlierbaren Sinn. Es muss nicht immer nur Bitte
sein, es soll auch gar nicht immer nur Zwecke
verfolgen, sondern auch Ausdruck dafiir sein, dass in
ihm der Mensch sich erst wirklich zu finden beginnt.

Aber, so werden Sie vielleicht sagen, wer lebt denn
noch so in unserer durch und durch sédkularisierten
Welt? Das ist etwas fiir Frommler, oder auch fiir alte
Frauen! Ist es nicht charakteristisch, dass das
Biichlein von Luise Rinser «Hat Beten einen Sinn?»
im Niederldndischen den Titel trdagt: «Hat Beten
wohl noch Sinn?» Die Verdnderung der Frage weist
auf jene Verkehrung der Selbstverstandlichkeit hin,
die — wie eingangs erwidhnt — deutlich darauf
anspielt, dass heute die Lebensfragen von vielen
Christen ohne Gebet zu losen versucht werden. Die
Antwort, die Luise Rinser darauf gibt, scheint mir
zumindest beherzigenswert: «bete nur, und du wirst
entdecken, dass Beten Sinn hat und anders als durch
Beten wirst du es nie entdecken» (L. Rinser, S. 6). Ist
dies nicht gerade fiir eine «entsakralisierte» und sich
auf Erfahrungen berufende Welt die beste Antwort:
Erfahrungen, auch im Beten! Eigene Erfahrung ist
der beste Lehrmeister. Wie kann man denn Sinn fiir
Musik oder Poesie bekommen und kultivieren? Doch
wohl nur durch Tun! Notenlesen, Grammatik,
Analysen und Besprechungen konnen zwar als
vorbereitende Schritte niitzlich sein, aber wirklich
Sinn fiir Musik und Poesie wird nur finden, wer
weitergeht und sich der Welt der Dichtung oder der
Musik hingibt.

Wenn Gebet Ausdruck des Menschseins ist, dann
wundert es nicht, dass es auch an der Fraglichkeit
des Menschsein als solchen teilhat. Es ist nicht frei
von Zweifeln, Anfechtungen, Ueberdruss, In-Frage-
Stellung. Tatsdchlich geht es heute vielen Menschen
weniger um die Frage, ob unser Beten erhort wird,
als um die Frage, ob unser Beten iliberhaupt gehort
werden kann. Fragen nach Gebetsformen und Ge-
betselemente werden gegeniiber der Frage nach
dem Sinn des Betens zweitrangig. Es geht um den
Urgrund selbst: kann und darf Gott als personlich
angesehen werden? Lidsst sich Gott als ein (ganz
anderes) Du von unseren zwischenmenschlichen
Beziehungen unterscheiden? Ich meine, dass darauf
mit der grosstmoglichen Umsicht und Vorsicht ge-
antwortet werden muss. Vergessen wir nicht die
Warnungen der Theologen der letzten Jahrzehnte,
die sagen, das wir das unsichtbare Du Gottes zu
leicht und schnell an die Stelle jener Du’s setzen, die
sich konkret an uns wenden, dass Beten zur Flucht
aus der eigenen menschlichen Wirklichkeit werden,
dass die Hinwendung zum ganz andern ein Alibi
werden kann. Selbstverstdandlich verlangt das theologi-
sche Denken auch Verantwortung des Menschen fiir
den Mitmenschen. Aber gleichzeitig weiss es und ist
es empfanglich fiir Tiefen, die gerade im mitmensch-
lichen Engagement miterfaliren werden und die ein
forderndes mitmenschliches Engagement (Behin-
dertenfiirsorge . . .) letztlich erst moglich machen und
tragen. Versuchen, das sich darin letztlich Zeigende
zu benennen, und angemessen zu benennen, das ist
immer noch eine unabdingliche Aufgabe der Theolo-
gie. Aber wenn es unaussprechlich sein sollte, so



Zu einer Anthropologie
der Begegnung

Kurs fiir Leitung und Mitarbeiterschaft aller Heime, fiir Mitglieder

von Heimkommissionen sowie fiir weitere im Sozialbereich

téitige Interessenten, gemeinsam organisiert und durchgefiihrt vom VSA,
Verein fiir Schweizerisches Heimwesen, und vom Schweizerischen
Katholischen Anstalten-Verband SKAV

Leitung:

Dauer:
Ort:

Dr. Imelda Abbt, Leiterin der Fortbildung und des Kurswesens VSA
Dr. Marcel Sonderegger, Leiter der Fort- und Weiterbildung SKAV

Dienstag, 1. Dezember, 09.30 Uhr, bis Mittwoch, 2. Dezember, 17.00 Uhr
Antoniushaus Mattli, 6443 Morschach

Kursbeschreibung

Begegnung ist zum Schlagwort geworden. Trotzdem will das Phdnomen der Begegnung reflektiert
sein. Zu diesen beiden Tagen, die vom SKAV und VSA gemeinsam organisiert werden, sind nicht
nur die Verbande, sondern auch die Heimkommissionen, Heimleiter, Heimmitarbeiter sowie alle im
Sozialbereich Tatigen eingeladen.

Teil | Imelda Abbt:
Der Einzelne in der Begegnung.
Begegnung und Verantwortung.
Begegnung und Oeffentlichkeit.
Einfihrung in die Themen durch Referate. Durch Gruppengesprache, Text-
lesungen usw. wird das Gehorte vertieft.
Teil 1l Marcel Sonderegger:
Uebersicht iber Kommunikationstheorien und Kommunikationssysteme/Wer-
tung. Welche Anséatze und Regeln der Kommunikation helfen uns, den Heim-
alltag zu bewaltigen?
Anhand von Uebungen, Problemlésungen und Meditationen wird das Thema
erlebbar gemacht.
Kurskosten: Fr. 120.— flr VSA-Mitglieder; Fr. 150.— flr Nichtmitglieder. Unterkunft
und Verpflegung im Mattli. Vollpension zirka Fr. 50.— separat.
Anmeldung: bis 10. November beim Sekretariat VSA, Seegartenstr. 2, 8008 Zrich.
Anmeldung Anthropologie der Begegnung Mattli Morschach

Name, Vorname

Adresse

PEZ. Ort

Datum, Unterschrift

Persénliche VSA-Mitgliedschaft Ja[[] Nein[]

495



miissen wir es doch zu benennen versuchen. Schille-
beeck hat einmal geradezu erschiitternd treffend ge-
sagt: «Eigentlich ist nur das Unaussprechliche des
Besprechens wert».

Das Gebet Jesu

Wenn dem so ist, diirfen auch wir versuchen, unsere
Erfahrungen in Worte zu fassen, unsere Tiefsicht
mitzuteilen und andern als Hilfe anzubieten in
der Hoffnung, dass sie sich selbst darin wieder-
erkennen und bereichert werden. Wenn wir diese
unaussprechbare Tiefe, die sich auch mitten in
unserem Leben zu erfahren gibt, Person, ja Vater
nennen, dann stiitzen wir uns dabei auf Jesus und die
ununterbrochene Tradition von Menschen, die die
Botschaft Jesu bis heute lebendig erhalten haben. Als
Glaubende bekennen wir ausdriicklich, dass wir
unser menschliches Dasein, mit all unseren Erfah-
rungen und Interpretationen, im Lichte des Jesus von
Nazaret sehen. Alles was wir zu unseren Tiefen-
Erfahrungen sagen konnen, ist von Grund auf durch
ihn mitbestimmt. Wir kommen damit nicht nur durch
eigene Tiefenerfahrungen zu Gott, sondern auch
durch Vertrauen in das, was Jesus uns vorgelebt hat.
Ein Kollege von mirdriickt dies meines Erachtens im
folgenden Gebet aus:

Der Weg

Such dir den weg vom heute ins morgen
such dir den weg

und heute und morgen ist ER — ist ER da
schon immer und auch

schon jetzt.

ER kommt wenn du gehst

geht wenn du kommst weil der weg
vorn ist und hinten und

hier

weil der weg den du gehst

ER selbst ist

ER.

Du

bleib nicht stehn

du selbst

du musst den weg den ER ging
auf eigenen fiissen

du musst den weg den ER ging
gehn bis zum ende.

Merk dir den weg und erzihl deinen freunden
dass du ihn gehst
erzidhl deinen freunden von THM

wenn du am ziel bist ist es zu spat
am ziel
ist es zu spit fiir die andern.

Und merk dir noch eins:

ER ist der weg und
der weg fithrt zu THM
weil ER ihn selber gegangen.

(Linus Davis: Wenn du ein Christ sein willst. Lim-
burg 1976, Seite 10)

496

Es kann hier nicht darum gehen, eine Theologie des
Gebetes zu entwickeln. Aber an ein paar Elemente
christlichen Betens mdchte ich doch, im Anschluss
an Jesu Beten, erinnern. Immer wieder erzdhlen die
Evangelisten, wie Jesus sich zum Beten zuriickzieht,
auf einen Hiigel (Mt 14 23 par), in die Abgeschie-
denheit einer einsamen Gegend (Lk 5, 16) usw.
Gerne hat er sodann auf die Psalmen, das Gebets-
buch des AT, zuriickgeriffen: um zu preisen, zu
danken, zu bitten, zu jubeln. Jesus hat nicht nur
selber gebetet, sondern auch mit seinen Jiingern iiber
das Beten gesprochen. Er hat sie zum Beten des
«Unser Vaters» aufgefordert. Er hat auch gesagt, wie
man nicht beten soll: Wenn ihr betet, tut es nicht wie
die Scheinheiligen, sie stellen sich gern in den
Synagogen und an den Strassenecken zum Beten auf,
damit sie von allen gesehen werden ... Wenn du
beten willst, dann geh in dein Zimmer, schliess die
Tiire und bete zu deinem Vater, der im Verborgenen
ist... Und eine andere Warnung: Wenn ihr betet,
sollt ihr nicht viele Worte machen, usw.

Jesus geht es mit andern Worten um eine Gebets-
Gesinnung. Und diese Gesinnung erwichst aus dem
Vertrauen. Denken Sie an das Beispiel des Freundes,
der mitten in der Nacht zum Freund geht und ihn um
Brot bittet (Lk 11, 5—8). Die Gebetsbesinnung weiss
darum, dass das Gebet im Grunde bereits eine Ant-
wort des Menschen ist, die durch einen voraus-
gehenden Anruf Gottes erst moglich wird. Wir
miissen also zuerst hinhoren, auf die Botschaft
horen, damit unser Gebet zum Riickruf auf Gottes
Anruf wird. Wir diirfen das, gerade wenn wir bei
Jesus beten lernen, hat er doch Gott mit dem ver-
traulichen «Du» und als Vater angesprochen.

Das Gebet in der Betreuung Behinderter

Im Wort Betreuung, Betreuer usw. liegt das Wort
Treue. Treue wem gegeniiber? Einmal Treue zu sich
selber und damit — wie oben gezeigt — Treue zum
Botengdnger — und zum Hirte-Sein. Beides gelingt
dem Menschen besser, wenn er ein (wirklich)
betender Mensch ist. Und fast mochte man —
logisch schliessend — weiterfahren: ein (wirklich)
betender Mensch ist auch ein besserer Betreuer.

Ist er das wirklich? Nun, dariiber muss immer
wieder die konkrete Erfahrung mit jedem einzelnen
Betreuer entscheiden. Es spielen da viele Dinge mit:
Alter, Schicksal, Ausbildung, Fahigkeit usw. Gewiss
aber kann man sagen, dass ein betender Betreuer
sich selbst im triibsten Alltag, in verzweifelten Situa-
tionen, nicht vollig allein fiihlt, sondern auf ein vater-
liches Du zu vertrauen gelernt hat. Das gibt ihm
Kraft, trotz Riickschldgen auszuhalten. Er weiss sich
dem Behinderten als Bruder verbunden. Er muss um
ihn Sorge tragen, sonst ware er nicht ein Kind des
himmlischen Vaters, oder wenn Sie es in anthropolo-
gischer Terminologie iibersetzen: sonst wire er nicht
ein «Hirte» und «Botengédnger» des Seins.

Lassen Sie mich zum Schluss noch darauf hinweisen,
dass nicht nur der Betreuende ein «Hirte» und
«Botengédnger» des Seins ist; auch der Betreute ist es.



Sie haben deshalb als Betreuer auch eine Aufgabe,
die weder die Gesellschaft, noch irgendeine Institu-
tion Thnen abnehmen kann. Es geht nimlich darum,
die Behinderten selber «Botengénger» sein zu lassen,
selber etwas von Menschlichkeit in ihrer Tiefe
sichtbar zu machen. Grenzen, Schranken, die bei den
Behinderten stdrker hervortreten, weisen uns ja
schliesslich nur um so deutlicher auf das Jenseits der
Grenzen hin, wo weder Behinderung noch Nicht-
Behinderung massgebend sind: auf ein Leben im
gottlichen Du.

In diesem Sinn ist das Gebet in der Betreuung des
Behinderten aus der Sicht des Theologen auch eine

Pflicht. Der Behinderte hat gewissermassen ein
Recht darauf. Sich auf das eigene Beten etwas ¢inzu-
bilden, ist nicht am Platze, aber auch nicht, sich
dessen zu schamen. Beim Beten tun wir nur etwas,
das der condition humaine angemessen ist.

Literatur

Josef Imbach: Ich kann nicht mehr beten. Eine Herausforderung
des Glaubens, Topos Taschenbiicher Band 80,1. Mainz 1979.

Luise Rinser: Hat Beten einen Sinn? Ziirich 1966.
J. A, T. Robinson: Gott ist anders. Miinchen 1963.

Josef Sudbrack: Beten ist menschlich, Aus der Erfahrung unseres
Lebens mit Gott sprechen. Herder-Taschenbuch Band 465, Frei-
burg i. Br. 1973

Das Gebet in psychologischer Sicht

Von Prof. Dr. Hermann Siegenthaler, Ziirich

Voraussetzungen

Man mag sich fragen, was denn die Psychologie
iberhaupt zum Thema «Gebet» zu sagen habe. Denn
fiir viele Menschen scheint es zunidchst fremd, dass
sich eine Betrachtungsweise, die heute zu einer aner-
kannten (und vielfach missverstandenen) Wissen-
schaft gefiihrt hat, sich in ein derartiges Gebiet
einldsst. Es muss daher notwendig sein, den Standort
und die Mdglichkeit klarer zu umreissen.

Denn es ist ja schon falsch, von der Pychologie zu
sprechen. Das, was mit diesem Wissensgebiet ge-
meint ist, bietet dem Betrachter ein dusserst viel-
faltiges, in viele Einzelschattierungen aufgesplittertes
Bild. Dieses ldsst hochstens die Formulierung der
einen Gemeinsamkeit zu, dass sich die Psychologie
. um den Menschen bemiihe.

Fiir die Fragen, denen wir uns zuwenden, treten wir
in eine Teildisziplin der Psychologie ein, ndmlich in
die Religionspsychologie. Und da miissen wir uns zu-
ndchst tiber ihr Anliegen klar werden, damit wir sie
mit unsern Erwartungen nicht allzu sehr belasten.
Ich will bloss mit wenigen Hinweisen andeuten,
worum es ihr geht — und was sie voraussetzen muss,
um {iiberhaupt zur Frage des Religiosen Stellung
nehmen zu konnen.

A

Die Religionspsychologie will (und kann) auf gar
keinen Fall Gott in irgendeiner Weise beweisen oder
begriinden. Ich sage es etwas tiberspitzt: Es kiimmert
sie nicht die Frage, ob Gott existiert oder nicht. Sie
interessiert sich aber brennend fiir den Menschen,
der von sich sagt, er mache religiose Erfahrungen —
was immer er mit diesem Ausdruck auch meint.
Wenn einer sagt, Gott habe zu ihm gesprochen, dann
geht es der Psychologie nicht um die Frage, ob dies
denn moglich sei — sondern es geht ihr um die
Frage: Was ist denn im Innern des Menschen, das
eine bestimmte Erfahrung als «religiose» Erfahrung
bezeichnen ldsst? Was ist die Wirkung dieser Erfah-

rung auf diesen einen Menschen? Wie spricht er
davon? Welche Ausdriicke und Begriffe bendtigt er
dazu? usw. Es widre demnach klarer und wiirde mit
vielen Missverstandnissen aufrdumen, wenn man
sagte: Religionspsychologie ist die Psychologie der
religiosen Erfahrung. Damit ist angedeutet, dass sie
nur das gelten ldsst, was der Mensch wirklich von
dieser Erfahrung sagt oder zum Ausdruck bringt:
Diese Psychologie ist wie jede andere auch eine Er-
fahrungs-Psychologie, die nicht irgendwelche Luft-
schldsser baut und in die Welt stellt, sondern von der
Wirklichkeit des Erlebens eines Menschen ausgeht.

B

Da es aber in dieser religiosen Erfahrung doch nicht
bloss um die Frage nach dem Menschen, sondern
auch um diejenige nach Gott geht, darf die Psycho-
logie nicht so tun, als ginge sie Gott nichts an. In
dieser Hinsicht geht sie davon aus, dass die Psyche
des Menschen nicht bloss einen rational zu ver-
stehenden Begriff von Gott bereitstellt, sondern ein
«Bild», welches fiir sie jene Qualitdten enthili, die sie
Gott zuschreibt. Es ist dies das Bild der Ganzheit,
welches in allen Kulturen und allen Zeitepochen der
Menschheitsgeschichte in den vielfédltigsten Aus-
drucksmoglichkeiten erscheint.

Fiir das Erfassen der Ganzheit geniigt das rationale
Erfassen eben nicht — denn sonst wire sie ja nicht
mehr Ganzheit. Diese kann sich dem Menschen nur
im Symbol erfahrbar machen. Ein lebendiges Symbol
enthélt zwei Aspekte, wie wir dies im deutschen Be-
griff «Sinn-bild» vorfinden: Es ist einerseits reales,
erfahrbares Bild — und es verweist als solches
gleichzeitig {iber sich hinaus auf das, was dieses Bild
inhaltlich meint, und was wir als «Sinn» begrifflich
zu fassen versuchen. Das Symbol ist dann tot, wenn
es zu solchem Hinausweisen nicht mehr fihig ist, es
ist dann sinn-entleert.

Die Psychologie der religiosen Erfahrung wird somit
zu einer Psychologie, welche von diesem Symbol

497



handelt: es erforscht, seine Ausdruckserscheinungen
wahrnimmt und aufdeckt, wie der Mensch zu einem
lebendigen Zugang zu ihm kommt usw. Sie ist
insofern eine Psychologie der religiosen Einstellung
des Menschen.

Vor diesem Hintergrund geht es jetzt darum, die
Frage nach dem Gebet zu stellen.

Das Gebet als psychische Einstellung

Unter der psychologischen Betrachtung ist das Gebet
eine psychische Einstellung. Was ist damit gemeint?

Wir konnen zundchst von der Bedeutung des Wortes
«Einstellen» ausgehen, wie wir es in der Umgangs-
sprache verwenden.. Wir sagen etwa, dass wir eine
Maschine einstellen im Sinne von «anschalten», in
Gang bringen. Wir stellen aber auch eine Maschine
ein, damit sie fiir einen ganz bestimmten Ablauf
funktionstiichtig wird: Der Schreiner stellt die Hobel-
maschine zu einer bestimmten Breite ein usw. Mit
dieser Bedeutung meinen wir einen einmaligen AKt,
den wir vollziehen, der zu einem Zustand fiihrt, der
‘dann unveréndert abléuft.

Nun koénnen wir aber auch ein Radargerdt einstellen
— und meinen damit, es in jene Lage zu versetzen,
dass es etwas ganz Bestimmtes aus einer genauen
Richtung aufnimmt und registriert. Hier ist durch
solche Einstellung eine Richtung mitgemeint.

Und genau dies ldsst sich auf die Psyche des Men-
schen tibertragen: Wir konnen unsere gesamte Innen-
welt in eine ganz bestimmte Richtung lenken, um
etwas aufzunehmen oder etwas in diese Richtung
zum Ausdruck zu bringen. Wir konnen diese Einstel-
lung zwar dauernd wechseln — aber es wére wohl
von Bedeutung, sie einmal iiber eine bestimmte Zeit-
dauer auszuhalten, damit daraus eine innere Haltung
als das einigermassen Bestdndige in uns entstehen
kann. Wenn ich nun sage, das Gebet sei in psycholo-
gischer Hinsicht eine derartige Einstellung unserer
Seele, dann sind verschiedene Aspekte zu nennen,
welche im gesamten diese Einstellung ausmachen.

Das Gebet als «Ganz-bei-sich-selbst-Sein»

Ein Aspekt ist dadurch gekennzeichnet, dass der
betende Mensch ganz bei sich selbst ist. Psycholo-
gisch formuliert, wiirde das heissen: Es gelingt ihm,
die auseinanderstrebenden Krifte irgendwie in einen
Mittelpunkt zusammen zu nehmen, zu zentrieren.
Ausdruck davon ist die Stille, die Andacht. Man hort
und sieht nicht mehr, was um einen herum geschieht,
man ist mit der gesamten psychischen Energie bei
diesem Mittelpunkt.

Wenn Jesus die Anweisung gibt, sich in seine
Kammer zuriickzuziehen, dann kritisiert er einerseits
eine Haltung, welche das Gebet verdffentlicht, um
vor den andern Menschen als der gute Glaubige da-
zustehen — andererseits verweist er den Menschen
in das eigene Innere, um eben ganz bei sich selbst zu

498

sein. Das Gebet wird zu einer Form der Verinnerli-
chung. Und das heisst gleichzeitig, einmal schweigen
zu konnen. Hier beginnt wohl schon die erste
Schwierigkeit des Betens: Dass es uns unendlich
schwerfallt, einmal wirklich zu schweigen.

Silja Walter beschreibt diese Schwierigkeit in ihrem
neuen Buch «Ruf und Regel»: Wie alles um sie zu
reden beginnt, wenn sie sich anschickt zu schwei-
gen ... «Dann beginnt das Gerede. Alles redet, was
man anfasst, fiihlt und so weiter, ich wollte nur be-
weisen, dass uns eine ungeheure Redseligkeit umgibt,
eine Dauerrede, ein Redeschwall, allein schon aus der
Existenz der Dinge. Schweigen ist noch lange nicht
Stille, im Gegenteil, wenn ich schweige, beginnt der
Earmy. <.

Aber wenn ich den Jahrmarkt in mir, die Karussells,
Buden und Schiffschaukeln in mir wahrnehme, dieses
ganze Getriebe und all die Zufuhr an Treibstoff, was
da alles umgesetzt wird, im Verlauf einer Stunde
allein, da muss ich sagen: Nein, ich bin nicht nur ein
Mensch, ich bin eine ganze Stadt. Meine liebe Regel,
wie bringst du einer Stadt das Schweigen bei?»
(68/69)

Das Gebet als Oeffnung zur Zwiesprache

Man konnte nun versucht sein zu sagen, dass das
Gebet im Sinne von Verinnerlichung und «Ganz-bei-
sich-selbst-Sein» eine Einschrankung und Abschlies-
sung des Menschen zur Folge habe. Indem ich diese
Meinung formuliere, taucht gerade das Gegenteil
auf: Dass sich der betende Mensch gleichzeitig
offnet. Die psychische Einstellung ist also durch eine
Offenheit gekennzeichnet. Aber da zeigt sich das
Problem: Offenheit wem oder was gegeniiber? Es ist,
allgemein ausgedriickt, eine Offenheit gegeniiber der
innern Welt. Gebet ist in dieser Hinsicht ein Horen in
seine Innenwelt, ein Horchen auf das, was da ge-
schieht, wenn ich einmal zu schweigen beginne.

Der glaubende Mensch nimmt in diese Situation das
Horen auf die Stimme Gottes herein: Durch den
Wirrwarr innerer Stimmen, die aus dem eigenen
Unterbewusstsein aufsteigen, die sich aus Stimmen
der Aussenwelt zusammensetzen konnen, kann fiir
ihn sich die eine Stimme herausbilden, die zu ihm
personlich spricht.

Gebet ist also nicht bloss eine Einstellung, die durch
das Schweigen geprdgt ist, sondern es ist das
Vernehmen einer innern Sprache — und es ist ein
Antworten auf einen Sprechenden. Es geht deutlich
um einen Wechsel, um Zwiesprache. Und dies setzt
voraus, dass ich den Sprecher dieser Sprache als Gott
glaube — und erst so wichst iiberhaupt erst Bezie-
hung zu Gott als Ich-Du-Beziehung.

Nun ware es wohl falsch, diese Stimme bloss in der
gesprochenen Sprache, also im verbalen Ausdruck zu
tassen. Wir sind uns zwar gewohnt, jedes Ange-
sprochensein sogleich in Sprache zu kleiden. Wir
miissen erst wieder entdecken, dass es eine Sprech-
weise gibt, die vor oder jenseits des gesprochenen



Schriften zur Anthropologie des Behinderten im VSA-Verlag

«Erziehung aus der Kraft
des Glaubens?»

Nach dem schénen Buch von Hermann Siegenthaler, «Geistigbehinderte — Eltern — Betreuer»,
welches — auch in Deutschland — mit Recht eine immer noch wachsende Nachfrage findet, ist in
der Reihe «Schriften zur Anthropologie des Behinderten» des VSA-Verlages der zweite Band er-
schienen, der die mit dieser Reihe eingeschlagene Linie fortsetzt und noch deutlicher macht:
«Erziehung aus der Kraft des Glaubens?»

Erziehung aus der Kraft des Glaubens? Was hat Erziehung denn mit dem christlichen Glauben
und mit Religion zu tun? Diese Frage stand im Zentrum der Fiirigen-Tagung 1980 des Schwei-
zerischen Verbandes flir erziehungsschwierige Kinder und Jugendliche (SVE). Die damals
gehaltenen Vortrage von Dr. Imelda Abbt, Prof. Dr. Norbert A. Luyten, Dr. Peter Schmid und
Prof. Dr. Fritz Buri sind in dem neuen Band der Schriftenreihe vereinigt. Zwei weitere Vortrags-
texte von Dr. Imelda Abbt und Prof. Dr. Hermann Siegenthaler gehen auf ein vom Verein fir
Schweizerisches Heimwesen (VSA) in Einsiedeln durchgeflihrtes, dem Thema «Der ,Fehl
Gottes’ in der modernen Zeit» gewidmetes Seminar im Sommer 1980 zurtick.

Heute, da oft von einer ,Krise der Erziehung' gesprochen wird, ist das neue Buch flir PAdagogen
und fir Laien, fur die professionellen Erzieher und fiir die Eltern eine wertvolle Orientierungshilfe.
Im Vorwort wird erklart, weshalb diese Vortragssammliung als Band Il der Reihe «Schriften zur
Anthropologie des Behinderten» erscheint. Dank eines Beitrags der Stiftung Pro Infirmis an die
Druckkosten konnte ein glinstiger Verkaufspreis angesetzt werden. Die Reihe wird fortgesetzt. Beide
Bande (die sich auch als Weihnachtsgeschenk eignen) sind beim Sekretariat VSA zu beziehen.

Bestellschein  Reihe «Schriften zur Anthropologie des Behinderten»
Wir bestellen hiermit
...... Exemplar(e) der Schrift «Erziehung aus der Kraft des Glaubens?» zum Preis von Fr. 14.70
(exkl. Versandspesen)
... Exemplar(e) der Schrift «Geistigbehinderte — Eltern — Betreuer» zum Preis von Fr. 10.60

(exkl. Versandspesen)

Name, Vorname

Adresse

BEZ Ot

Datum, Unterschrift

Bitte senden an das Sekretariat VSA, Verlagsabteilung, Seegartenstrasse 2, 8008 Ziirich.

499



Wortes fehlt. Als Beispiel bieten sich graphische Bil-
der und die Musik an, auf die ja noch eingegangen
wird.

Das Gebet und verschiedene Einstellungen

Unter einem dritten Aspekt ldsst sich aufdecken,
dass das Gebet jeweils Ausdruck einer je besonders
gefarbten Einstellung ist. Wir unterscheiden ja durch
die Wortwahl, die wir in das Gebet hereinnehmen,
auch verschiedene Gebete: Es gibt das Dankgebet,
das Gebet um Vergebung, das Bittgebet, das iiber-
schiumende Lob-Gebet, das Gebet fiir den andern
(Flirbitte-Gebet), das Segensgebet usw.

Jedes dieser Gebete (oder auch einzelne Teile eines
Gebetes) ist Ausdruck einer andern Gefiihlstonung in
der psychischen Einstellung.

Wenn es uns gelingt, in der genannten Verinner-
lichung uns selbst in einer bestimmten Weise zu
erfahren und innerlich wahrzunehmen, gelingt uns
das Ernstnehmen eines psychischen Zustandes. Und
da kann plotzlich die trotzige Auflehnung, der
Zweifel, die Frage nach dem Warum, ja gar die
Frage ohne Antwort einfach so stehen bleiben —
und dies alles gehort eben auch zu uns und unserer
Einstellung.

Wenn ich diese wenigen Aspekte iiberblicke und zu-
sammenfasse, werde ich wieder an das erinnert, was
ich eingangs sagte: Hier geht es immer um die
ganzheitliche Einstellung des Menschen zur Ganz-
heit. Alle Komponenten, die wir von den Human-
wissenschaften her dem Wesen des Menschen zu-
schreiben, werden hier zusammengefasst und zu-
sammengehalten und bilden dadurch erst die ganz-
heitliche Einstellung. Dies hat freilich nichts zu tun
mit jener Auffassung, die uns vorzumachen versucht,
eine derartige Einstellung sei doch die einfachste
Form, sich selbst und der Welt zu begegnen. Ich
denke, das Gegenteil sei hier der Fall: Es handelt
sich nicht bloss um eine Fahigkeit — sondern um
eine Kunstfertigkeit, die gelernt und gelibt werden
muss. Damit bricht schon hier eine Perspektive auf,
die direkt in die Padagogik verweist, wo es darum
geht, Hilfe fiir das Lernen und das Ueben zu erhalten.

Die Gefahr : Der Riickzug

An dieser Stelle miissen wir kurz innehalten — um
auch in bezug auf die hier vorgetragene Auffassung
vom Gebet kritisch zu sein und zu fragen: Steckt
hinter dieser verinnerlichenden Tendenz nicht auch
eine Gefahr? Diese scheint mir darin zu liegen, dass
der Mensch sich allzuleicht zuriickzieht in seine
Innenwelt, es geniesst, bei sich selbst zu sein — und
so den Weg in die Aussenbeziehung nicht mehr
findet. Diese Gefahr ist wohl um so grosser, als der
Mensch eigentliche religiose Erfahrungen macht —
nein: als er sagt, dass Gott in diesen Situationen zu
ihm spreche. Der Mensch scheint dann in seinem
eigenen Innern jene heile Welt zu finden, nach wel-
cher wir uns alle dauernd sehnen; wo scheinbar alles

500

aufgeht und es einem genug ist, dies zu erleben.
Wenigstens in einer kurzen Zeitspanne im Ablauf des
Alltags scheint die Welt heil zu sein . . .

Aufgrund solcher Erfahrung ist es dann leicht, dass
der Riickzug schliesslich geniigt. Da scheint eben
bloss die eine Seite der Bewegung verwirklicht zu
werden, die ich bisher in den Vordergrund gestellt
habe: Néamlich die Bedeutung des Weges nach innen,
das Verweilenkdnnen in seinem Innern, um dort
Zwiesprache zu halten.

- Wenn wir uns dieser Gefahr bewusst werden, Offnet

sich uns aber eine erste Seite, die offensichtlich auch
zum Gebet als einer psychischen Einstellung gehort:
Die Bedeutung dessen, was dem Gebet an psychi-
scher Wirkung zu folgen scheint und meines
Erachtens erst dann die Ganzheit des Gebetes aus-
macht. Auch das muss die Psychologie interessieren.

Die Folgen

Wenn ich eingangs sagte, die Psychologie der religic-
sen Erfahrung interessiere sich fiir das, was der
Mensch aufgrund seiner Glaubensentscheidung an
Erfahrungen berichte und wie er davon berichte,
dann gilt dies in besonderer Weise fiir die
Betrachtung des Gebets. Die Psychologie will ja Tat-
sachen ergriinden und nach ihren Bedingungen und
dem Einbau in das psychische Gesamtgefiige fragen.
In bezug auf das Gebet darf sie nicht bloss bei der
Beschreibung dessen stehenbleiben, was fiir den
glaubenden Menschen das Gebet ist — sondern muss
auch aufdecken, welche Wirkungen diese Einstellung
auf das Erleben des Menschen hat.

Dabei ist es gefidhrlich, die Frage nach der Wirkung
zu stellen. Denn der glaubende Mensch wird die ver-
schiedensten Erfahrungen auf das Gebet zuriickfiih-
ren, was fiir den Aussenstehenden kaum einfiihlbar
ist. Die Frage nach der Wirkung darf daher nicht
eine Frage nach dem Erfolg (das heisst nach der
Gebetserhorung) sein. Nur eine Psychologie, die sich
dauernd selbst draussen zu halten versucht, um
moglichst «objektiv» zu sein, wiirde vielleicht so ver-
fahren.

Ich wihle einen andern Weg: Ich versuche von
Erfahrungen zu sprechen, die ich aufgrund psycholo-
gischer Kenntnisse in mein Verstdndnis einzubauen
versuche.

A

Wenn mir die oben beschriebene Einstellung der
inneren Zwiesprache gelingt, erfahre ich mich plotz-
lich als hereingenommen in einen grossen Zusam-
menhang; als aufgenommen in eine Umgebung, die
mich selbst bei weitem iibersteigt. Es scheint dann,
als konne ich zeitliche Abldufe iiberblicken, als
geldnge es, einen ganzen Berg von Aufgaben, die vor
mir liegen, irgendwie zu ordnen. Ja so ist es: Etwas
kommt in mir selber in Ordnung.

Wenn ich diese Erfahrung in die psychologische
Sprache zu iibersetzen versuche, konnte ich sagen:



Die Ganzheitssymbolik in mir scheint angesprochen
zu sein. Die Psychologie deckt auf, dass dieses Sym-
bol gleichzeitig das Gottesbild ist, welches die Psyche
fur religiose Erfahrungen bereithédlt. Und jedesmal,
wenn dieses Symbol angeriihrt wird, erfdhrt der
Mensch eine innere Ordnung.

Es ist fiir die spateren pddagogischen Ueberlegungen
sehr bedeutungsvoll, dass dieses Symbol durch
dussere Bilder angesprochen werden kann. Zu
denken ist zun#chst an die Bilder, wie wir sie aus
allen Kulturen der Menschheitsgeschichte kennen;
ferner aber auch an die Musik, die ihrerseits Aus-
druck der Ordnung ist; zu denken ist weiter — und
dies wird meist vergessen —, dass es auch eine
zeitliche Ganzheit gibt: Der Ablauf eines Gottes-
dienstes mit deutlich zu unterscheidenden Sequenzen
ist eine in sich geschlossene Ganzheit. An sich wire
auch der Tagesablauf eine derartige zeitliche Ganz-
heit, wenn wir bloss die Fahigkeit gelibt hitten, eine
so lange zeitliche Abfolge zu iiberblicken. Das
Symbol der Ganzheit begegnet uns zudem in der
Natur in einer unendlichen Formenfiille. Es geht
bloss darum, dass wir uns dafiir offenhalten, damit es
uns anspreche und wir dabei verweilen konnen.

B

Eine hdufige Erfahrung des betenden Menschen be-
steht darin, dass er sich nach.dem Gebet aufge-
speichert fiihlt: Es stehen ihm psychische Energien
zur Verfiigung, die es ihm ermdoglichen, wieder in
den Alltag zuriickzukehren.

Die Psychologie weist darauf hin, dass jedes Ange-
sprochensein der Ganzheitssymbolik, welches durch
eine innere Sammlung zustandekommt und in der be-
schriebenen Art eine Zentrierung auf die eigene
Mitte ist, eine Energieaufspeicherung oder -trans-
formation ist. Das Gebet ist unter diesem Aspekt
nicht bloss eine Zdsur im Sinne einer Ruhepause,
sondern es ist ein eigentliches Schopfen von Ener-
gien, die, wie dies die Umgangssprache bezeichnet,
als ein «Auftanken» erlebt wird.

Wenn es im Evangelium heisst, der Glaube vermoge
Berge zu versetzen, dann ist wohl etwas von dieser
neugeschopften Energie gemeint.

9

Mit diesen beiden Hinweisen héngt zusammen, dass
der betende Mensch durch das Gebet neue Zusam-
menhinge erkennt, ja: in dieser Zwiesprache kom-
men neue Impulse, neue Einsichten, neue Bilder
und Gedanken zustande, die vorher nie in dieser Art
erfahren worden sind. Wie in jedem echten Gespréach
mit einem lieben Menschen neue Einsichten eintreten
konnen, so geschieht es auch in dieser Form des Ge-
spriaches. Das Gebet ist also im eigentlichen Sinne
schopferisch, «kreativ», wie wir Modernen uns aus-
zudriicken pflegen. Der Mensch, der solches erfihrt,
fihlt sich dabei selber mitverwandelt, erneuert,
bereichert — und fasst dies in der Erfahrung neu ge-
schenkter Freiheit zusammen. Es ist eine Freiheit zu

neuer Entfaltung. Darin liegt wohl die tiefste Wir-
kung des Gebets. Hier hat wohl auch jenes Phéno-
men Platz, welches wir in der Fiirbitte erleben: Dass
wir durch das Gebet zur Neugestaltung der Bezie-
hung frei werden.

D

Ein so verstandenes Gebet ist aber seinerseits
wandlungsfahig. Es verdndert sich mit den Ver-
wandlungen des Menschen, die er aufgrund des an-
dauernden Entfaltungsprozesses macht. Darin liegt
begriindet, dass es auch gelernt werden kann. Hier
erst kann die Perspektive der Pddagogik einsetzen,
die eine Hinfiihrung zum Gebet sein will: Sie baut
auf die Hoffnung, dass sich das BetenkOnnen ver-
tieft, dass das Gebet des Menschen sich mit dem Ge-
samtgefiige der psychischen Ganzheit verbindet.

Wie jede Sache, die gelernt werden kann, muss auch
das Gebet gelibt werden. Oft scheint mir das Wesent-
liche in der Treue zu liegen, die wir einhalten, um
das Gebet zu iiben. Dann kann aber auch plotzlich
das Bediirfnis, eine Sehnsucht nach dieser Form der
Zwiesprache eintreten, und es wird uns allm#hlich
gelingen, im Ablauf des Alltags Sekunden einzu-
schalten, um kurz bei uns selbst zu sein. Das Gebet
bleibt dann nicht mehr gebunden an einen bestimm-
ten Ort, an eine bestimmte Form, sondern es ist
hereingenommen in den lebendigen Alltag. Unser
Leben selbst vermag in dieser Weise zum Gebet zu
werden.

Diplom in Heimerziehung

Sowohl im Friithjahr 1982 als auch im Herbst 1982
beginnen neue Kurse flir Bewerber(innen), die In-
teresse an der Arbeit mit Kindern, Jugendlichen und
jungen Erwachsenen haben.

Gesamte Ausbildungsdauer: 3'/2 Jahre.

Die praktische Ausbildung wird wahrend 6 Seme-
stern in der Arbeit mit Kindern und Jugend!ichen
in einem uns angeschlossenen Heim vermittelt. Im
gleichen Heim muss ein obligatorisches Vorprakti-
kum (mindestens 6 Monate) absolviert werden.

Die theoretische Ausbildung umfasst einen wochent-
lichen Unterrichtstag wahrend der 6 Praktikumsse-
mester, Seminarwochen und ein reines Theoriese-
mester.

Mindestalter:

Zurlickgelegtes 20. Altersjahr. Interessenten/Interes-
sentinnen flr Heime mit Jugendlichen und jungen
Erwachsenen sollten im allgemeinen mindestens 24
Jahre alt sein; auch altere Interessenten/Interes-
sentinnen sind sehr willkommen.

Fir die HERBSTKLASSE 1982 sind in verschiede-
nen Heimen noch Ausbildungsplatze frei. Auskiinfte
und Unterlagen lber Vorbildungsvarianten und uber
uns angeschlossene Praktikumsheime erhalten Sie
uber das

Sekretariat der Berufsbegleitenden Ausbildung

fir Heimerziehung (BAHEBA)

Ob. Rheinweg 95, 4058 Basel, Tel. 061 32 40 34

501



	Gebet und Menschsein
	Das Gebet aus theologischer Sicht
	Das Gebet in psychologischer Sicht


