Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 52 (1981)

Heft: 9

Artikel: Soziale Tatigkeiten : eine Berufung?
Autor: Abbt, Imelda

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-811849

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-811849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Soziale Tatigkeiten: Eine Berufung?
Von Dr. Imelda _A@bt, Leiterin des Kurswesens VSA *

Im Gegensatz zum heutigen «Job», der bloss als
Mittel zum Geldverdienen betrachtet wird, galt der
Beruf vor noch nicht allzulanger Zeit als etwas Per-
sonliches. Beruf wurde als Dienst gesehen. Gewiss,
auch der Beruf hatte einem die finanzielle Grund-
lage zu verschaffen, aber es klang noch anderes mit.
Neben dem Dienst hatte der Beruf etwas mit An-
lagen und Neigungen zu tun, die einem gegeben sind;
ferner mit den Pflichten, die einer erfiillen zu kon-
nen glaubte, und mit der Selbstverwirklichung in der
Arbeit, nach der jeder strebt.

Es war aber nicht so, dass man mit dem Marxismus
meinte, der Mensch finde in und durch die Arbeit,
und zwar durch sie allein, seine Vollendung, weil
durch das dialektische Ineinander von Mensch und
Natur, wie es in der Arbeit geschieht, die Grundlage
aller sozialen und geistigen Phédnomene und damit
der menschlichen Geschichte insgesamt entsteht.

Und doch war der Beruf in diesem Denken nicht das
‘Hochste, das einem Menschen zuteil werden konnte.
Hoher als der Beruf wurde die Berufung einge-
schitzt. Beruf hatte mit eigenen Fahigkeiten und
Erwartungen zu tun, Berufung hingegen mit einem
«Ruf». Der Mensch wurde zu etwas gerufen, nach-
dem er — nach Einschatzung seiner eigenen Krifte
— nicht ohne weiteres dringen durfte. Da trat ein
Hoheres an ihn heran, dem er nur glaubend und
vertrauend folgen konnte. Man sprach mit einer ge-
wissen Ehrfurcht davon, dass einer zu einem Amt
berufen, und mit uneingeschrinkter Ehrfurcht, dass
ein religioser Mensch zum Dienst am Allerhdchsten,
an Gott berufen worden sei.

Ich habe das Thema — «Soziale Tétigkeit: eine Be-
rufung?» — als Frage formuliert. Fiillt der sozial
tdtige Mensch einen Job aus, einen Beruf, oder folgt
er einer Berufung? Damit haben wir drei Moglich-
keiten genannt. Ich mochte zunéchst iiber die letzte
.Moglichkeit sprechen, die Berufung. Selbstverstdnd-
lich kann jeder sozial titige Mensch seine Arbeit als
Job verstehen und sie damit unter dem Maf3stab der
Effektivitit, des Nutzens, der daraus entsteht, sehen.
Ebenso klar ist, dass sie jemand als Beruf verstehen
kann. Dann wird er sich damit befassen miissen,
dass sich dieser Beruf in einem Stadium des funk-
tionalen und strukturellen Uebergangs befindet. Er
wird sich — notwendigerweise — mit dem Problem
der Professionalisierung herumschlagen miissen und
dem Suchen nach einer neuen Berufsidentitdt. Dies
soll aber hier nicht unser Thema sein. Dariiber wird
in letzter Zeit viel gesprochen und auch geschrieben.
Unsere Frage lautet: Ist es denkbar, dass eine so-
ziale Titigkeit mit Berufung zusammenhangt?

* Referat gehalten an der Jahrestagung des Schweizerischen Ver-
bandes von Fachleuten fiir Alkoholgefihrdeten- und Sucht-
krankenhilfe (VSFA) in Luzern.

Berufung

Berufung hat, wie gesagt, etwas mit einem Ruf zu
tun. Unsere Frage ist nun: Wer oder was kann einen
Ruf ergehen lassen? Da ist Gott der Rufende. Die
alttestamentlichen Propheten sind dafiir anschauliche
Beispiele. Der Prophet fiihlt sich durch seinen Gott
berufen, der ihm einen Auftrag gibt und ihn in Be-
schlag hilt, bis dieser Auftrag erfiillt ist. Deshalb
kann er nicht nach dem Munde der Grossen dieser
Welt sprechen. Er bleibt oft stumm, bis die Stunde
der Offenbarung schldgt. Sein Auftrag hat iibrigens
immer auch eine soziale Funktion, hat er doch Got-
tes Willen dem Volke kundzutun. In diesem Sinne
ist das Wort der Propheten ein religioses Wort, das
ein bestimmtes Verhaiten verlangt und somit auch
sittlich verstanden sein will. Es macht Politik und
bekommt eine geschichtliche Dimension.

So wird eine soziale Titigkeit heute wohl in den
wenigsten Fillen verstanden. Es mag Ausnahmen
geben, wie etwa die Mutter Theresa in Kalkutta, die
sich seit Jahren der auf den Strassen Sterbenden an-
nimmt. Weder steht soziale Titigkeit heute einfach
im Dienste der Religion (Kirchen), noch fiihlen sich
die sozial Tatigen in der Regel von Gott dazu be-
rufen. Und dennoch kann sich jemand innerlich zu
sozialer Tétigkeit, auf welchem Gebiet auch immer,
gedringt fithlen. Wie das? Kann etwa eine Institution
dieses Driangen bewirken? Es wiirde wohl erstaunen,
wenn man davon spridche, dass ein sozial tétiger
Mensch zum Beispiel von einem Heim eine Berufung
erhalten habe. Es wire doch etwas zu hoch gegrif-
fen, hier von einer Berufung zu sprechen. Was ist es
dann aber, das den Menschen dringt und ruft, wenn
es weder eine Institution noch Gott ist?

Fragen wir nach diesem Drédngen, dann fragen wir
nach dem Menschen, nach uns selbst, die wir dieses
Drangen erfahren. Dabei kdnnen wir uns nicht wie
einem Objekt zuschauen, das man aus allgemeinen
Gesetzen erkldrt. Wir konnen dieses Drangen nicht
wissenschaftlich-objektiv aufklaren und es so auf Di-
stanz zu uns bringen, es verfligbar machen. Wir sind
ja beim Aufklédren selber mit dabei, und zwar enga-
giert. Das genannte Dridngen ist uns nichts Gleich-
giiltiges oder gar Fremdes. Es ist iiberantwortet; wir
haben mit ihm zu leben. Mit anderen Worten: In
diesem Dridngen begegnen wir uns selber. Wir be-
gegnen uns als Person. Was heisst das?

Person-Sein
Wenn wir uns fragen: Was ist der Mensch, dass wir
ihn Person nennen?, konnen wir antworten: Person-
Sein bedeutet uns das und das. Eine Person, die wir

damit zu bestimmen versuchen, kann sich jedoch fra-

381



gen: Bin ich das wirklich, was die andern bestim-
men? Dadurch, dass der Mensch nachdenklich fra-
gen kann, zeigt sich etwas Wichtiges fiir uns. Die
Person selber stellt sich ndmlich der Bestimmung als
Person gegeniiber. Sie frigt (aktiv) nach dem, was
da iiber sie gesagt (passiv) wird; sie ist es, die dabei
nachdenklich (aktiv) wird. Mit anderen Worten: Als
Person stehe ich irgendwie iiber oder ausserhalb,
aber niemals einfach inner- oder unterhalb der Defi-
nition. Wenn eine Definition «Person» génzlich fas-
sen oder begreifen will, missgliickt das. Die Person
ist mit einer Definition niemals ganz umfasst, denn
sie steht, wenigstens teilweise, ausserhalb des Begrei-
fens. Sie ist immer mehr als das, was man {iber sie
sagt und sagen kann. Sie ist mit Begriffen nicht biin-
dig zu fassen.

Wohl konnen wir ganz verschiedene Aussagen iiber
den Menschen machen, die das Person-Sein erhel-
len; so zum Beispiel iiber den Charakter, iiber Inten-
tionen, Neigungen usw. In diesem Sinne kann ich
fragen: Wer bin ich? Was bin ich? Und wir kon-
nen auch mehr oder weniger sinnvolle Antworten
auf diese Fragen geben. Das wird denn auch immer
wieder versucht, wie uns die Geistesgeschichte zeigt.
Was ist den Antworten zu entnehmen? Dass ich
zwar all das begreifen kann, was iiber mich gesagt
wird; ich kann auch begreifen, was ich iiber mich
selber sage. Dennoch aber kann das Ich, das iiber all
das spricht, das Ich, das gegen etwas rebelliert oder
sich iiber etwas freut, nicht in den Griff bekommen
werden. Das heisst: Was iiber mich gedacht, gesagt,
was an mir gelobt und getadelt wird, was ich als
Fragender, ich als Denkender, ich als Rebellierender
bin, bleibt hinter dem zuriick. Das wirkt sich natiir-
lich auf alle menschlichen Bereiche aus. Gewiss kann
der Mensch zum Objekt von Ueberlegungen, von
Massnahmen, von Handlungen werden. Wir kénnen
einen Menschen also so und so einschitzen, zum
Sparen zwingen oder ihn in die Schule schicken usw.
Das geht aber im Grunde nur, bis der Mensch sich
zu iiberlegen beginnt: Was passiert da eigentlich mit
mir? Was wird mir da zugemutet? Und warum?
Dann kann er sich vielleicht entschliessen, sich ge-
gen etwas zu wehren: gegen die Einschitzung als
das und das; er kann «es ihnen zeigen», indem er
gerade nicht spart usw. Selbstverstdndlich kann er
sich auch fiigen, sich einverstanden erklaren und Er-
wartungen erfiillen. In jedem Fall aber iiberlegt sich
der Mensch dann etwas, er beginnt, sich selbstdndig
zu verhalten. Das zeigt wiederum, dass er im inner-
sten Kern des Person-Seins iiber dem steht, was ob-
jektiv fasslich und beeinflussbar ist.

Man kann dagegen einwenden, dass man den Men-
schen doch durch geeignete psychologische Mass-
nahmen oder Drogen verdndern kann. Das stimmt.
Der Arzt oder der Psychologe, der durch solche
Massnahmen das Verhalten des Menschen verdndert,
kann ihn in den Griff bekommen und ihn entspre-
chend beeinflussen. Doch handelt es sich nicht mehr
um eigentlich personales Verhalten, wenn der
Mensch nicht mehr tiberlegt und nicht mehr Stellung
nimmt. Man konnte eher sagen: «Es handelt, «es»
funktioniert im betreffenden Menschen. Das innerste
Ich ist nicht mehr im Spiel. So kann der Arzt oder

382

Psychologe eines Tages sehr iiberrascht sein, wenn
der Partner zu fragen beginnt: Was passiert da
eigentlich mit mir? Dann wird das Ich dem Du des
andern wieder entgegengesetzt, dann kommt der in-
nerste Kern der Person wiederum ins Spiel, eigenes
Entscheiden setzt wieder ein. Das alles zeigt, dass
der Mensch in allen moglichen Zusammenhédngen
steht, dass er aber auch sein eigenes Ich mit ins Spiel
bringen kann, nein muss, wenn er sich, sein Person-
Sein, verwirklichen will.

Sich-Begegnen

Wenn aber mein eigenes Ich wie das Ich des Du in
seiner letzten Tiefe unzugdnglich ist, sind wir dann
nicht am Ende unserer Ueberlegungen? Konnen wir
nur staunend vor einem Geheimnis stehen, das in
unserem Leben doch nie aufgedeckt werden kann.
Heisst das fiir uns, dass es uns als Menschen nie
vergonnt ist, dieses Einmaligen und Einzigartigen,
das sich in allen Verwirklichungen eines Lebens
durchtrégt, ansichtig zu werden? Steht es tatsdchlich
so mit uns? Kann der Mensch sich nicht auch off-
nen, sich aussprechen, sich dadurch mehr und mehr
verwirklichen, ja geradezu iiber sich und seine All-
taglichkeit hinauswachsen und so sich und andern
«offenbar» werden? Doch! Und wer es je erfahren
hat, mochte es wohl niemals wieder missen: Es ge-
schieht, wenn das Ich einem Du begegnet. Darum
sehnen sich die Menschen, durch alle Generationen
hindurch, immer wieder nach einem echten Du, weil
sie nur so sich selber werden und die Tiefen ihres
Personseins ein Stiick weit kennenlernen konnen.

Ich-Werdung in der Du-Erfahrung braucht den an-
deren Menschen. Wir konnten gar nicht ohne andere
Menschen zum Menschen werden. Weil das eine
solche Selbstverstiandlichkeit ist, werden denn auch
Kiinstler, Philosophen, Theologen, Eltern, Erzieher
usw. nicht miide, immer wieder dariiber zu schrei-
ben, zu malen, zu dichten, zu reden. Man kann es
andern immer wieder erlebbar machen, und doch
nie lehren wie etwa das ABC. Liebende wissen es:
Man schenkt und empfingt es gegenseitig.

Das Verstehen des Du kann freilich geférdert und
entwickelt werden: im zwischenmenschlichen Um-
gang, in der Erziehung usw. Aber letztlich wird es
uns gegeben und kann nicht mehr erklart werden.
Wir kénnen des Du innewerden in der Begegnung.
Jedesmal, wenn ein Mensch einem anderen Men-
schen wirklich begegnet, geschieht etwas Einmaliges,
etwas Urspriingliches. Das heisst, dass der Zugang
zum innersten Kern des Personalen in der Begeg-
nung liegt. Echte Begegnung gelingt nicht immer.
Oft wird sie iiberspielt oder es wird sich gegenseitig
etwas vorgemacht. Ob zum Beispiel die Begegnungen
«auf hochster Ebene» immer schon echte Begegnun-
gen sind, darf gefragt werden, auch wenn Bruder-
kiisse hin- und hergehen und nachher Berichte iiber
die «Begegnung» die Zeitungen fiillen. Sich zu be-
gegnen hat viele Voraussetzungen. Neben den
psychologischen und soziologischen Bedingungen
mochte ich an eine unabdingbare Voraussetzung er-
innern, die in unserer Frage — nach dem Woher des



VSA-Arbeitstagung fiir Leiter und Mitarbeiter
» von Heimen fir erziehungsschwierige
Kinder und Jugendliche

Schuld und Gewalt

Dienstag, 22. September, bis Mittwoch, 23. September 1981, in der
Probstei Wislikofen (AG)
Leitung: Dr. Imelda Abbt

«Schuld und Gewalt» ist der Anfang eines flinfjahrigen Zyklus, der kreisférmig diesen brennenden Fra-
gen nachgehen soll. Im ersten Arbeitsseminar sollen Grundlagen zum Thema geschaffen werden, die es
ermoglichen, in spateren Seminarien eher Detailfragen anzugehen. Drei Referate aus verschiedenen
Blickrichtungen werden die «Orte» aufzeigen, wo «Schuld und Gewalt» in uns und in den andern be-
heimatet sind. Sie werden anhand von Thesen diskutiert und so vertieft werden kénnen.

PROGRAMM

Dienstag, 22. September 1981 Mittwoch, 23. September 1981

10.00 Uhr: Ero6ffnung 09.00 Uhr: Moraltheologische Ueberlegungen zu
Versuch einer Definition der folgenden Schuld und Gewalt.
Stichworter: Schuld, Freiheit, Zwang, Referat: Prof. DDr. F. Beutter, Luzern
ReCht, AUtOTitét, Gewalt. Gewalﬂosig' Verarbejtung des Referates

keit, Macht, Herrschaft.
12.00 Uhr: Mittagessen
14.00 Uhr: Grundsatzliche Uberlegungen zu Schuld

12.00 Uhr: Mittagessen
14.00 Uhr: Schuld und Gewalt aus der Sicht des

und Gewalt auf dem Hintergrund der Heimisiters.

Menschenrechte. Referat: Hans Berger, Aathal

Referat: Dr. I. Abbt Verarbeitung des Referates
20.00 Uhr: «Ein Abend in Wislikofen!» 17.00 Uhr: Schluss des Seminars
Tagungskosten: Fr. 180.— (inkl. Unterkunft und Verpflegung)

Fr. 150.— flr Teilnehmer aus VSA-Heimen

Anmeldung: Mdoglichst rasch an das Sekretariat VSA
Anmeldung
«Schuld und Gewalt» Moglichst rasch an das Sekretariat VSA, Seegarten-
Probstei Wislikofen strasse 2, 8008 Ziirich.
Name, Vorname Wohnadresse, Tel.

VSA-Mitgliedschaft des Heims
O Ja [ Nein

Arbeitsort

(Name des Heims)

Funktion

Unterschrift und Datum

383



Rufs bei einer sozialen Berufung — einen wesent-
lichen Punkt ausmacht. Sich-Begegnen kann, wie ge-
sagt, nicht erzwungen werden, und wird auch nicht
durch das blosse Zusammentreffen mit einer ande-
ren Person automatisch realisiert. Die Begegnung ist
Ereignis und harrt doch der Verwirklichung. Wenn
in der Begegnung sich das offenbart, was Mensch-
Sein im Letzten meint, dann dridngt etwas in uns zu
dessen Realisierung. Das Dridngen «iiberféllt» uns
gleichsam, und immer wieder. Es ldsst uns keine
Ruhe. Und dieses Dréangen richtet sich nicht nur auf
die Mittel, sondern vor allem auf den Zweck, ndm-
lich: aus dem Tiefsten zu leben. Die Mittel oder Vor-
aussetzungen konnen verschieden sein, das, worum
es geht, bleibt sich gleich: Es will Person-Sein ver-
wirklicht werden! Der Ort dazu ist vornehmlich die
Begegnung.

Doch kann uns dazu niemand zwingen. Wir kénnen
sehr wohl in blossen Niitzlichkeitserwdgungen ma-
chen. Wie weit wir, wenn das unsere grundsitzliche
Haltung ist, dann mehr und mehr eine Leere ver-
spiiren, bleibe dahingestellt. Doch zwingt uns nie-
mand und nichts, dem Drédngen, das ein Dréangen
aus unserem tiefsten Menschsein — Kant hétte darin
wohl ein Moment der praktischen Vernunft ausge-
macht — ist, unser Ohr zu leihen. Mit diesem So-
oder-anders-Konnen wird etwas sichtbar, das auch
mit unserem Mensch-Sein gegeben ist: Freiheit.

Freiheit

Schon die Tatsache, dass sich ein Drdngen meldet,
das verwirklicht werden will und soll, weist auf Frei-
heit hin. Denn was hitte Wollen und Sollen fiir
einen Sinn, wenn es sich nicht an Freiheit wendete?
Ein Sollen driickt ja eine Notwendigkeit des Tuns
aus, ohne jedoch die Verwirklichung zu erzwingen.
Anders gesagt: Es gibt kein wahres, das heisst ver-
niinftiges Tun, wo Freiheit iibergangen oder gar
missachtet wird.

Freiheit wird leicht missverstanden. Manche sagen
«frei» und meinen nur eine Loslosung von jeder
Bindung, jeder Verpflichtung, jeder Begrenzung.
Manche sagen «frei» und meinen damit, niemand
solle sie hindern, andere zu tibervorteilen, auszu-
niitzen, auf Kosten anderer leben zu konnen. ‘Aber
nicht so mochte ich «Freiheit» verstanden haben.
Im Grunde wissen wir (praktische Vernunft), dass es
bei der Verwirklichung von Freiheit nie bloss um
meine Freiheit geht oder um die Freiheit einer klei-
nen Gruppe. Es geht um meine, um deine, um seine,
um unserer aller Freiheit. Die eigene Freiheit muss
ich frei so beschranken, dass die Freiheit des (der)
anderen neben meiner Freiheit bestehen kann. Das
ist die Grundlage jeder echten Begegnung. Nur da,
wo ich den andern Du sein lasse und er mich Ich
sein lasst, indem jeder seine Freiheit frei beschréankt,
kann sich echte Begegnung ereignen, ist die Grund-
lage fiir echte Begegnung geschaffen.

Begegnung ist in diesem Sinne ein freies Sich-Einlas-
sen auf das Du, das letztlich mich als Person und
nicht nur als irgendein Mittel zum Zweck meint. In

384

einer solchen Begegnung wird offenbar, dass der
Mensch in sich selber einen Lebenssinn hat und nie-
mals nur voriibergehend zu irgendwelcher Befriedi-
gung gebraucht werden mochte und auch nicht darf.
Das, was ich bin, wird mir eben darin offenbar. Im
andern erfahre ich mein Spiegelbild. Und deshalb
macht mich mein Mich-Einlassen auf das Du ihm
gegeniiber verantwortlich. Wo dieses gegenseitige
Sich-Begegnen stattfindet, haben wir Wort und Ant-
wort. Ich begegne heisst immer auch schon: ich ant-
worte. In der Begegnung stehe ich im Anrufe des
Du, und wenn ich mich darauf einlasse, stehe ich in
der Verantwortung. Dieses gegenseitige Fiireinander-
verantwortlich-Werden wird unter anderem im Re-
den spiirbar. Was der Mensch spricht, legt ihn vor
sich und vor den andern fest. Er kann nicht ohne
weiteres bei anderer Gelegenheit etwas anderes sa-
gen und dazu erkliren: Was kiimmert mich mein
dummes Geschwitz von gestern? Wenn ich dem Du
gegeniiber verantwortlich werde, heisst das auch,
dass ich ihm gegeniiber schuldig werden kann. Ver-
antwortung und Schuldig-Werden haben im gegen-
seitigen Sich-Begegnen ihren Offenbarungsort.

Treue

Noch etwas zeigt, dass fiir uns Entscheidendes in
der Begegnung liegt. Fiir Menschen, die als Ich und
Du einander begegnet sind, ist etwas Neues gewor-
den. Alles um sie herum lebt nun aus der Freude
der Begegnung, aus dem Schmerz des Zerwiirfnisses
usw. Die Welt sieht anders aus als vorher. Mit an-
deren Worten: Die Welt ist vom Wesen der Begeg-
nung umfangen; sie steht ganz in ihrem Horizont,
in ihrem Licht oder in ihrem Schatten. Die Welt wird
in einem neuen Licht gesehen bzw. «es fillt eine
Welt zusammen». Die Begegnung zwischen Ich und
Du ermoglicht in ihren tiefsten Dimensionen unbe-
dingte Treue, iiber alle moglichen Wechselfille hin-
weg. Dann erst erreicht sie tibrigens ihre Vollendung.
Es tritt ihre «ewige» Dimension zutage.

Diese «ewige» Dimension zeigt gleichsam eine Innen-
seite menschlicher Existenz. Was sich in dieser Tiefe
des gegenseitigen Sich-Begegnens ereignet, ist iiber
die Wechselfille des Alltags erhoben. Es ist durch
sie auch nicht ausloschbar. Aus ihm erwidchst Ver-
antwortung sich selber und dem (den) andern ge-
geniiber. Wird diese nicht wahrgenommen, dann
wird der Mensch sich selber untreu, ja schuldig.
Anderseits kann solche Treue von keinem Gesetz
aufgezwungen werden, ist ihr «Ort» doch die Tiefe
menschlicher Existenz. Wo es eine Tiefe gibt, muss
es freilich auch eine Oberfliche geben. Hier kann,
ja muss unter Umstdnden etwas Bestimmtes gefor-
dert werden. Wenn der Mensch einer solchen For-
derung nicht nachkommt, muss er eventuell bestraft
werden.

Konsequenzen

Was haben wir mit diesen Ueberlegungen fiir unser
Thema gewonnen? Wir sind davon ausgegangen,
dass soziale Tatigkeit sowohl als Job als auch als
Beruf betrachtet werden kann, und haben uns ge-



fragt, ob es wohl auch so etwas wie eine Berufung
dazu gebe. Berufung, so haben wir gesehen, schliesst
einen «Ruf» ein. Die Frage, woher denn ein solcher
ergehen konnte, hat uns zu uns selber gefiihrt. Es
gibt ndmlich unter Umstdnden ein Dréngen, ein
Sollen, ein Miissen oder gar ein Nichs-mehr-anderes-
Wollen in uns. Wir haben gesehen, dass das mit un-
serem Mensch-Sein zusammenhédngt und vor allem
in zwischenmenschlicher Begegnung aufbricht. Wir
haben aber auch gesehen, dass Sich-Begegnen im-
mer ein freiheitliches Auf-den-andern-Menschen-
Eingehen ist, dass also mit andern Worten niemand
zur Begegnung gezwungen werden kann. Eine eigent-
liche Begegnung — in der wirklich auch Tieferes
aufbricht — kann nicht erzwungen werden. Lisst
sich der Mensch darauf ein, weiss er sich verant-
wortlich fiir sich und den andern. Dabei erfdhrt er
Gliick oder Scheitern. Treue ldsst etwas «Ewiges»
und Letzt-Giiltiges in unserem Person-Sein zutage-
treten. Aus all dem ergeben sich fiir unser Thema
zum Beispiel folgende Konsequenzen:

a) Niemand kann gezwungen, niemand aber auch
gehindert werden, eine Téatigkeit als «Berufung» zu
erleben. Wie erwihnt, gehort bei «Berufung» mehr
dazu, als dies bei einem Job oder Beruf der Fall ist.
Zwar gelten beim Job, wie auch beim Beruf und der
Berufung, die Gesetze der Zwischenmenschlichkeit,
mit ihren Rechten und Pflichten. Es gilt fiir alle drei,
die Arbeit gut zu verrichten, sich Fachkenntnisse
anzueignen, Weiterbildung zu betreiben usw. usw.
Bei der Berufung kommt hingegen etwas dazu, das
nicht gefordert werden kann, eben dieser Ruf, dem
in Freiheit zu entsprechen ist. Die Arbeit wird dann
aus einer anderen Dimension heraus getan: aus der
Dimension der Liebe. Warum der eine so etwas un-
moglich, wenn nicht gar licherlich findet, ein anderer
aber spiirt, dass ihm nur dann die Arbeit auch Er-
flillung bedeutet, ist eine Frage, die nicht beantwor-
tet werden kann. Es ist etwas Unverfiigbares. Es
kann deswegen nicht als Bedingung zu sozialer Tia-
tigkeit gefordert werden, auch wenn man vielleicht
jedem sozial Tédtigen diese Dimension wiinschen
mochte.

b) Wenn auch dieses «Mehr» (Liebe) zu einer be-
stimmten sozialen Titigkeit nicht gefordert werden
kann und darf, so geht doch der Ruf zur Personwer-
dung an uns alle. Weil «Person» vorziiglich in der
Begegnung offenbar und erfahrbar wird, kann so-
ziale Tatigkeit ein privilegierter Ort personlicher
Selbstverwirklichung sein. Der sozial titige Mensch
hat es stets mit anderen Menschen zu tun. Er ist
damit auch als Mensch gefordert. Er muss Sinn ha-
ben fiir Begegnung. Nur so kann er den anderen
verstehen, sich ihm oOffnen, mit ihm gemeinsame
Wege und Mittel suchen usw. Damit ist gesagt, dass
es nie nur darum gehen kann, sich selbst zu ver-
wirklichen. Streichen wir aber das «Nur», dann ist
dagegen nichts einzuwenden, im Gegenteil. Es gibt
wohl keine vollkommenere Begegnung, als wo beide
in ihr und durch sie auch zu sich selbst finden. Ist
Hilfe, Unterstiitzung usw. davon getragen, kommt
sie erst richtig an. Nur eben, Selbstverwirklichung
darf nicht auf Kosten des andern geschehen. Wenn
aber das Wohl des andern mich bewegt, so ist so-

Im Herbst erscheint

Heimverzeichnis 1981

Im kommenden Herbst erscheint im VSA-Verlag das
Verzeichnis der Heime flir erziehungsschwierige
Kinder und Jugendliche in der deutschsprachigen
Schweiz — kurz Heimverzeichnis genannt — in
zweiter Auflage.

Es handelt sich um die voéllige Neubearbeitung der
im Sommer 1979 erschienenen ersten Auflage, die
vergriffen ist. Am Zustandekommen ist das Pad-
agogische Institut der Universitat Ziirich, Fachbe-
reich Sozialpaddagogik, und der Schweizerische
Verband flr erziehungsschwierige Kinder und Ju-
gendliche (SVE) mitbeteiligt. Das Verzeichnis be-
ricksichtigt den derzeitigen Entwicklungsstand. Die
Angaben, die es enthalt, stiitzen sich auf das Ergeb-
nis einer bei den Heimen durchgefiihrten neuen
Erhebung.

Systematik und Format (A 5) des leicht erweiterten
Verzeichnisses wurden beibehalten. Dank dem Lose-
blatt-System und dem Register sind die nach Kan-
tonen geordneten Heime einzeln leicht auffindbar.
Flr jedes Heim sind Trdger, Aufsichtsstelle, Leitung,
Platzzahl, Aufnahmekriterien, Organisatorische Glie-
derung, padagogisches Konzept und Schulungsmdog-
lichkeiten angegeben. Die Angaben zu den in al-
phabetischer Reihenfolge eingereihten Heimen er-
moglichen dem Benlitzer des Verzeichnisses einen
raschen Ueberblick.

Das neue, vollstandige Verzeichnis mit gelbem Ein-
band, Register und Inhalt kann zum Preis von
Fr. 40.— (exkl. Versandspesen) beim Sekretariat
VSA bestellt werden. Fiir die Besitzer der ersten
Auflage des Verzeichnisses von 1979 sind die neu-
bearbeiteten Blatter aber auch ohne Einband und
Register zum Preis von Fr. 30.— bandiert (exkl.
Versandspesen) erhaltlich.

Bestellschein

Wir bestellen hiermit

Expl. des Heimverzeichnisses 81 mit Einband
und Register zum Preis von Fr. 40.— (exkl.
Versandspesen).

Expl. des Heimverzeichnisses 81 ohne Ein-
band und Register, bandiert, zum Preis von
Fr. 30.— (exkl. Versandspesen).

Name, Vorname

Adresse, PLZ, Ort

Bitte einsenden an Sekretariat VSA, Seegartenstr. 2,
8008 Zirich.




ziale Titigkeit tatsdchlich ein vorziiglicher Ort, wo
Berufung, zum Mensch-Sein bzw. Mensch-Werden
namlich, gelebt wird.

¢) Herrschende Meinungen iiber den Wert des Sozia-
len konnen die Berufung zur sozialen Titigkeit be-
einflussen. Zwar ist, wie wir darlegten, Personwer-
dung eine Forderung der menschlichen Konstitution
(Kant: Vernunft). Aber weder geschieht sie auto-
matisch, noch ist sie nach Belieben machbar. Da-
zwischen steht die Freiheit, die sich auf den Ruf
einlassen kann oder auch nicht, je nachdem, sofern
sie ihn vernimmt. Freiheit ist aber auch noch von
anderen Faktoren beeinflusst. Sie findet sich immer
in bestimmter geschichtlicher Situation; und diese ist
auch durch allgemeine Auffassungen, Werturteile
usw. geprigt. In den letzten Jahren wurde zum Bei-
spiel dem Sich-Begegnen vermehrte Wehrhaftigkeit
zuerkannt. Die Griinde dafiir sind vielféltig und kon-
nen hier nicht aufgezeigt werden. Aehnliches gilt
auch fiir die soziale Frage. In den vergangenen Jahr-
zehnten wurde zum Teil grosser Wert auf das Soziale
gelegt. Das fiihrte zur Schaffung der heutigen sozia-
len Berufe. Das aber ist wiederum ein Ermog-
lichungsgrund, in sozialer Téatigkeit den Ruf zur

Lesezeichen

Geduld ist die Tugend, die auf die verwandelnde
Macht der Zeit setzt. Joachim Giinther

Der Wahrsager kennt sein eigenes Schicksal nicht.
Japan. Sprichwort

Wenn zwei einander nicht verstehen, liegt die Ver-
mutung nahe, dass sie Kommunikationstheorie stu-
diert haben. Hellmut Walters

Dumme Gedanken hat jeder — aber der Weise ver-
schweigt sie. Wilhelm Busch

Wir lieben die Menschen, die frisch heraussagen, was
sie denken, vorausgesetzt, sie denken wie wir.
Mark Twain

Wo alle dasselbe sagen, sagt man nicht viel.
Robert Schaller

Der Wert eines Menschen héngt von der Zahl der
Dinge ab, fiir die er sich schidmt. G. B. Shaw

Wo man am gescheitesten zu sein glaubt, kommt am
ehesten der Esel zum Vorschein. Gottfried Keller

Es gibt Zeiten, wo die Umstdnde die Wesentlichkei-
ten fressen. Ernst Barlach

Es glaubt’s kein Mensch, was der Mensch alles
braucht, bis er halbwegs einem Menschen gleichsieht.
Kurt Tucholsky

Der Erfolg ist der Gotze unserer Epoche.
Friedrich Sieburg

Unklarheit und Gewalt ergidnzen einander. Sie pas-
sen zusammen. Klaus Mann

386

Person-Werdung zu vernehmen, das heisst sich auch
zu sozialer Titigkeit berufen zu fithlen. Freilich
bleibt der Ruf unverfiigbar. Herrschende Meinungen
kénnen ihn nicht ergehen lassen. Sie konnen aber
doch gleichsam den Boden bereiten, so dass er nicht
unter «Dornen und Disteln» ersticken muss.

d) Eine Berufung zu sozialer Titigkeit schliesst reli-
giose Griinde nicht aus. Religion steht nicht in Kon-
kurrenz zur beschriebenen Berufung, sondern lédsst
Berufung noch in einem neuen Licht erscheinen. Die
anthropologisch-verniinftige =~ Erhellung  derselben
hatte auf die Unverfiigbarkeit des Rufs zu verweisen.
Damit musste auch ein Moment des Glaubens und
Vertrauens — dass es trotz allem gut und richtig ist,
dem Ruf zu folgen! — mit Leben aus Berufung ver-
bunden werden. Kann bei diesem Glauben und Ver-
trauen noch nach Sinn gefragt werden? Die Antwort
des Religiosen ist «ja». Es gibt einen letzten Sinn
in allem Streben, in allem Leiden, in allem Tun. Das
hat mit einer Realitdt zu tun, die wir «Gott» nen-
nen. Und so konnte ich zu Beginn des Referates dar-
auf verweisen, dass man im religiosen Bereich keine
Miihe hat, von Berufung zu sprechen. Es ist Gott,
der ruft: durch die Zeitumstinde und -erfordernisse,
durch das Gewissen, durch die Not eines Menschen,
die uns riihrt. Einer Berufung zu folgen heisst dem
von Gott bestimmten personlichen Lebenssinn zu fol-
gen. Es kann sein, dass dieser in sozialer Tétigkeit
besteht. Solche Menschen werden sich selbstver-
standlich verniinftigen Forderungen — Ausbildung,
Berufskenntnisse aller Art usw. — unterziehen. Sie
fiihlen sich jedoch getragen von einem Mehr, das
nicht nur Liebe als Grundhaltung bejahen ldsst, son-
dern auch die Gewissheit verschafft, dass das letzter
und tiefster Sinn einer menschlichen Tétigkeit iiber-
haupt ist.

e) Aber — so werden Sie vielleicht sagen —, das ist
doch nur eine kleine Elite, die eine solche Berufung
erfahrt. Ist so etwas nicht sogar bedriickend fiir die
zahlreichen sozial tdtigen Menschen, die sich an kei-
nen Ruf erinnern konnen? Aechnliches gilt auch fiir
die vielen, die ihre soziale Tétigkeit unter dem Vor-
zeichen einer Berufung begonnen haben und im
Laufe der Jahre vom anfanglichen Elan nicht mehr
oder nur noch ganz selten etwas spiiren. Misserfolg,
Enttduschungen usw. haben Energie und Krifte weit-
gehend aufgebraucht. An die Stelle der Berufungs-
Begeisterung ist Resignation getreten. Aber es zeigt
sich doch gerade dann, dass etwas Tieferes vorliegt,
wenn jemand trotzdem pflichtbewusst und treu sei-
ner Arbeit nachgeht. Man kann seinen Beruf durch-
halten, weil die Arbeit letztlich auf «Berufung» zu-
riickgeht. Treue im Beruf lebt ja nicht primédr von
Hochgefiihlen und spiirbarem Ankommen beim an-
dern. Ein solches Treu-im-Beruf-Stehen nimmt letzt-
lich die Kraft aus dem Ruf, der in der Berufung an
uns geht, Person zu werden.

So bewahrt der «Beruf aus Berufung» davor, dass
unsere Arbeit zum blossen Job wird und damit we-
nig oder nichts zur Sinnerfahrung in der sozialen
Welt beitrdgt. Die Treue «trotzdem» verweist wie-
derum auf die ewige Dimension des Berufes aus Be-
rufung.



	Soziale Tätigkeiten : eine Berufung?

