
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 52 (1981)

Heft: 9

Artikel: Soziale Tätigkeiten : eine Berufung?

Autor: Abbt, Imelda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811849

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Soziale Tätigkeiten: Eine Berufung?
Von Dr. Imelda Abbt, Leiterin des Kurswesens VSA *

Im Gegensatz zum heutigen «Job», der bloss als
Mittel zum Geldverdienen betrachtet wird, galt der
Beruf vor noch nicht allzulanger Zeit als etwas
Persönliches. Beruf wurde als Dienst gesehen. Gewiss,
auch der Beruf hatte einem die finanzielle Grundlage

zu verschaffen, aber es klang noch anderes mit.
Neben dem Dienst hatte der Beruf etwas mit
Anlagen und Neigungen zu tun, die einem gegeben sind;
ferner mit den Pflichten, die einer erfüllen zu können

glaubte, und mit der Selbstverwirklichung in der
Arbeit, nach der jeder strebt.

Es war aber nicht so, dass man mit dem Marxismus
meinte, der Mensch finde in und durch die Arbeit,
und zwar durch sie allein, seine Vollendung, weil
durch das dialektische Ineinander von Mensch und
Natur, wie es in der Arbeit geschieht, die Grundlage
aller sozialen und geistigen Phänomene und damit
der menschlichen Geschichte insgesamt entsteht.

Und doch war der Beruf in diesem Denken nicht das

Höchste, das einem Menschen zuteil werden konnte.
Höher als der Beruf wurde die Berufung
eingeschätzt. Beruf hatte mit eigenen Fähigkeiten und
Erwartungen zu tun, Berufung hingegen mit einem
«Ruf». Der Mensch wurde zu etwas gerufen, nachdem

er — nach Einschätzung seiner eigenen Kräfte
— nicht ohne weiteres drängen durfte. Da trat ein
Höheres an ihn heran, dem er nur glaubend und
vertrauend folgen konnte. Man sprach mit einer
gewissen Ehrfurcht davon, dass einer zu einem Amt
berufen, und mit uneingeschränkter Ehrfurcht, dass
ein religiöser Mensch zum Dienst am Allerhöchsten,
an Gott berufen worden sei.

Ich habe das Thema — «Soziale Tätigkeit: eine
Berufung?» — als Frage formuliert. Füllt der sozial
tätige Mensch einen Job aus, einen Beruf, oder folgt
er einer Berufung? Damit haben wir drei Möglichkeiten

genannt. Ich möchte zunächst über die letzte
Möglichkeit sprechen, die Berufung. Selbstverständlich

kann jeder sozial tätige Mensch seine Arbeit als
Job verstehen und sie damit unter dem Maßstab der
Effektivität, des Nutzens, der daraus entsteht, sehen.
Ebenso klar ist, dass sie jemand als Beruf verstehen
kann. Dann wird er sich damit befassen müssen,
dass sich dieser Beruf in einem Stadium des
funktionalen und strukturellen Uebergangs befindet. Er
wird sich —• notwendigerweise — mit dem Problem
der Professionalisierung herumschlagen müssen und
dem Suchen nach einer neuen Berufsidentität. Dies
soll aber hier nicht unser Thema sein. Darüber wird
in letzter Zeit viel gesprochen und auch geschrieben.
Unsere Frage lautet: Ist es denkbar, dass eine
soziale Tätigkeit mit Berufung zusammenhängt?

* Referat gehalten an der Jahrestagung des Schweizerischen
Verbandes von Fachleuten für Alkoholgefährdeten- und
Suchtkrankenhilfe (VSFA) in Luzern.

Berufung

Berufung hat, wie gesagt, etwas mit einem Ruf zu
tun. Unsere Frage ist nun: Wer oder was kann einen
Ruf ergehen lassen? Da ist Gott der Rufende. Die
alttestamentlichen Propheten sind dafür anschauliche
Beispiele. Der Prophet fühlt sich durch seinen Gott
berufen, der ihm einen Auftrag gibt und ihn in
Beschlag hält, bis dieser Auftrag erfüllt ist. Deshalb
kann er nicht nach dem Munde der Grossen dieser
Welt sprechen. Er bleibt oft stumm, bis die Stunde
der Offenbarung schlägt. Sein Auftrag hat übrigens
immer auch eine soziale Funktion, hat er doch Gottes

Willen dem Volke kundzutun. In diesem Sinne
ist das Wort der Propheten ein religiöses Wort, das
ein bestimmtes Verhalten verlangt und somit auch
sittlich verstanden sein will. Es macht Politik und
bekommt eine geschichtliche Dimension.

So wird eine soziale Tätigkeit heute wohl in den
wenigsten Fällen verstanden. Es mag Ausnahmen
geben, wie etwa die Mutter Theresa in Kalkutta, die
sich seit Jahren der auf den Strassen Sterbenden
annimmt. Weder steht soziale Tätigkeit heute einfach
im Dienste der Religion (Kirchen), noch fühlen sich
die sozial Tätigen in der Regel von Gott dazu
berufen. Und dennoch kann sich jemand innerlich zu
sozialer Tätigkeit, auf welchem Gebiet auch immer,
gedrängt fühlen. Wie das? Kann etwa eine Institution
dieses Drängen bewirken? Es würde wohl erstaunen,
wenn man davon spräche, dass ein sozial tätiger
Mensch zum Beispiel von einem Heim eine Berufung
erhalten habe. Es wäre doch etwas zu hoch gegriffen,

hier von einer Berufung zu sprechen. Was ist es
dann aber, das den Menschen drängt und ruft, wenn
es weder eine Institution noch Gott ist?

Fragen wir nach diesem Drängen, dann fragen wir
nach dem Menschen, nach uns selbst, die wir dieses
Drängen erfahren. Dabei können wir uns nicht wie
einem Objekt zuschauen, das man aus allgemeinen
Gesetzen erklärt. Wir können dieses Drängen nicht
wissenschaftlich-objektiv aufklären und es so auf
Distanz zu uns bringen, es verfügbar machen. Wir sind
ja beim Aufklären selber mit dabei, und zwar engagiert.

Das genannte Drängen ist uns nichts
Gleichgültiges oder gar Fremdes. Es ist überantwortet; wir
haben mit ihm zu leben. Mit anderen Worten: In
diesem Drängen begegnen wir uns selber. Wir
begegnen uns als Person. Was heisst das?

Person-Sein

Wenn wir uns fragen: Was ist der Mensch, dass wir
ihn Person nennen?, können wir antworten: Person-
Sein bedeutet uns das und das. Eine Person, die wir
damit zu bestimmen versuchen, kann sich jedoch fra-

38t



gen: Bin ich das wirklich, was die andern bestimmen?

Dadurch, dass der Mensch nachdenklich fragen

kann, zeigt sich etwas Wichtiges für uns. Die
Person selber stellt sich nämlich der Bestimmung als
Person gegenüber. Sie frägt (aktiv) nach dem, was
da über sie gesagt (passiv) wird; sie ist es, die dabei
nachdenklich (aktiv) wird. Mit anderen Worten: Als
Person stehe ich irgendwie über oder ausserhalb,
aber niemals einfach inner- oder unterhalb der
Definition. Wenn eine Definition «Person» gänzlich fassen

oder begreifen will, missglückt das. Die Person
ist mit einer Definition niemals ganz umfasst, denn
sie steht, wenigstens teilweise, ausserhalb des Begrei-
fens. Sie ist immer mehr als das, was man über sie

sagt und sagen kann. Sie ist mit Begriffen nicht bündig

zu fassen.

Wohl können wir ganz verschiedene Aussagen über
den Menschen machen, die das Person-Sein erhellen;

so zum Beispiel über den Charakter, über
Intentionen, Neigungen usw. In diesem Sinne kann ich
fragen: Wer bin ich? Was bin ich? Und wir können

auch mehr oder weniger sinnvolle Antworten
auf diese Fragen geben. Das wird denn auch immer
wieder versucht, wie uns die Geistesgeschichte zeigt.
Was ist den Antworten zu entnehmen? Dass ich
zwar all das begreifen kann, was über mich gesagt
wird; ich kann auch begreifen, was ich über mich
selber sage. Dennoch aber kann das Ich, das über all
das spricht, das Ich, das gegen etwas rebelliert oder
sich über etwas freut, nicht in den Griff bekommen
werden. Das heisst: Was über mich gedacht, gesagt,
was an mir gelobt und getadelt wird, was ich als

Fragender, ich als Denkender, ich als Rebellierender
bin, bleibt hinter dem zurück. Das wirkt sich natürlich

auf alle menschlichen Bereiche aus. Gewiss kann
der Mensch zum Objekt von Ueberlegungen, von
Massnahmen, von Handlungen werden. Wir können
einen Menschen also so und so einschätzen, zum
Sparen zwingen oder ihn in die Schule schicken usw.
Das geht aber im Grunde nur, bis der Mensch sich
zu überlegen beginnt: Was passiert da eigentlich mit
mir? Was wird mir da zugemutet? Und warum?
Dann kann er sich vielleicht entschliessen, sich
gegen etwas zu wehren: gegen die Einschätzung als
das und das; er kann «es ihnen zeigen», indem er
gerade nicht spart usw. Selbstverständlich kann er
sich auch fügen, sich einverstanden erklären und
Erwartungen erfüllen. In jedem Fall aber überlegt sich
der Mensch dann etwas, er beginnt, sich selbständig
zu verhalten. Das zeigt wiederum, dass er im innersten

Kern des Person-Seins über dem steht, was
objektiv fasslich und beeinflussbar ist.

Man kann dagegen einwenden, dass man den
Menschen doch durch geeignete psychologische
Massnahmen oder Drogen verändern kann. Das stimmt.
Der Arzt oder der Psychologe, der durch solche
Massnahmen das Verhalten des Menschen verändert,
kann ihn in den Griff bekommen und ihn entsprechend

beeinflussen. Doch handelt es sich nicht mehr
um eigentlich personales Verhalten, wenn der
Mensch nicht mehr überlegt und nicht mehr Stellung
nimmt. Man könnte eher sagen: «Es handelt, «es»
funktioniert im betreffenden Menschen. Das innerste
Ich ist nicht mehr im Spiel. So kann der Arzt oder

Psychologe eines Tages sehr überrascht sein, wenn
der Partner zu fragen beginnt: Was passiert da
eigentlich mit mir? Dann wird das Ich dem Du des
andern wieder entgegengesetzt, dann kommt der
innerste Kern der Person wiederum ins Spiel, eigenes
Entscheiden setzt wieder ein. Das alles zeigt, dass
der Mensch in allen möglichen Zusammenhängen
steht, dass er aber auch sein eigenes Ich mit ins Spiel
bringen kann, nein muss, wenn er sich, sein Person-
Sein, verwirklichen will.

Sich-Begegnen

Wenn aber mein eigenes Ich wie das Ich des Du in
seiner letzten Tiefe unzugänglich ist, sind wir dann
nicht am Ende unserer Ueberlegungen? Können wir
nur staunend vor einem Geheimnis stehen, das in
unserem Leben doch nie aufgedeckt werden kann.
Heisst das für uns, dass es uns als Menschen nie
vergönnt ist, dieses Einmaligen und Einzigartigen,
das sich in allen Verwirklichungen eines Lebens
durchträgt, ansichtig zu werden? Steht es tatsächlich
so mit uns? Kann der Mensch sich nicht auch
öffnen, sich aussprechen, sich dadurch mehr und mehr
verwirklichen, ja geradezu über sich und seine
Alltäglichkeit hinauswachsen und so sich und andern
«offenbar» werden? Doch! Und wer es je erfahren
hat, möchte es wohl niemals wieder missen: Es
geschieht, wenn das Ich einem Du begegnet. Darum
sehnen sich die Menschen, durch alle Generationen
hindurch, immer wieder nach einem echten Du, weil
sie nur so sich selber werden und die Tiefen ihres
Personseins ein Stück weit kennenlernen können.

Ich-Werdung in der Du-Erfahrang braucht den
anderen Menschen. Wir könnten gar nicht ohne andere
Menschen zum Menschen werden. Weil das eine
solche Selbstverständlichkeit ist, werden denn auch
Künstler, Philosophen, Theologen, Eltern, Erzieher
usw. nicht müde, immer wieder darüber zu schreiben,

zü malen, zu dichten, zu reden. Man kann es
andern immer wieder erlebbar machen, und doch
nie lehren wie etwa das ABC. Liebende wissen es:
Man schenkt und empfängt es gegenseitig.

Das Verstehen des Du kann freilich gefördert und
entwickelt werden: im zwischenmenschlichen
Umgang, in der Erziehung usw. Aber letztlich wird es

uns gegeben und kann nicht mehr erklärt werden.
Wir können des Du innewerden in der Begegnung.
Jedesmal, wenn ein Mensch einem anderen
Menschen wirklich begegnet, geschieht etwas Einmaliges,
etwas Ursprüngliches. Das heisst, dass der Zugang
zum innersten Kern des Personalen in der Begegnung

liegt. Echte Begegnung gelingt nicht immer.
Oft wird sie überspielt oder es wird sich gegenseitig
etwas vorgemacht. Ob zum Beispiel die Begegnungen
«auf höchster Ebene» immer schon echte Begegnungen

sind, darf gefragt werden, auch wenn Bruderküsse

hin- und hergehen und nachher Berichte über
die «Begegnung» die Zeitungen füllen. Sich zu
begegnen hat viele Voraussetzungen. Neben den
psychologischen und soziologischen Bedingungen
möchte ich an eine unabdingbare Voraussetzung
erinnern, die in unserer Frage — nach dem Woher des

382



VSA-Arbeitstagung für Leiter und Mitarbeiter
von Heimen für erziehungsschwierige
Kinder und Jugendliche

Schuld und Gewalt
Dienstag, 22. September, bis Mittwoch, 23. September 1981, in der
Probstei Wislikofen (AG)

Leitung: Dr. Imelda Abbt

«Schuld und Gewalt» ist der Anfang eines fünfjährigen Zyklus, der kreisförmig diesen brennenden Fragen

nachgehen soll. Im ersten Arbeitsseminar sollen Grundlagen zum Thema geschaffen werden, die es
ermöglichen, in späteren Seminarien eher Detailfragen anzugehen. Drei Referate aus verschiedenen
Blickrichtungen werden die «Orte» aufzeigen, wo «Schuld und Gewalt» in uns und in den andern
beheimatet sind. Sie werden anhand von Thesen diskutiert und so vertieft werden können.

PROGRAMM

Dienstag, 22. September 1981

10.00 Uhr: Eröffnung
Versuch einer Definition der folgenden
Stichwörter: Schuld, Freiheit, Zwang,
Recht, Autorität, Gewalt, Gewaltlosig-
keit, Macht, Herrschaft.

12.00 Uhr: Mittagessen
14.00 Uhr: Grundsätzliche Überlegungen zu Schuld

und Gewalt auf dem Hintergrund der
Menschenrechte.
Referat: Dr. I. Abbt

20.00 Uhr: «Ein Abend in Wislikofen!»

Mittwoch, 23, September 1981

09.00 Uhr:

12.00 Uhr:
14.00 Uhr:

17.00 Uhr:

Moraltheologische Ueberlegungen zu
Schuld und Gewalt.
Referat: Prof. DDr. F. Beutter, Luzern
Verarbeitung des Referates

Mittagessen
Schuld und Gewalt aus der Sicht des
Heimleiters.
Referat: Hans Berger, Aathal
Verarbeitung des Referates

Schluss des Seminars

Tagungskosten: Fr. 180.— (inkl. Unterkunft und Verpflegung)
Fr. 150.— für Teilnehmer aus VSA-Heimen

Anmeldung: Möglichst rasch an das Sekretariat VSA

Anmeldung
«Schuld und Gewalt»
Probstei Wislikofen

Möglichst rasch an das Sekretariat VSA, Seegartenstrasse

2, 8008 Zürich.

Name, Vorname Wohnadresse, Tel.

Arbeitsort

(Name des Heims)

Funktion

VSA-Mitgliedschaft des Heims

Ja Nein

Unterschrift und Datum



Rufs bei einer sozialen Berufung — einen wesentlichen

Punkt ausmacht. Sich-Begegnen kann, wie
gesagt, nicht erzwungen werden, und wird auch nicht
durch das blosse Zusammentreffen mit einer anderen

Person automatisch realisiert. Die Begegnung ist
Ereignis und harrt doch der Verwirklichung. Wenn
in der Begegnung sich das offenbart, was Mensch-
Sein im Letzten meint, dann drängt etwas in uns zu
dessen Realisierung. Das Drängen «überfällt» uns
gleichsam, und immer wieder. Es lässt uns keine
Ruhe. Und dieses Drängen richtet sich nicht nur auf
die Mittel, sondern vor allem auf den Zweck, nämlich:

aus dem Tiefsten zu leben. Die Mittel oder
Voraussetzungen können verschieden sein, das, worum
es geht, bleibt sich gleich: Es will Person-Sein
verwirklicht werden! Der Ort dazu ist vornehmlich die
Begegnung.

Doch kann uns dazu niemand zwingen. Wir können
sehr wohl in blossen Nützlichkeitserwägungen
machen. Wie weit wir, wenn das unsere grundsätzliche
Haltung ist, dann mehr und mehr eine Leere
verspüren, bleibe dahingestellt. Doch zwingt uns
niemand und nichts, dem Drängen, das ein Drängen
aus unserem tiefsten Menschsein — Kant hätte darin
wohl ein Moment der praktischen Vernunft ausgemacht

— ist, unser Ohr zu leihen. Mit diesem So-
oder-anders-Können wird etwas sichtbar, das auch
mit unserem Mensch-Sein gegeben ist: Freiheit.

Freiheit

Schon die Tatsache, dass sich ein Drängen meldet,
das verwirklicht werden will und soll, weist auf Freiheit

hin. Denn was hätte Wollen und Sollen für
einen Sinn, wenn es sich nicht an Freiheit wendete?
Ein Sollen drückt ja eine Notwendigkeit des Tuns
aus, ohne jedoch die Verwirklichung zu erzwingen.
Anders gesagt: Es gibt kein wahres, das heisst
vernünftiges Tun, wo Freiheit übergangen oder gar
missachtet wird.

Freiheit wird leicht missverstanden. Manche sagen
«frei» und meinen nur eine Loslösung von jeder
Bindung, jeder Verpflichtung, jeder Begrenzung.
Manche sagen «frei» und meinen damit, niemand
solle sie hindern, andere zu übervorteilen,
auszunützen, auf Kosten anderer leben zu können. Aber
nicht so möchte ich «Freiheit» verstanden haben.
Im Grunde wissen wir (praktische Vernunft), dass es
bei der Verwirklichung von Freiheit nie bloss um
meine Freiheit geht oder um die Freiheit einer kleinen

Gruppe. Es geht um meine, um deine, um seine,
um unserer aller Freiheit. Die eigene Freiheit muss
ich frei so beschränken, dass die Freiheit des (der)
anderen neben meiner Freiheit bestehen kann. Das
ist die Grundlage jeder echten Begegnung. Nur da,
wo ich den andern Du sein lasse und er mich Ich
sein lässt, indem jeder seine Freiheit frei beschränkt,
kann sich echte Begegnung ereignen, ist die Grundlage

für echte Begegnung geschaffen.

Begegnung ist in diesem Sinne ein freies Sich-Einlas-
sen auf das Du, das letztlich mich als Person und
nicht nur als irgendein Mittel zum Zweck meint. In

einer solchen Begegnung wird offenbar, dass der
Mensch in sich selber einen Lebenssinn hat und
niemals nur vorübergehend zu irgendwelcher Befriedigung

gebraucht werden möchte und auch nicht darf.
Das, was ich bin, wird mir eben darin offenbar. Im
andern erfahre ich mein Spiegelbild. Und deshalb
macht mich mein Mich-Einlassen auf das Du ihm
gegenüber verantwortlich. Wo dieses gegenseitige
Sich-Begegnen stattfindet, haben wir Wort und
Antwort. Ich begegne heisst immer auch schon: ich
antworte. In der Begegnung stehe ich im Anrufe des

Du, und wenn ich mich darauf einlasse, stehe ich in
der Verantwortung. Dieses gegenseitige Füreinander-
verantwortlich-Werden wird unter anderem im
Reden spürbar. Was der Mensch spricht, legt ihn vor
sich und vor den andern fest. Er kann nicht ohne
weiteres bei anderer Gelegenheit etwas anderes
sagen und dazu erklären: Was kümmert mich mein
dummes Geschwätz von gestern? Wenn ich dem Du
gegenüber verantwortlich werde, heisst das auch,
dass ich ihm gegenüber schuldig werden kann.
Verantwortung und Schuldig-Werden haben im
gegenseitigen Sich-Begegnen ihren Offenbarungsort.

Treue

Noch etwas zeigt, dass für uns Entscheidendes in
der Begegnung liegt. Für Menschen, die als Ich und
Du einander begegnet sind, ist etwas Neues geworden.

Alles um sie herum lebt nun aus der Freude
der Begegnung, aus dem Schmerz des Zerwürfnisses
usw. Die Welt sieht anders aus als vorher. Mit
anderen Worten: Die Welt ist vom Wesen der Begegnung

umfangen; sie steht ganz in ihrem Horizont,
in ihrem Licht oder in ihrem Schatten. Die Welt wird
in einem neuen Licht gesehen bzw. «es fällt eine
Welt zusammen». Die Begegnung zwischen Ich und
Du ermöglicht in ihren tiefsten Dimensionen
unbedingte Treue, über alle möglichen Wechselfälle
hinweg. Dann erst erreicht sie übrigens ihre Vollendung.
Es tritt ihre «ewige» Dimension zutage.

Diese «ewige» Dimension zeigt gleichsam eine Innenseite

menschlicher Existenz. Was sich in dieser Tiefe
des gegenseitigen Sich-Begegnens ereignet, ist über
die Wechselfälle des Alltags erhoben. Es ist durch
sie auch nicht auslöschbar. Aus ihm erwächst
Verantwortung sich selber und dem (den) andern
gegenüber. Wird diese nicht wahrgenommen, dann
wird der Mensch sich selber untreu, ja schuldig.
Anderseits kann solche Treue von keinem Gesetz
aufgezwungen werden, ist ihr «Ort» doch die Tiefe
menschlicher Existenz. Wo es eine Tiefe gibt, muss
es freilich auch eine Oberfläche geben. Hier kann,
ja muss unter Umständen etwas Bestimmtes gefordert

werden. Wenn der Mensch einer solchen
Forderung nicht nachkommt, muss er eventuell bestraft
werden.

Konsequenzen

Was haben wir mit diesen Ueberlegungen für unser
Thema gewonnen? Wir sind davon ausgegangen,
dass soziale Tätigkeit sowohl als Job als auch als
Beruf betrachtet werden kann, und haben uns ge-

384



fragt, ob es wohl auch so etwas wie eine Berufung
dazu gebe. Berufung, so haben wir gesehen, schliesst
einen «Ruf» ein. Die Frage, woher denn ein solcher
ergehen könnte, hat uns zu uns selber geführt. Es
gibt nämlich unter Umständen ein Drängen, ein
Sollen, ein Müssen oder gar ein Nichs-mehr-anderes-
Wollen in uns. Wir haben gesehen, dass das mit
unserem Mensch-Sein zusammenhängt und vor allem
in zwischenmenschlicher Begegnung aufbricht. Wir
haben aber auch gesehen, dass Sich-Begegnen
immer ein freiheitliches Auf-den-andern-Menschen-
Eingehen ist, dass also mit andern Worten niemand
zur Begegnung gezwungen werden kann. Eine eigentliche

Begegnung — in der wirklich auch Tieferes
aufbricht -— kann nicht erzwungen werden. Lässt
sich der Mensch darauf ein, weiss er sich
verantwortlich für sich und den andern. Dabei erfährt er
Glück oder Scheitern. Treue lässt etwas «Ewiges»
und Letzt-Gültiges in unserem Person-Sein zutagetreten.

Aus all dem ergeben sich für unser Thema
zum Beispiel folgende Konsequenzen:

a) Niemand kann gezwungen, niemand aber auch
gehindert werden, eine Tätigkeit als «Berufung» zu
erleben. Wie erwähnt, gehört bei «Berufung» mehr
dazu, als dies bei einem Job oder Beruf der Fall ist.
Zwar gelten beim Job, wie auch beim Beruf und der
Berufung, die Gesetze der Zwischenmenschlichkeit,
mit ihren Rechten und Pflichten. Es gilt für alle drei,
die Arbeit gut zu verrichten, sich Fachkenntnisse
anzueignen, Weiterbildung zu betreiben usw. usw.
Bei der Berufung kommt hingegen etwas dazu, das
nicht gefordert werden kann, eben dieser Ruf, dem
in Freiheit zu entsprechen ist. Die Arbeit wird dann
aus einer anderen Dimension heraus getan: aus der
Dimension der Liebe. Warum der eine so etwas
unmöglich, wenn nicht gar lächerlich findet, ein anderer
aber spürt, dass ihm nur dann die Arbeit auch
Erfüllung bedeutet, ist eine Frage, die nicht beantwortet

werden kann. Es ist etwas Unverfügbares. Es
kann deswegen nicht als Bedingung zu sozialer
Tätigkeit gefordert werden, auch wenn man vielleicht
jedem sozial Tätigen diese Dimension wünschen
möchte.

b) Wenn auch dieses «Mehr» (Liebe) zu einer
bestimmten sozialen Tätigkeit nicht gefordert werden
kann und darf, so geht doch der Ruf zur Personwer-
dung an uns alle. Weil «Person» vorzüglich in der
Begegnung. offenbar und erfahrbar wird, kann
soziale Tätigkeit ein privilegierter Ort persönlicher
Selbstverwirklichung sein. Der sozial tätige Mensch
hat es stets mit anderen Menschen zu tun. Er ist
damit auch als Mensch gefordert. Er muss Sinn
haben für Begegnung. Nur so kann er den anderen
verstehen, sich ihm öffnen, mit ihm gemeinsame
Wege und Mittel suchen usw. Damit ist gesagt, dass

es nie nur darum gehen kann, sich selbst zu
verwirklichen. Streichen wir aber das «Nur», dann ist
dagegen nichts einzuwenden, im Gegenteil. Es gibt
wohl keine vollkommenere Begegnung, als wo beide
in ihr und durch sie auch zu sich selbst finden. Ist
Hilfe, Unterstützung usw. davon getragen, kommt
sie erst richtig an. Nur eben, Selbstverwirklichung
darf nicht auf Kosten des andern geschehen. Wenn
aber das Wohl des andern mich bewegt, so ist so-

lm Herbst erscheint

Heimverzeichnis 1981

Im kommenden Herbst erscheint im VSA-Veriag das
Verzeichnis der Heime für erziehungsschwierige
Kinder und Jugendliche in der deutschsprachigen
Schweiz — kurz Heimverzeichnis genannt — in
zweiter Auflage.

Es handelt sich um die völlige Neubearbeitung der
im Sommer 1979 erschienenen ersten Auflage, die
vergriffen ist. Am Zustandekommen ist das
Pädagogische Institut der Universität Zürich, Fachbereich

Sozialpädagogik, und der Schweizerische
Verband für erziehungsschwierige Kinder und
Jugendliche (SVE) mitbeteiligt. Das Verzeichnis
berücksichtigt den derzeitigen Entwicklungsstand. Die
Angaben, die es enthält, stützen sich auf das Ergebnis

einer bei den Heimen durchgeführten neuen
Erhebung.

Systematik und Format (A 5) des leicht erweiterten
Verzeichnisses wurden beibehalten. Dank dem
Loseblatt-System und dem Register sind die nach
Kantonen geordneten Heime einzeln leicht auffindbar.
Für jedes Heim sind Träger, Aufsichtsstelle, Leitung,
Platzzahl, Aufnahmekriterien, Organisatorische
Gliederung, pädagogisches Konzept und Schulungsmöglichkeiten

angegeben. Die Angaben zu den in
alphabetischer Reihenfolge eingereihten Heimen
ermöglichen dem Benützer des Verzeichnisses einen
raschen Ueberblick.

Das neue, vollständige Verzeichnis mit gelbem
Einband, Register und Inhalt kann zum Preis von
Fr. 40.— (exkl. Versandspesen) beim Sekretariat
VSA bestellt werden. Für die Besitzer der ersten
Auflage des Verzeichnisses von 1979 sind die
neubearbeiteten Blätter aber auch ohne Einband und
Register zum Preis von Fr. 30.—• bandiert (exkl.
Versandspesen) erhältlich.

Bestellschein

Wir bestellen hiermit

Expl. des Heimverzeichnisses 81 mit Einband
und Register zum Preis von Fr. 40.— (exkl.
Versandspesen).

'

Expl. des Heimverzeichnisses 81 ohne Ein¬
band und Register, bandiert, zum Preis von
Fr. 30.— (exkl. Versandspesen).

Name, Vorname

Adresse, PLZ, Ort

Bitte einsenden an Sekretariat VSA, Seegartenstr. 2,
8008 Zürich.

385



ziale Tätigkeit tatsächlich ein vorzüglicher Ort, wo
Berufung, zum Mensch-Sein bzw. Mensch-Werden
nämlich, gelebt wird.

c) Herrschende Meinungen über den Wert des Sozialen

können die Berufung zur sozialen Tätigkeit
beeinflussen. Zwar ist, wie wir darlegten, Personwer-
dung eine Forderung der menschlichen Konstitution
(Kant: Vernunft). Aber weder geschieht sie
automatisch, noch ist sie nach Belieben machbar.
Dazwischen steht die Freiheit, die sich auf den Ruf
einlassen kann oder auch nicht, je nachdem, sofern
sie ihn vernimmt. Freiheit ist aber auch noch von
anderen Faktoren beeinflusst. Sie findet sich immer
in bestimmter geschichtlicher Situation; und diese ist
auch durch allgemeine Auffassungen, Werturteile
usw. geprägt. In den letzten Jahren wurde zum
Beispiel dem Sich-Begegnen vermehrte Wehrhaftigkeit
zuerkannt. Die Gründe dafür sind vielfältig und können

hier nicht aufgezeigt werden. Aehnliches gilt
auch für die soziale Frage. In den vergangenen
Jahrzehnten wurde zum Teil grosser Wert auf das Soziale
gelegt. Das führte zur Schaffung der heutigen sozialen

Berufe. Das aber ist wiederum ein Ermög-
lichungsgrund, in sozialer Tätigkeit den Ruf zur

Lesezeichen

Geduld ist die Tugend, die auf die verwandelnde
Macht der Zeit setzt. Joachim Günther

Der Wahrsager kennt sein eigenes Schicksal nicht.
Japan. Sprichwort

Wenn zwei einander nicht verstehen, liegt die
Vermutung nahe, dass sie Kommunikationstheorie
studiert haben. Hellmut Walters

Dumme Gedanken hat jeder — aber der Weise
verschweigt sie. Wilhelm Busch

Wir lieben die Menschen, die frisch heraussagen, was
sie denken, vorausgesetzt, sie denken wie wir.

Mark Twain

Wo alle dasselbe sagen, sagt man nicht viel.
Robert Schaller

Der Wert eines Menschen hängt von der Zahl der
Dinge ab, für die er sich schämt. G. B. Shaw

Wo man am gescheitesten zu sein glaubt, kommt am
ehesten der Esel zum Vorschein. Gottfried Keller

Es gibt Zeiten, wo die Umstände die Wesentlichkeiten
fressen. Ernst Barlach

Es glaubt's kein Mensch, was der Mensch alles
braucht, bis er halbwegs einem Menschen gleichsieht.

Kurt Tucholsky

Der Erfolg ist der Götze unserer Epoche.
Friedrich Sieburg

Unklarheit und Gewalt ergänzen einander. Sie passen

zusammen. Klaus Mann

Person-Werdung zu vernehmen, das heisst sich auch
zu sozialer Tätigkeit berufen zu fühlen. Freilich
bleibt der Ruf unverfügbar. Herrschende Meinungen
können ihn nicht ergehen lassen. Sie können aber
doch gleichsam den Boden bereiten, so dass er nicht
unter «Dornen und Disteln» ersticken muss.

d) Eine Berufung zu sozialer Tätigkeit schliesst
religiöse Gründe nicht aus. Religion steht nicht in
Konkurrenz zur beschriebenen Berufung, sondern lässt
Berufung noch in einem neuen Licht erscheinen. Die
anthropologisch-vernünftige Erhellung derselben
hatte auf die Unverfügbarkeit des Rufs zu verweisen.
Damit musste auch ein Moment des Glaubens und
Vertrauens — dass es trotz allem gut und richtig ist,
dem Ruf zu folgen! — mit Leben aus Berufung
verbunden werden. Kann bei diesem Glauben und
Vertrauen noch nach Sinn gefragt werden? Die Antwort
des Religiösen ist «ja». Es gibt einen letzten Sinn
in allem Streben, in allem Leiden, in allem Tun. Das
hat mit einer Realität zu tun, die wir «Gott» nennen.

Und so konnte ich zu Beginn des Referates darauf

verweisen, dass man im religiösen Bereich keine
Mühe hat, von Berufung zu sprechen. Es ist Gott,
der ruft: durch die Zeitumstände und -erfordernisse,
durch das Gewissen, durch die Not eines Menschen,
die uns rührt. Einer Berufung zu folgen heisst dem
von Gott bestimmten persönlichen Lebenssinn zu
folgen. Es kann sein, dass dieser in sozialer Tätigkeit
besteht. Solche Menschen werden sich selbstverständlich

vernünftigen Forderungen — Ausbildung,
Berufskenntnisse aller Art usw. — unterziehen. Sie
fühlen sich jedoch getragen von einem Mehr, das
nicht nur Liebe als Grundhaltung bejahen lässt,
sondern auch die Gewissheit verschafft, dass das letzter
und tiefster Sinn einer menschlichen Tätigkeit
überhaupt ist.

e) Aber — so werden Sie vielleicht sagen —, das ist
doch nur eine kleine Elite, die eine solche Berufung
erfährt. Ist so etwas nicht sogar bedrückend für die
zahlreichen sozial tätigen Menschen, die sich an keinen

Ruf erinnern können? Aehnliches gilt auch für
die vielen, die ihre soziale Tätigkeit unter dem
Vorzeichen einer Berufung begonnen haben und im
Laufe der Jahre vom anfänglichen Elan nicht mehr
oder nur noch ganz selten etwas spüren. Misserfolg,
Enttäuschungen usw. haben Energie und Kräfte
weitgehend aufgebraucht. An die Stelle der Berufungs-
Begeisterung ist Resignation getreten. Aber es zeigt
sich doch gerade dann, dass etwas Tieferes vorliegt,
wenn jemand trotzdem pflichtbewusst und treu seiner

Arbeit nachgeht. Man kann seinen Beruf
durchhalten, weil die Arbeit letztlich auf «Berufung»
zurückgeht. Treue im Beruf lebt ja nicht primär von
Hochgefühlen und spürbarem Ankommen beim
andern. Ein solches Treu-im-Beruf-Stehen nimmt letztlich

die Kraft aus dem Ruf, der in der Berufung an
uns geht, Person zu werden.

So bewahrt der «Beruf aus Berufung» davor, dass
unsere Arbeit zum blossen Job wird und damit wenig

oder nichts zur Sinnerfahrung in der sozialen
Welt beiträgt. Die Treue «trotzdem» verweist
wiederum auf die ewige Dimension des Berufes aus
Berufung.

386


	Soziale Tätigkeiten : eine Berufung?

