
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 52 (1981)

Heft: 7

Artikel: Das rechte Wort zur rechten Zeit

Autor: Beutler, Maja

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811834

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811834
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Maja Beutler, Bern

Das rechte Wort zur rechten Zeit

Der letztjährige Fortbildungskurs für
Altersheimleitung und Kaderpersonal im Kursaal
Bern galt dem Thema «Das Gespräch im
Heim». Ein ausführlicher zusammenfassender
Bericht darüber erschien in Heft Nr. 12/80 des
Fachblattes. Eröffnet wurde die Vortragsfolge
durch die Berner Schriftstellerin Maja Beutler,
die für ihre grundlegenden Ausführungen den
Titel «Sprache ist Welt» gewählt hatte. Die
Schriftstellerin, die sich durch ihre Bücher
(«Flissingen fehlt auf der Karte», «Fuss
fassen», Zytglogge-Verlag) und als Radiomitarbeiterin

einen Namen gemacht hat, sprach
am 12. November 1980 im Kursaal frei in Berner

Mundart. Bei dem hier folgenden Text
handelt es sich um die von der Autorin
geprüfte Transkription einer Tonbandaufzeichnung.

Haupttitel und Zwischentitel sind
«Zutaten» der Redaktion.

«Jeder einzelne muss dafür kämpfen, ganz und gar menschlich

zu sein, wenn er redet»: Maja Beutler spricht am
12. November 1980 im Berner Kursaal vor den Heimleuten
über «Sprache ist Welt».

Liebe Sprach angehörige!

Zugegeben: Diese Anrede wirkt befremdend, besonders

wenn man daran denkt, wieviele Titel und
Funktionen hier im Saal erwähnt werden könnten. Es ist
vielleicht sogar unhöflich, gleich derart radikal
«familiär» zu werden. Aber ich bin der Meinung,
dass, wer heute reden will, vor allem wählen und
verzichten muss. Das Thema meines Vortrags heisst
«Sprache ist Welt», und ich möchte, wenigstens für
die zwei Tage dieses Kurses, auf jenen Teil der Welt
verzichten, von dem ich glaube, dass er hier keine
grosse Rolle spielt: Vor der Muttersprache sind wir
alle gleich. Es scheint mir persönlich richtig und
wichtig, dass wir zusammen im Laufe der zwei Tage
ein Klima des Vertrauens und der Vertrautheit schaffen,

in dem wir uns rückhaltlos öffnen können für die
Sprache und füreinander.

Verzicht auf den blossen «small talk»

In diesem Klima dürfen wir uns wieder spüren als
Kinder — Kinder, die glauben und sich zutrauen,
später alles ausdrücken zu können, was in ihnen lebt,
die ganze Welt, die sie in sich tragen. Vielleicht hat
sich von diesem ursprünglichen Glauben in jedem
Erwachsenen nur eine Spur über die Strecke retten
können — man wird ja bescheiden, im Laufe der
Zeit. Wir erinnern uns noch, wie wir damals, als Kinder,

gemeint haben «die Grossen» verfügten über ein
absolutes Ausdrucksvermögen und dadurch über die

direkte Einflussnahme auf den Lauf der Welt. Erst
später haben wir die Grenzen der Erwachsenen
kennengelernt und gemerkt, dass sie alle auch immer
nur einen kleinen Teil von dem zu sagen vermögen,
was sie eigentlich sagen möchten. Aber trotz der
Einsicht, die wir als Heranwachsende gewonnen haben,
halten wir insgeheim noch an der kindlichen Erwartung

fest, es gebe irgendwo irgendwelche «Grossen»,
und ihnen dürfe man es überlassen, mit ihren Worten
die Welt in Griff zu bekommen. Gerade darin sehe
ich aber eine Gefahr. Ich bin der Meinung, jeder
einzelne müsse sich entschliessen, sich selbst auf den
Weg zu machen, sich selbst total ins Spiel zu bringen.
Jeder einzelne muss dafür kämpfen, ganz und gar
menschlich zu sein, wenn er redet. leder einzelne
muss haftbar werden mit seiner ganzen Person für
die Sprache. Sonst bleibt er ein Leben lang im
sogenannten «small talk» stecken, und ist allmählich
zufrieden, wenn er ausdrückt, was er eigentlich gar
nicht meint.

Wenn die Radio-Leute eine neue Sendereihe planen,
machen sie vorerst einmal eine sogenannte «Null-
Nummer»: Jeder Programm-Mitarbeiter liefert einen

287



Probebeitrag. Hernach werden diese Beiträge
gemeinsam abgehört, kritisiert, besprochen — es gibt
unzählige Aussprachen und Sitzungen — aber jedem
ist es zu jedem Zeitpunkt völlig klar, dass just diese
Beiträge nur ein «Muster ohne Wert» sind und gar
nie gesendet werden. So ähnlich geht es uns allen oft
in Gesprächen: Wir nehmen sie nicht als das Eigentliche,

wir kommen nicht «zur Ausstrahlung», wir
reden immer die «Null-Nummer» von uns selbst.

Wenn wir eine belangbare Sprache haben wollen,
so müssen wir lernen, auf gesellschaftliche
Dekorationen zu verzichten. Der «small talk» will das

Umgekehrte: Da verzichtet niemand auf die «Gesellschaft»

— da verzichtet jeder auf sich selbst.

«Reden ist Leben und Schweigen ist Tod»

Ich habe dem Kursprogramm mit Freude entnommen,

dass Sie sich vor allem mit der Frage befassen
wollen, wie man Sprachbehinderungen — auch wenn
sie psychischen Ursprungs sind — am besten
angehen kann. Ich danke Ihnen. Das ist nun aber
gerade keine dekorative Redensart: Denn ich bin
Ihnen dankbar mit meiner ganzen Person. Vor drei
lahren habe ich, als Folge einer Operation, nicht
mehr sprechen können und bin später noch längere
Zeit vom Sprachverlust bedroht gewesen. Nie habe
ich intensiver und mit mehr Inbrunst über die
Sprache und das Reden nachgedacht, als damals.
«Reden ist Silber und Schweigen ist Gold», sagt ein
bekanntes Sprichwort. Nichts hat mich mehr irritiert
als eben dieser Satz. Ich würde ihn umwandeln und
behaupten: «Reden ist Leben und Schweigen ist
Tod». Denn ich bin mir in jenen Wochen darüber
klar geworden, wie sehr und wie viel das
Redenkönnen mit der menschlichen Würde und mit dem
Lebensgefühl der Person zu tun hat. Ich selber habe
auf einmal gemerkt, dass ich ganz empfindlich von
andern Menschen abhänge — nicht etwa nur in
der Weise, dass sie mir im Gespräch Anregung und
Unterhaltung bringen. Vielmehr habe ich eingesehen,
dass erst die andern mir ermöglichen, mich selbst zu
sein und mich selbst zu bleiben.

Im «Nachtasyl» von Maxim Gorki gibt es eine kleine
Sequenz, die illustriert, was genau ich meine: Ein
junges Mädchen möchte heiraten — hat aber Angst,
weil ihr Freund bereits einen augenfälligen, sozialen
Abstieg hinter sich hat uns sich auch gar nicht so
ungern «einrichtet» in der Verwahrlosung des Asyls.
Ein alter Pilger redet dem Mädchen zu: «Heirate ihn,
denn im Grunde ist er ein guter Mensch. Aber er ist
schwach. Du dagegen bist stark, du kannst ihm ein
Leben lang immer wieder sagen, dass er ein guter
Mensch ist, sonst kann er es nicht bleiben.»

Als ich, schwer krank, kaum mehr sprechen konnte,
hat mir ein Mitpatient erklärt: «Jetzt müssen wir die
Welt eben Welt sein lassen, wir dürfen nicht weiter
auf sie zugehen. Je näher wir ihr kommen wollen,
um so weiter weicht sie zurück. Es gibt Situationen, in
denen man den andern Furcht einflösst durch die
Krankheit, seinen Nächsten am meisten. Sie möchten
am liebsten nichts mehr wissen vom Kranksein, und

der Kranke wird ihnen zum eigenen Menetekel.
Unser Schweigen ist jetzt unser grösster Liebesbeweis.»

Im Heini: Menschen warten auf ein echtes Gespräch

Ich könnte mir vorstellen, dass gerade Sie eine
derartige Situation häufig antreffen in den Heimen. Sie
haben dort Leute vor sich, die meistens schweigen.
Da sollten Sie sich bewusst sein, dass die Patienten
trotzdem auf ein echtes Gespräch warten. Aber der
erste Schritt muss von Ihnen ausgehen. Wenn Sie
selbst sich nicht ehrlich und rückhaltlos zeigen, so
lassen Sie mit Ihren Worten die Patienten etwas
anderes fühlen: Dass Sie nicht an ihnen interessiert
sind. Sie machen die Alten sogar mit der Freundlichkeit

gerade zu «Armen», die in Schuhen stecken, in
denen Sie keinen Schritt gehen möchten.

Gespräche zwischen «Armen» und «Reichen» — um
diese Formel zu gebrauchen —- sind kein wirklicher
Austausch mehr von persönlicher Innenwelt, kein
Prozess, in dem man sich wechselseitig zeigt und
gegenseitig sucht. Vielmehr sind es «Zweisprachigkeiten»,

und im small talk geht man nur «in Grenzen»

aneinander heran und zeigt sich selbst nicht
mehr. Der Gesprächspartner wird immer tiefer ins
Schweigen hineingestossen.

Während meiner Krankheit habe ich über das

Schweigen viel nachgedacht. Ich habe es mir
vielleicht sogar glorifizieren müssen, indem ich mir
immer wieder einhämmerte, das Schweigen gehöre ja
auch zur «Menschlichkeit» des Menschen. Heute
freilich würde ich eher sagen: Das Schweigen gehört
zur Sprache, etwa so, wie die «Ursuppe» zur
Schöpfung und der Tod zum Leben: Im Schweigen
schwingt alles mit, was noch keine Form gefunden
hat in Gedanken oder was schon wieder zurückgesunken

ist in die Formlosigkeit.

Ich möchte Ihnen zwei Beispiele anführen, wo
Schweigen nicht einfach eine Zäsur ist im Gespräch,
während der man nachdenkt, oder seine Antwort
noch zurückhält •—- dieses Schweigen wäre vergleichbar

mit den «Pausen» in der Musik.

Das totale Schweigen, im positiven Sinn, habe ich
kennengelernt in der Begegnung mit einem betagten
jüdischen Herrn in Zürich. Er hat eine grosse Fabrik
aufgebaut, aus eigener Kraft, und in vorgerückten
Jahren die christlich-jüdische Arbeitsgemeinschaft
ins Leben gerufen. Dieser alte Herr hat mir erklärt,
aus eigenem Antrieb hätte er wohl nie die Kraft
gefunden, sein Lebenswerk aufzubauen. Aber er sei
vier Jahre lang ins Schweigen hineingezwungen worden,

als junger Mensch, und er habe sich geschworen,

es «aufzubrechen». Er sei als löjähriger Bursche
durchs Berner Oberland gereist mit seinen Musterkoffern.

Weil sein Vater schon gestorben war, musste
er für Mutter und Geschwister den Lebensunterhalt
verdienen. In jedem Dorf bekam er schon bei der
Ankunft die Vorurteile und den Spott zu spüren:
«Aha, sieh einer an, da kommt unser ,Bändeli-Jud'
wieder anmarschiert.» Er konnte es sich nicht leisten

288



zu kontern, er war darauf angewiesen, seine Textilien
zu verkaufen. Aber unterwegs, zwischen den Dörfern,

machte er Halt, zog einen Band von Schillers
Werken aus der Tasche und las einen Abschnitt oder
zwei. Im nächsten Dorf, während die Spötter ihn
hänselten, versuchte er das Gelesene zu memorieren.
Sein Schweigen hiess also: «Redet, was immer Ihr
wollt. Ich werde es Euch später noch zeigen. Ich
habe meine eigene Welt in mir, und Ihr seid nicht
einmal in der Lage zu merken, wen Ihr vor Euch
habt.» Solches Schweigen kann eine Kraft werden,
kann davor bewahren, zugrunde zu gehen. Es erhält
die Selbstachtung und ist wie ein Anlaufnehmen zum
Ausbruch, sobald die Zeit reif sein wird.

Kurt Tucholskys vier Treppenstufen

Nicht jeder baut eine Fabrik auf, wie der jüdische
Handelsreisende. Ein anderer schreibt Bücher, um
«auszubrechen»: Kurt Tucholsky, der berühmte
deutsche Satiriker, war auch als Publizist gefürchtet.
Er musste schon vor dem Zweiten Weltkrieg nach
Schweden flüchten. Er war der Freund und Mitarbeiter

von Carl von Ossjetzky, dem im Konzentrationslager

noch der Nobelpreis verliehen wurde.
Dazumal wirkte auch diese Geste mehr als Spott, denn
als Auszeichnung. Die «Berliner Weltbühne» nämlich,
an der Ossjetzky und Tucholsky gearbeitet hatten,
war längst verboten.

Kurt Tucholsky hat kurz vor seinem Selbstmord im
schwedischen Exil noch eine Treppe in sein
Tagebuch gezeichnet: Die unterste Stufe überschrieb
er mit «reden», die zweite mit «schreiben» und die
dritte und oberste mit «schweigen». ,Reden ist Leben
und Schweigen ist Tod' -—• diese Abwandlung des

Sprichwortes traf auf Tucholsky zu. Er konnte in
Schweden kein echtes Gespräch mehr führen, weil er
die Fremdsprache nicht genug beherrschte, in
Deutschland selbst war über ihn das Schreibverbot
verhängt, seine Bücher wurden verbrannt und
allmählich fand Tucholsky keinen Ausweg mehr aus
dem Schweigen. Keiner kann auf die Dauer schreiben,

ganz nur für sich selbst, ohne irgend ein Echo.
Tucholsky kam sich zuletzt lächerlich vor bei jedem
Wort, das er in sein Tagebuch eintrug. So war es

eigentlich zwangsläufig, dass er sich das Leben nahm,
es war nur noch die Uebersetzung der sprachlichen
Erfahrung in die Tat.

Reden und schreiben auch «zwischen den Zeilen»

Nicht jeder hat eben die gleichen Forderungen an die
Sprache. Dem einen genügt es, wenn er damit einfordern

kann, was ein Tier sich mit den Tatzen nimmt:
Seine Nahrung. Man könnte auch anführen: Es gibt
Menschen, die sich mit ihren Händen ausdrücken
können, mit einer handwerklichen Arbeit. Andere
sind radikal auf die Sprache angewiesen. Mathias
Claudius sagt von ihnen — oder für sie: «Diese Welt
ist für den Menschen zuwenig, und jene kennet er
nicht.» Menschen, welche absolut und radikal auf die
Sprache angewiesen sind, haben gerade jene Weite in
der Sprache nötig, die Platz hat für all das, was man in

Voranzeige

«Mit dem Sterben leben»

Tagung für Altersheimleitung im November

Die diesjährige Fortbildungstagung für
Altersheimleitung und Kaderpersonal wird am 11.
und 12. November im Kongresshaus «Schützengarten»

in St. Gallen durchgeführt. Thema:
«Mit dem Sterben leben.» Die Tagungsleitung
liegt in der Hand von Verwaltungsdirektor
André Roulin vom Bürgerspital St. Gallen. Wir
bitten die interessierten Leser, sich die beiden
Tage im November zu reservieren. Es besteht
für sie auch die Möglichkeit zum Besuch der
Herbsttagung der Schweizerischen Gesellschaft
für Gerontologie, die im Anschluss an den
VSA-Fortbildungskurs ebenfalls im «Schützengarten»

stattfindet. Die detaillierte Ausschreibung

wird zu einem späteren Zeitpunkt erfolgen.

Worten gar nicht ausdrücken kann, was sich in Worten

nicht fassen lässt. Es muss «zwischen den Zeilen»
mitschwingen. Man kann ja auch reden «zwischen
den Zeilen», nicht nur schreiben. Ich bin der
Ansicht, dass die Figur der Mutter bestimmend ist, wie
weit oder eng unsere Sprache wird — die Mutter
bringt uns das Reden bei und sie erschliesst uns die
Räume, in denen noch etwas «zwischen den Zeilen»
steht, mit denen «jene Welt» also zumindest gestreift
wird. Was geschieht aber mit uns, wenn die Mutter
nur auf den Tisch deutet und erklärt: «Das ist ein
Tisch»? Was geschieht, wenn sie uns ein Stück Brot
gibt und sagt: «Hier hast du dein Brot und jetzt sei
bitte still»? Ich bin überzeugt, dass es keinem von
uns wirklich genügt, «vom Brot allein» zu leben.

Eine Jugendfreundin erzählte mir einmal, sie habe in
der Schule das Lied «Freude, schöner Götterfunken,
Freude, schöner Göttergarten .» singen gelernt.
Und dieses Lied habe in ihr etwas Unbekanntes zu
wecken vermocht, eine kaum zu fassende Erwartung,
und sie habe ihre Mutter bedrängt, immer wieder:
«Was ist denn diese Freude? Warum freue ich mich
so auf sie?» Die Antwort der Mutter sei gewesen:
«Du freust dich einfach, wenn du Freude hast».
Wenig später habe der Vater einen Witz zum besten
gegeben und alle hätten gelacht. Da habe die Mutter
sich umgewandt und gemeint: «Da hast Du jetzt
Deine Freude! Du lachst ja». Da begann das Mädchen

zu weinen und fragte zurück: «Warum seid Ihr
alle nicht enttäuscht von der Freude?»

Nach ihrer Internierung in eine Nervenheilanstalt
schrieb die gleiche Freundin ihrer Mutter noch
einmal einen Brief, dessen Kopie mir vor Augen kam:
«Es war Dir nicht gegeben, uns Kindern die Liebe
ins Herz zu pflanzen mit Deinen Worten. Hungrig
danach gehen wir in jede Beziehung hinein, und

289



hungrig danach kommen wir wieder heraus.
Mitzunehmen gibt es für uns immer nur das schlechte
Gewissen.»

Die Mutter entscheidet über meine Welt-Sicht

Wittgenstein, der Sprachphilosoph, hat in seinem
«tractatus logicus» untersucht, was die Sprache
vermöge, und was nicht. Er schrieb: «Die Welt als
Tatsache ist nicht veränderbar mit der Sprache. Aber die
Welt des Glücklichen und die Welt des Unglücklichen

sind nicht die gleiche.»

Ich glaube, dass die Mutter eigentlich bereits darüber
entscheidet, wie wir die Welt ansehen und welchen
Blick wir für sie entwickeln. Denn darum geht es
doch, um den Blick, nicht um die Welt an und für
sich.

Ich möchte darauf verzichten, Ihnen hier eine
sprachgeschichtliche und sprachphilosophische
Vorlesung zu halten — das würde uns wohl kaum
sehr viel helfen. Aber beim Wort Mutter muss ich
doch noch einen Augenblick verweilen:

Das Wort zeigt etwas von dem auf, was Sprache ist
und vermag, ohne dass wir uns dessen bewusst zu
sein brauchen.

Das U im Wort Mutter war ursprünglich ein UO.
«Mutter hiess im Althochdeutschen noch Muoter.
Die Vokale haben in allen Sprachen merkwürdigerweise

die gleiche Bedeutung: Sie scheinen Urlaute zu
sein, die in jene Zeit zurückreichen, da dem
Menschen der Sprung vom Tier weg gelang und er sich
mit einzelnen Lauten ausdrückte. Man dürfte also
wohl behaupten, mit den Vokalen kämen in uns die
archetypischen Regungen zum Ausdruck.

Das U steht für die Angst und die Furcht, das O für
das Staunen, das A für die Bejahung, die Lebensbejahung,

wie wir sie zum Beispiel im Wort «Mama»
finden. Mamma ist im Lateinischen zugleich auch die
Bezeichnung für die Brust — damit wird die Mutter
also reduziert auf ihre blosse Ernährerfunktion. Aber
mit dem deutschen «Mutter» nicht.

Ein Onkel von mir pflegte zu sagen, die Reichen, die
könnten es sich leisten, eine Mama zu haben, die
Armen seien auf die Mutter angewiesen. Sicher eine
etwas verschrobene Ansicht! Aber wie jede
verschrobene Ansicht, mag auch die Redensart des
Onkels ein Körnchen Wahrheit enthalten: Die
sogenannten «Reichen» sind vielleicht eher in der
Lage, die nötigen Anregungen noch anderswo zu
holen. Der «gewöhnliche», der «einfache» Mensch
hingegen, ist seinem Ursprung und seinem Milieu
regelrecht ausgeliefert.

«Muoter»... ein angstvolles Staunen kommt in
diesen Vokalen zum Ausdruck, fast, als ob die
Sprache selbst die Macht und die Gewalt zum
Vorschein bringen möchte, die diese erste Figur im
Leben des Menschen hat.

Sie kommen aus dem Altersheim und Sie wissen
selber gut genug, dass sogar alte Menschen immer
wieder von ihrer Mutter eingeholt werden wie von
einem Schatten, über den sie — weder im Positiven
noch im Negativen — je zu springen vermögen. In
der Todesangst ruft man wieder nach der Mutter. Ich
erlebte das an einem betagten Amerikaner, der auf
einer Reise durch die Schweiz plötzlich schwer
erkrankte. Im Spital fühlte er sich völlig verlassen und
von der Familie in Amerika abgeschnitten. Am Tag
seines Todes setzte er sich im Bett auf und erklärte,
er habe trotzdem Besuch bekommen: «Heute früh
kam meine Mutter zu mir und versprach, mich heute
abend abzuholen.»

Die Sprache hat eine grössere Geschichte

Die Sprache vermag mit einem Vokal also etwas
auszudrücken, was ganz tief im Unbewussten lebt
von uns allen. Sie hat eine längere Geschichte, als
wir mit unserem kurzen Leben. Was die Sprache mit
dem Vokal anzeigt, erinnert mich ein bisschen an
den Weihrauch, der in den katholischen Kirchen in
der Luft liegt. Wir werden von etwas angerührt, das
weit hinter die Anfänge des Christentums zurückreicht

bis in die vorhellenistische Zeit, wo das
Tieropfer noch üblich war. An die Stelle des Tiers trat
später das Gewürz, das verbrannt wurde — beides
«klingt» im Weihrauch noch an. Solche Zeichen und
Bezüge gibt es viele in der Sprache, gerade darum ist
sie so schwer zu begreifen. Just das Wort «begreifen»
kann uns da noch ein bisschen weiter auf die Spur
helfen: Die Vorsilbe be- hat stets die Bedeutung
«rundum», «von allen Seiten her». Wenn .man die
Sprache tatsächlich begriffe, könnte man sie also von
jedem Standpunkt aus angehen.

Ich lese — eigentlich aus ganz unkirchlichen Gründen

— gern und oft in der Bibel, vielleicht, weil ich
in diesem Buch die ganz ursprüngliche Kraft der
Sprache noch zu spüren glaube. Jedes Wort in ihr hat
soviel Gedankenumschwung, wie ein alter Baum in
der Hofstatt Erde. Die Bibel ist schwer zu begreifen,
in jedem einzelnen Wort. Das Hebräische ist eine

ungemein subtile, vielschichtige Sprache. Es ist
Ihnen bekannt, dass man in den hebräischen
Bibelschulen den Disput besonders pflegt:

Tagelang wird in einer solchen Schule oft nur über
einen einzigen Satz disputiert, damit er all seine
Schattierungen und Facettierungen freigibt. Wir
finden eine derartige Wortklauberei oft übertrieben —
wir lesen die Bibel eben bereits in einer Ueber-
setzung, und jede Uebersetzung verschleiert viel vom
ursprünglichen Bedeutungsreichtum: Wer einen
Begriff übersetzt, gibt ihm zwangsläufig eine
bestimmte Richtung, was ebenso zwangsläufig eine
Verarmung mit sich bringt.

Aus dem Anfang der Bibel

Ich lese Ihnen hier eine Stelle aus dem Anfang der
Bibel vor, der mich sehr entscheidend dünkt für die
Frage, was Sprache sei, was Reden heissen kann —

290



Arbeitsrechtliche Fragen im Heim

VSA-Kurs vom 17. und 18. September 1981
in der Paulus-Akademie, Zürich

Wenn die Arbeit im Heim der Arbeit Chaplins am Fliessband etwas ähnlicher
wäre, brauchte der VSA diesen Kurs nicht auszuschreiben. Da jedoch Umgang
mit Menschen — und das ist Arbeit im Heim ihrem Wesen nach — nie von
vorneherein klar, sicher, übersichtlich, kalkulierbar, ein für allemal organisierbar

und regelbar ist, sind Arbeitsverhältnisse im Heim besonders risikobehaftet.
Daraus ergeben sich oft genug rechtliche Probleme.

Der Kurs will helfen, vermeidbare und unvermeidbare Risiken auseinander zu
halten, den ersteren zu Leibe zu rücken, die letzteren bewusster zu tragen.
Sehr oft ist die «praktische» Lösung eines rechtlichen Problems der streng
iuristischen •— vor allem unter dem Gesichtspunkt einer menschlichen und
wirksamen Führung des Heims — überlegen. Ein Erfahrungsaustausch unter
den Teilnehmern wird in dieser Hinsicht für die tägliche Arbeit wertvolle
Aspekte und Möglichkeiten zutage fördern.

Um Rechtliches möglichst anschaulich erfahrbar zu machen, wird der Kurs
über weite Strecken in Form eines Planspiels durchgeführt, was unter anderem
auch erlauben soll, die Arbeitgeber- wie die Arbeitnehmersicht zu beachten.

Als Kursunterlagen sind mitzubringen: VSA-Richtlinien zum
Arbeitsverhältnis in Heimbetrieben 1980 und eine neuere Ausgabe des OR.

Kursdaten:

Kursort:

Kurskosten:

Kursleiter:

Anmeldeschluss:

17. September, 14.00 Uhr, bis 18. September, 16.30 Uhr

Paulus-Akademie Zürich, Carl-Spitteler-Strasse 38

Fr. 150.— (inkl. 1 Mittagessen)
Fr. 120.— für Teilnehmer aus VSA-Heimen
(10 Prozent Ermässigung bei persönlicher Mitgliedschaft)

Dr. iur. Heinrich Sattler

10. September 1981

Anmeldung
Kurs Arbeitsrechtliche Fragen

an Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2

8008 Zürich

Name, Vorname Name des Heims

Adresse
VSA-Mitgliedschaft des Heims JaQ NeinQ
Persönliche Mitgliedschaft JaQ NeinQ

291



Ich habe die Bibelübersetzung aus dem Hebräischen
von Martin Buber gewählt:

Im Anfang schuf Gott den Himmel und die Erde.
Und die Erde war Wirrnis und Wüste, Finsternis
allüber Abgrund. Geist Gottes brütend allüber den
Wassern.
Da sprach Gott: Licht werde! Und Licht ward.

Im nächsten Vers:

Und Gott sprach: Gewölb werde inmitten der
Wasser!

Im nächsten Vers:

Gott sprach: Das Wasser unter dem Himmel
sammle sich an seinem Ort!

Ich möchte Sie nicht langweilen mit dem Verlesen
dieser Verse. Sie wissen, wovon die Rede ist. Ich
möchte nur sagen, es sei mir —- vielleicht auch Ihnen
•— ein sehr lieber Gedanke, davon auszugehen, dass
die Erde die Sprache Gottes sei. Ich glaube, dass
gerade dieser Gedanke ein ganz neues Verständnis
für Sprache überhaupt bringt: In der Bibel wird sie
absolut gleichgestellt mit der Schöpfung.

Goethe befasste sich im «Faust» ebenfalls mit der
Frage, ob die Sprache nur als «Idee» zu verstehen
sei, oder ob sie darüber hinausweise. Er tut es
anhand des ersten Satzes im Johannes Evangelium, wo
noch einmal von «Sprache» die Rede ist:

«Am Anfang war das Wort, und das Wort war bei
Gott, und Gott war das Wort.»

Was ist diese Stelle anderes, als eine Zusammenfassung

der Schöpfungsgeschichte?

Faust versucht, diesen ersten Satz neu zu deuten:
«Geschrieben steht: Im Anfang war das Wort. Hier
stock' ich schon. Wer hilft mir weiter fort? Ich kann
das Wort so hoch unmöglich schätzen. Ich muss es
anders übersetzen, wenn ich vom Geiste recht
erleuchtet bin. Geschrieben steht: Im Anfang war der
Sinn. Bedenke wohl die erste Zeile, dass deine Feder
sich nicht übereile. Ist es der Sinn, der alles wirkt
und schafft? Es sollte stehn: Im Anfang war die
Kraft. Doch, auch indem ich dieses niederschreibe,
schon warnt mich was, dass ich dabei nicht bleibe.
Mir hilft der Geist, auf einmal seh' ich Rat. Und
schreib getrost: Im Anfang war die Tat.

Sprache also verstanden als absolut gleichbedeutend
mit Handeln, mit Tat.

Jeder Mensch ein einzelnes Wort Gottes

Ich möchte den Gedanken, dass die Erde die Sprache
Gottes ist, noch etwas weiterspinnen. Ich möchte mir
vorstellen, dass jeder Mensch ein einzelnes Wort
Gottes ist, und die ganze Menschheitsgeschichte im
Grunde also ein gewaltiges Text-Gewebe, das bloss

keiner zu lesen versteht, weil ihm die Uebersicht
fehlt. Darüber sollten wir uns klar sein: Die einzige
Sprache, zu der es keinen Schlüssel gibt, ist das
Leben.

Sie fragen sich vielleicht: Wie soll denn der
Zusammenhang sein zwischen der Sprache Gottes und
der Sprache des Menschen? Ich denke mir: Wenn die
Erde Gottes Schöpfung ist, so kommen wir nicht
drum herum, die Welt auf uns zu nehmen. Welt ist
eine Frage der Sprache. Politik findet ihren ersten
Niederschlag immer in Worten, und die Welt wird
mit Politik geschaffen. Gerade deshalb müssen wir
uns bemühen, dass alles was wir denken und fühlen,
alles, was wir tun, wieder eine Einheit wird, die ihren
Ausdruck findet im Wort. Nur so werden wir wieder
voll belangbar mit unserer Sprache.

In diesem Sinne sind wir tatsächlich Gottes Ebenbild
—• selbst wenn wir nicht religiös sind -—• als solches
müssen wir uns verstehen, wenn wir die Verantwortung

für unsere Umwelt tragen wollen. Aber ich habe
immer häufiger den Eindruck, wir würden im Reden
andauernd zur Persiflage, statt zum Ebenbild. Es gibt
einen chassidischen Spruch, der sagt:

«Was ist die schlimmste Sünde des bösen Triebs?
Wenn der Mensch vergisst, dass er ein Königssohn
ist.»

Ich glaube, eigentlich geht es um eben dieses: Wir
reden uns häufig ein, es komme auf uns ja gar nicht
an. Wir sind meistens nicht dazu bereit, die volle
Verantwortung zu übernehmen und bleiben lieber
der Meinung, eigentlich seien es andere, auf die es
ankomme.

Niemand will verantwortlich sein

Wenn viele so denken, wird der Mangel an Bereitschaft

zur Verantwortung gefährlich — die
Weltsituation sieht auch entsprechend aus: Im Grunde ist
niemand mehr verantwortlich.

Irgendwo habe ich einmal gelesen, dass es nur zwei
Grundhaltungen gebe im Menschsein —- und sie
zeigten sich am gegensätzlichsten in der Art, wie man
in einen Dom eintrete: Der eine schaue empor und
rufe aus: «Ach, was bin ich vor dieser Grösse doch
ein Nichts! Ein kleiner Wurm, den jeder zertreten
kann, der nichts auszurichten vermag.» Und der
andere schaue ebenfalls empor und sage sich: «Ach,
was bin ich doch klein! Aber wieviel Grosses kann
ich mir vorstellen, und dieser Grösse im Bauen einen
Ausdruck geben.»

Ich glaube, Sie sind mit mir einverstanden, wenn ich
behaupte, dass die Sprache dieser beiden Menschen
nicht die gleiche sein kann. Wer sich als «Nichts», als
«Dreck» empfindet, als einen, auf den es ohnehin
nie ankommt, der spricht auch eine Sprache, auf die
es ihm letztlich nicht ankommt. Er wird sich nicht
die geringste Mühe nehmen, sich in ihr zu zeigen.

292



Das ist vermutlich mehr oder weniger die Situation
der jungen Generation heutzutage — denn die Jungen

kommen sich machtlos vor, und in ihrer Sprache
zeigen sie sich auch nicht selbst — sie dokumentieren

in ihr nur eine Zeitströmung. Sie reden einen
ungewöhnlich aggressiven Jargon: «zämeschysse»,
«sech öppis ungere Nagel rysse», «fertigmache».
Kein Junger denkt wohl genau so aggressiv, wie er
daherredet.

Der Jargon der jungen und der älteren Generation

Für unsere «mittelalterliche» Generation ist die Situation

nicht unähnlich gewesen. Auch wir haben einen
zeitdokumentarischen Jargon gehabt, nur ist er nicht
aggressiv gewesen. Wir haben, im Gegenteil, beruhigt
mit unseren Ausdrücken. Nehmen wir nur das
Beispiel «Endlösung». Dieses Wort tönt doch
bürokratisch-beruhigend, es brauchte eine ungeheuerliche
Phantasie, um dahinter Millionenmord zu vermuten.

Auch heute noch hat unsere Generation die Tendenz,
sprachlich zu entschärfen, zu beruhigen. Nehmen Sie
als Beispiel den Ausdruck «Atommüll». Er beruhigt
ganz ungemein: «Müll» und «Müll-Abfuhr» — das
kennt man, das hat es ja immer schon gegeben. Es
braucht auch hier eine Menge Phantasie, um nicht in
die Falle zu treten. Unterschwellig wird suggeriert,
man könnte die Atomabfälle eigentlich auch in
Pavac-Säcken vor die Haustüre stellen

Während wir «Mittelalterlichen» es also vorziehen,
gewisse Sachverhalte mit Sprache zuzudecken und zu
verschleiern, zeigt der aggressive Jargon der Jungen
die gegenläufige Tendenz — vielleicht handelt es sich
überhaupt um Ursache und Wirkung. Sicher ist
jedenfalls, dass bei beiden Generationen niemand
wirklich persönlich haftbar ist, niemand persönlich
identifiziert werden kann mit dieser Zeitsprache.
Aber ein Allgemeingut, das zu niemandem recht
passt, kann eines Tages plötzlich usurpiert werden.
Dann bekommt der Jargon plötzlich ein Gesicht,
dann — würde ich sagen — wird der Jargon zur
Politik. Ich hätte Sie nur mit «Liebe Sprachgenossen»

anreden müssen! Dann wären wohl die meisten
unwillkürlich etwas mehr nach rechts gerückt auf
ihrem Stühlchen, um mir entgegenzuhalten. Aber ich
habe Sie als «Sprachangehörige» angesprochen —•
und ich möchte diese Anrede auch als Politik
verstanden wissen.

Ich glaube, wir müssen wieder den Mut dazu haben,
genau auszudrücken wofür wir selber einstehen
wollen. Wir müssen den Mut fassen, uns zu wehren
gegen die unpersönliche Sprache, die heutzutage im
Schwange ist und die sich an niemanden zu richten
scheint, oder an jemanden, den es nur in der Fiktion
gibt: An den «Mann auf der Strasse». Immer, wenn
gar so allgemein und gar so vague geredet wird, ist
offenbar diese Figur anvisiert — eine
«Null Nummer», wie sie den Medien beliebt. Ich,
jedenfalls, fühle mich selten direkt betroffen — ich
bin jedesmal der Meinung, die Argumentationen gälten

anderen.

VSA-Bestseller

«Richtlinien» für alle Heime

Gründliche Vorarbeiten der Kommission Heimerziehung

und der Altersheimkommission machten es
möglich, dass im Spätsommer 1980 im VSA-Veriag
die «Richtlinien zum Arbeitsverhältnis in Heimbetrieben»

erscheinen konnten. Sie sind zum eigentlichen

Bestseller des Jahres 1981 geworden. Die
wachsende Nachfrage darf als Beweis dafür gelten,
dass diese buntfarbige Garnitur einem echten
Bedürfnis entspricht, weil sie sich in allen Heimen
verwenden lässt.

Jede Garnitur umfasst zwei Arbeitsvertragsformulare,
die bloss noch ausgefüllt werden müssen, je

ein Formular für den Arbeitnehmer und für den
Arbeitgeber. Einen festen Bestandteil des Dienstvertrags

bilden die Richtlinien selbst, die mit dem
unterzeichneten Vertrag ausgefüllt dem Arbeitnehmer
auszuhändigen sind. In drei verschiedenen Anhängen

folgen die Empfehlungen und Erläuterungen,
die der VSA den Vertragspartnern geben kann. Die
buntfarbige Garnitur mit Klemmschiene wird zum
Selbstkostenpreis von Fr. 3.— (exkl. Porto)
abgegeben.

«Geistigbehinderte — Eitern — Betreuer»

Als erster Band der Reihe «Schriften zur Anthropologie
des Behinderten» ist im VSA-Verlag ferner —

rechtzeitig zum Jahr des Behinderten — das schöne
kleine Buch von Prof. Dr. Hermann Siegenthaler,
«Geistigbehinderte —• Eltern — Betreuer», erschienen.

Auch bei dieser Schrift, die sich sowohl an die
Betreuer im Heim wie an die Eltern von
Geistigbehinderten richtet, ist eine wachsende Nachfrage
zu melden. Das Buch von Siegenthaler findet bei
den Lesern eine gute Aufnahme und wird überall
als äusserst hilfreich empfunden. Zum Preis von
Fr. 10.60 (exkl. Porto) ist es ebenfalls beim Sekretariat

VSA zu beziehen.

Bestellschein

Wir bestellen hiermit

Expl. der Schrift «Geistigbehinderte —
Eltern — Betreuer» von H. Siegenthaler

Garnitur(en) der «VSA-Richtlinien zum
Arbeitsverhältnis in Heimbetrieben»

Name, Vorname

Adresse, PLZ, Ort

Bitte senden an das Sekretariat VSA, Seegartenstrasse

2, 8008 Zürich.

293



Das Beispiel einer Fernsehsendung

Während meiner Krankheit sah ich über Neujahr
eine Fernsehsendung an. Zwei Schriftsteller und
Fachleute, Psychologen, diskutierten über die
Hoffnung. Man sprach sehr allgemein; alles was
gesagt wurde, war richtig und wahr. Aber es traf
mich nicht persönlich. Gesagt wurde, zum Beispiel,
es sei hoffnungsvoll, dass sich heute die Jugend der
Gesellschaft verweigere. Zugegeben: es kann eine
Hoffnung sein. Aber selbst der Moderator begann
gegen das Ende der Sendung hin unruhig zu werden.
Es wäre ihm angenehm — forderte er die Teilnehmer
auf — wenn das Gespräch jetzt noch etwas «praktisch»

würde, wenn jetzt dem Zuschauer gesagt werden

knönte, wie er das Hoffen lernen und üben solle.
Ein Schriftsteller erklärte, leider könne er nicht
eigentlich mitreden, weil er nicht «gläubig» sei.

Nach der Sendung musste ich an Matthias Claudius
denken, der «Im Brief an meinen Sohn Johannes»
schrieb:

«Lerne gerne von andern! Und wo von Wesheit,
Menschenglück, Licht, Freiheit, Tugend usw. geredet
wird, da höre fleissig zu! Doch traue nicht flugs und
allerdings. Denn die Wolken haben nicht alle Wasser.

Und es gibt mancherlei Weise. Sie meinen auch,
dass sie die Sache hätten, wenn sie davon reden
können und davon reden. Das ist aber nicht, Sohn!
Man hat darum die Sache nicht, dass man davon
reden kann und davon redet. Worte sind nur Worte.
Und wo sie gar leicht und behende dahinfahren, da
sei auf Deiner Hut. Denn die Pferde, die den Wagen
mit Gütern hinter sich haben, gehen langsameren
Schrittes.»

Für mich ist die Hoffnung damals, als ich krank war,
nicht etwas Theoretisches gewesen, auch nicht eine
Sache, für die ich mich entscheiden konnte wie zum
Kauf eines Konsumgutes. Die Hoffnung war für
mich etwas sehr Elementares — ohne sie konnte ich
nicht in den nächsten Tag hineinkommen.

Und an eben diesem nächsten Tag ging ich den
Spitalgang entlang und begegnete dort einem
Mitpatienten, einem italienischen Schneider, übrigens. Er
hielt mich an und sagte: «Sie haben heute einen
schwarzen Tag, nicht wahr? Ich sehe es an ihren
Augen. Wissen Sie was? Sie gehen jetzt in die
ärztliche Behandlung und ich, ich warte auf Sie in

Um die Menschen

klug zu machen, muss man
klug sein; um sie dumm zu machen,

muss man dumm scheinen.
Ludwig Börne

der Cafeteria. Wir wollen dort ein bisschen
zusammen reden.»

Das rechte Wort zur rechten Zeit...

Nie habe ich so deutlich wie damals gemerkt und an
mir selbst erfahren, dass das «rechte Wort zur
rechten Zeit» wenig zu tun hat mit Bildung und mit
Intelligenz. Es ist vielmehr eine Frage der
Persönlichkeit. Ich möchte Ihnen das Gespräch
zwischen dem italienischen Mitpatienten und mir
zum Schluss gerne vorlesen — ich habe es in meinem
Buch «Fuss fassen» festgehalten:

«Signora, ich hole Ihnen einen Kaffee, doch, doch,
doch, das kann ich. Hören sie über den Husten weg,
ich und er, wir werden gleich alt werden, so oder so.
Trinken sie einen Schluck, Signora. Strahlenreaktion?

Aber das ist es nicht, Signora, nicht wahr? Es ist das
andere. Ganz allein ist man eben auf einmal, Signora,
ich weiss. Aber drehen Sie den Kopf: Für alle hier ist
es dasselbe. Alle müssen die Faust aufmachen, wenn
sie jemanden gern haben, Signora. Das kann man
lernen, loszulassen, meine ich, aber gern haben muss
man vorher können. Es ist wie im Krieg, Signora.
Man wird nicht ein anderer, aber es zeigt sich mehr,
wer man ist. Es gibt Leute, die sind Soldaten, und es

gibt andere, die sind Kanonenfutter.

Heute sind Sie drauf und dran sich aufzugeben,
Signora, ich sehe es in Ihren Augen. Aber es passt
nicht zu Ihnen, Signora. Es liegt nicht in Ihrer Natur.
Sie können ja nicht aus ihr herausfallen, und Sie
werden immer Ihr erster Arzt bleiben, lange bevor
die andern Aerzte antreten. Ja, Signora, weinen tut
gut. Schämen Sie sich nicht. Und die andern..
wissen Sie, Signora, alle hier haben bittere Hoffnungen,

einer wie der andere. Warum schütteln Sie den
Kopf? Wollen Sie nicht mehr hoffen, auf einmal?
Jetzt kommen sie mir sagen wir einmal: sehr jung
vor. Ich meine, es gibt eine Zeit, da müssen die
Hoffnungen rosig sein. Versprechen, schöne, ja, man baut
die Zukunft auf damit, eine Hoffnung kommt auf die
andere, immer höher und höher.

Aber jetzt ist eben die andere Zeit, Signora. Hoffen
ist jetzt eine Arbeit, ich weiss Bescheid, ich bin schon
drei Jahre krank. Ich muss mich in die Hand nehmen
und sagen, 'morgen ist noch nicht da, aber heute, das
ist deine Angelegenheit, heute willst du ein Mensch
sein, heute bleibst du aufrecht, so gut es eben geht,
auch wenn nichts von selber geht, es ist kein Grund,
wie eine Gottbeleidigung herumzukriechen'. Ja,
Signora, passen Sie auf mit dem Denken, morgen, die
Zukunft. wir müssen den Verstand in die Ecke
stellen, wie ein geladenes Gewehr. Es ist besser zu
hoffen.»

Und ich — ich möchte nun hoffen, dass Sie sich in
den Gesprächen, die Sie miteinander haben, so absolut

und ganz ins Spiel bringen wie der Mitpatient von
mir, dessen Rede ich Ihnen vorgelesen haben. Ich
danke Ihnen fürs Zuhören.

294


	Das rechte Wort zur rechten Zeit

