
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 52 (1981)

Heft: 5

Artikel: Der behinderte Mensch : trotzdem Ja zum Leben

Autor: Simmler, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811822

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811822
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Peter Sinnnïer, Zürich:

Der behinderte Mensch: Trotzdem Ja zum Leben

An der VSA-Jahresversammlung 1980 in Schaffhausen be-
schloss am 29. Mai Pfarrer Peter Simmler, Direktor der
Epilepsie-Klinik in Zürich, die Vortragsfolge «Auf der Suche
nach Sinn». Er sprach vor den 400 Zuhörern in der Rathauslaube

über das Thema «Der behinderte Mensch: Trotzdem
Ja zum Leben».

Der Mensch

Der Titel lässt die Meinung aufkommen, beim behinderten

Menschen sei das Ja-Sagen zu seinem Leben
ein besonderes Problem. Es handelt sich aber um
eine Frage, die sich im Grund

bei jeder Beziehung zwischen Menschen

stellt.

Ja-Sagen zum Leben eines anderen Menschen ist
immer eine Forderung, der nachzukommen aus ganz
verschiedenen Gründen uns Mühe machen kann.
Kürzlich kam mir eine Hausordnung eines Spitals in
die Hände. In ihr ist — wie es sich heute gehört —
von Patientenrechten die Rede. «Auch im Spital ist
der Patient ein freier Mensch» — tönt es da verheis-
sungsvoll. Und dann kommt der nächste, sehr wahre
und oft vergessene Satz: «Die Freiheit des einzelnen
hat ihre Grenze in der Freiheit des andern.» Das Ja
zum Leben dessen, der mein eigenes Leben unter
Umständen drastisch und empfindlich einschränkt,
braucht eben auch ein «trotzdem».

Ich denke auch an andere Situationen: Man sagt,
dass jede vierte Ehe, die. geschlossen wird, wieder
geschieden werde — wie oft wird in dieser engen
Lebensgemeinschaft ein Ja-Sagen «trotzdem» gefordert

oder verweigert? Oder denken wir an den Vater, der
zum Leben seines Sohnes «ja» sagen soll, trotzdem
es in anderen Bahnen verläuft, als er es geplant und
sich vorgestellt hat. Kürzlich las ich, ein bekannter
Fussballspieler habe für eine Ablösungssumme, die
in die Millionen geht und für ein Jahresgehalt von
800 000 Franken den Club gewechselt —• ich gestehe,

dass es mir bedeutend schwerer fällt, zum Leben
dieses Mannes ja zu sagen, als zum Leben eines
schwerbehinderten Kindes.

Von der doppelten Bedeutung der Grenze

Ich fasse diese erste Ueberlegung zusammen: Da, wo
der Mitmensch die Grenze unserer eigenen Freiheit
markiert — sei es die Freiheit meiner räumlichen
Bewegung, Freiheit meines Denkens, meiner
Vorstellungskraft, meiner Anerkennung —, da fällt es

uns schwer, ein bedingungsloses Ja zu seinem Leben
auszusprechen. Es wird sehr oft ein «Ja —• trotzdem»
sein. Im Blick auf das Leben des Behinderten heisst
das: Sein Dasein macht mir zum Beispiel die Grenze
meines Verstehens bewusst. Seine Bedürfnisse
fordern von mir einen Einsatz, der meine Freiheit
beschneidet.

Nun gibt es aber noch die andere Möglichkeit: das
Leben eines Mitmenschen kann ich erleben als

Ueberschreitung meiner eigenen Grenzen, als ein Er-
schliessen von Welten, zu denen ich ohne das Sein
und Wirken des andern den Zugang nicht gefunden
hätte. Ich könnte die Beispiele, die ich vorhin als
negative auswählte, nun in positivem Sinne wiederholen:

der Vater, der im Sohne die Fortsetzung und
Ausweitung seines eigenen Lebens erlebt usw. In diesen

Fällen ist das Ja zum Leben des andern kein
«trotzdem», sondern ein freudiges Bejahen der neu
geschenkten Möglichkeiten, das Entdecken und Finden

vielleicht sogar einer umfassenden Erfüllung.

Alle Menschen haben mit dem Behinderten das eine
gemeinsam: es kann mein Ja zu ihrem Leben ein
mühsames Ja, ein «Ja — trotzdem» sein. Aber etwas
ist anders: sie haben — mindestens theoretisch —
die Möglichkeit, durch ihr Verhalten mir gegenüber,
mir das andere Ja abzugewinnen: die Erfahrung, dass
ihr Leben Bereicherung und Erfüllung meines
Lebens sein kann. Der Behinderte hat diese Chance
nicht: er bleibt der Behinderte. Zum Ja zu seinem
Leben werde ich mich immer mühsam durchringen
müssen. Und es wird wohl kaum einen Menschen
geben — ich bitte die Ausnahmen, die sicher unter uns
sind, mir diese Einseitigkeit zu verzeihen —, der
spontan und beglückt den behinderten Menschen als

Erfüllung seines eigenen Seins bejahen kann.

198



Drei Dimensionen des Menschseins

Warum ist denn das Ja zum behinderten Menschen
so anders? Die Antwort auf diese Frage hängt vom
Menschenbild ab, das wir in uns tragen. Ich versuche
darum ganz kurz einige Gedanken zu äussern, was
Menschsein bedeutet. Ich bin mir bewusst, dass man
es auch anders sagen könnte. Aber für die Zwecke,
für die wir diese Definition heute benötigen, reicht es

aus.

1. Der Mensch ist fähig, über sich selbst nachzudenken.

Er ist fähig, neue Erkenntnisse zu erwerben,
daraus entsprechende Konsequenzen zu ziehen
und Verantwortung zu übernehmen. Er ist somit
offen sich selbst gegenüber.

2. Der Mensch ist offen für seinen Mitmenschen.
Auch diese Fähigkeit ist konstitutiv, das heisst,
ohne sie ist er nicht im eigentlichen Sinn des Wortes

ein Mensch. Er ist nur Mensch, wenn er
Mitmensch ist.

3. Der Mensch ist offen für Dimensionen, die seine
eigenen Möglichkeiten und Grenzen des Erkennens

überschreiten. Er ist zum Beispiel offen für
die Zukunft. Man kann hier auch von seiner
Beziehung zu Gott reden.

Diese drei Dimensionen gehören zum Menschsein.
Sie unterscheiden einzeln oder gesamthaft den
Menschen von jedem andern vorhandenen Wesen.

Jeder von uns ist irgendwie ein behinderter Mensch

Ein behinderter Mensch ist —• ganz weit gefasst —
ein Mensch, der in einem dieser drei Bereiche nicht
zur vollen Entfaltung kommt, oder der einen oder
mehrere dieser drei Bereiche nicht voll oder
überhaupt nicht zu seiner Verfügung hat.

Von dieser Definition her gesehen ist — notwendigerweise

— jeder Mensch in irgendeiner Weise
behindert: Der eine hat Mühe mit sich selbst, der
andere findet den Weg zum Mitmenschen nicht, und
ein dritter müht sich vielleicht verzweifelt und
erfolglos ab mit Gott oder mit dem Begriff, den er an
seiner Stelle sich bildet oder bekämpft. Behinderung
ist deshalb nicht einfach das, was wir in der
Umgangssprache unter diesem Worte verstehen. Sie ist
— gestatten Sie mir für heute diesen despektierlichen
Ausdruck — ein Defekt, der den Menschen daran
hindert, sich zum vollen Menschsein zu entfalten.

Darum noch einmal: Jeder von uns ist in irgendeiner
Art ein defekter Mensch. Im Zentrum seines
Menschseins defekt ist darum der, der ohne Defekt
ist (oder zu sein meint bzw. vorgibt). Defekt ist vor
allem der Mensch, der als einziges Mass echter
Menschlichkeit die Defektlosigkeit setzt.

Neue Ethik und neue Aesthetik erforderlich

Und nun fällt es uns auf, dass es Defekte gibt, die wir
ablehnen und solche, die wir gelassen hinnehmen
oder sie geradezu zu positiven Qualitäten umstilisie¬

ren. Unter dem Titel «alternativ» kann man zum
Beispiel Defekte zu Tugenden erklären. Dieser
Taschenspielertrick misslingt aber beim Behinderten:
Behindertsein kann man mit dem besten Willen nicht
als erstrebenswertes Ziel hinstellen! Das hängt eng
zusammen mit dem Menschenbild, das wir in uns
tragen. Von ihm her formulieren wir die Normen, an
denen wir das Menschsein messen, ihm allenfalls
mehr oder weniger Wert zubilligen. Und unser
allgemeines Menschenbild führt eben zu Normen, die
dem Behinderten die Chance zum beglückten «Ja»
nicht geben. Darum brauchen wir «eine neue Ethik
und eine neue Aesthetik» (Th. Hagmann). So ist es
tatsächlich. Aber wie sieht denn diese neue Ethik
aus?

Ich möchte Ihnen im Blick auf diese Frage heute
einen kleinen Hinweis geben, der Ihren eigenen
Ueberlegungen vielleicht neue Anregungen geben
kann. Und zwar setzt dieser Hinweis ein bei der
zweiten Begriffsbestimmung des Menschen, die ich
vorhin erwähnte; die Offenheit zum Mitmenschen
hin. Da wir nach dem Ja zum behinderten Mitmenschen

fragen, geht es um unsere eigene Offenheit
zum Mitmenschen. Darum steht der zweite Teil meines

Referates unter dem Titel «Ich und Du».

Ich und Du

In unserem bisherigen Gedankengang haben wir
unausgesprochen angenommen, das Ja zum Leben des

Behinderten lasse sich begründen, indem man sein
Leben definieren, damit seinen Wert feststellen und
so dann zu seinem Leben Ja sagen könne. Ich halte
diese Annahme für falsch. Definieren heisst abgrenzen.

Wenn wir etwas definieren wollen, grenzen wix
es ab von ähnlichen Erscheinungen. Wir lösen es

heraus aus seinen Bezogenheiten zu seiner Umwelt.
Und wenn wir es dann rein abstrakt vor uns sehen,
dann können wir es definieren.

Dieser Weg ist nicht möglich beim Menschen ganz
allgemein und auch nicht beim behinderten
Menschen. Definieren würde heissen, den Menschen
herauslösen aus seiner Umwelt und aus seinen Bezogenheiten

zu seinen Mitmenschen. Damit aber würden
wir ihm eine der wesentlichsten Bestimmungen des
Menschen wegnehmen: die Bezogenheit auf den
Mitmenschen hin.

Es gibt den «Menschen an sich» nicht

Es gibt nur den Menschen «im Gefüge», den
Menschen, der sichtbar wird in seinen Verbindungen und
Bindungen in seiner Umwelt drin. Ich habe darum
bei der «Definition» des Menschen auf seine drei
Bezugsebenen hingewiesen.

Ueber den Menschen — und damit auch über den
behinderten Menschen — kann man nur reden,
indem man seine Beziehung zum Mitmenschen — also
auch zum über ihn und mit ihm Redenden — immer
miteinbezieht. Das heisst, dass man also zunächst

199



und zuerst einmal sich selbst miteinbezieht. Es ist wie
beim Beobachten eines Phänomens: man kann ohne
den Beobachter nicht auskommen. Seine Person, die
Art seiner Beobachtung präjudizieren das Resultat
der Beobachtung. Ich versuche darum, unter dem Titel

«Ich und Du» von einem andern Ansatzpunkt
auszugehen und folge darin weitgehend den Gedanken

des jüdischen Philosophen Martin Buber.

Ein Mensch ist nur als Mitmensch ein Mensch

Martin Buber geht, wenn vom Menschen die Rede
ist, von der Einheit von Ich und Du aus, die nicht
Identität ist. Ohne Du gibt es kein Ich. Ein Mensch
ist nur dann Mensch, wenn er Mitmensch ist.
Schematisch könnte man somit Ich und Du als die beiden
Brennpunkte einer Ellipse betrachten. Es wäre auch
möglich, das Symbol der ergänzenden Zweiheit, das
Sie zum Beispiel in gotischen Masswerkfenstern
sehen, als Veranschaulichung zu verwenden
(Fischblasen-Motiv).

Man kann also auch vom Ich nie im abstrakten Sinne
reden, man kann es, wie ich vorhin vom Dir sagte,
gar nicht definieren. Sondern man kann vom Ich nur
reden, wenn man zugleich von seiner Bezogenheit
redet. Und nun kann man — nach Martin Buber —
in zweifacher Weise das Wort «Ich» sprechen: Ich in
meiner Beziehung zum Es und Ich in meiner Beziehung

zum Du. «Ich — Es» kann nie mit dem ganzen
Wesen gesprochen werden. «Ich —• Du» kann nur
mit dem ganzen Wesen gesprochen werden. Mit diesen

beiden Bestimmungen sind wir bereits mitten in
den uns beschäftigenden Problemen drin.

Aus welchen Quellen kommen die Schwierigkeiten?

Die Schwierigkeiten, die uns das Ja zum Behinderten
verursacht, können aus zwei Quellen stammen:

# Es könnte sein, dass wir den Behinderten nicht als
«Du» akzeptieren, sondern ihn als ein «Es» behandeln.

Das geschieht zum Beispiel dann, wenn wir ihn
zu definieren versuchen, wenn wir nach dem Wert
seines Lebens fragen. Das kann geschehen, wenn wir
bei ihm vor allem den Defekt sehen und nicht den
Menschen, der den Defekt an sich trägt. So kann der
Behinderte zu einem Objekt werden, ein Objekt
unserer Forschungen und Bemühungen als Pädagogen,

Therapeuten, Theologen oder was immer wir
sind. Er kann das Objekt sein, an dem wir unsere
mehr oder weniger genialen Theorien demonstrieren,
an dem wir unsere sozialen Gefühle ausleben. Oder
er kann gar herhalten müssen zur Rechtfertigung
unseres eigenen Lebenssinnes. Immer ist er dabei ein
«Es».

# Es könnte aber auch sein, dass wir das Ja zum
Leben des Behinderten nicht mit unserem ganzen
Wesen sprechen. Vielleicht verweigern wir es ihm
aus purem Egoismus, weil er eine potentielle Bedrohung

unserer Freiheiten ist. Vielleicht haben wir
auch Angst, unsere Eigenständigkeit und Einmaligkeit

zu verlieren im bedingungslosen Ja. Oder es

kann auch sein, dass wir die Zweifel an der Sinn-
haftigkeit unseres eigenen Lebens auf das Leben des
Behinderten übertragen und dann natürlich ein volles
Ja zu seinem Leben nicht mehr sprechen können.
Wenn wir aber nicht mit unserem ganzen Wesen zum
Behinderten Ja sagen können, ist es immer eine
Beziehung «Ich — Es».

Ich komme zurück auf die Frage: Ist das Leben des
Behinderten für mich eine Bedrohung, eine Eingrenzung

meiner Freiheit oder liegt in ihm eine Chance
der Entgrenzung und der Erfüllung in der Begegnung
von Ich und Du?

Sinn und Zukunftswachsen aus der Hingabe

Wichtig für das Verstehen dieser Frage ist die
Feststellung, dass das Ich am Du wird. Ohne ein Du gibt
es keinen Sinn für mein eigenes Leben. Es stagniert.
Es wächst nicht. Es fehlt ihm die Hingabe, aus der
die Zukunft und der Sinn wächst.

Mir scheint, dass wir heute in der Gefahr stehen,
diese Wahrheit zu vergessen. Viele sind unterwegs
auf der Suche nach dem Sinn ihres eigenen Lebens.
Die einen tun es, indem sie sich in sich selbst versenken.

Ich habe bereits darauf hingewiesen, dass es auf
diesem Weg nicht möglich ist, ein Mensch zu werden:

Ohne die Beziehung zum Du kann einer gar
nicht Mensch sein oder sich als Mensch entdecken.

Aber auch der andere Weg scheint mir zweifelhaft zu
sein: Man möchte sich selbst am andern, am Du
erfahren. Martin Buber sagt dazu: Das Ich macht sich
zum Träger von Empfindungen und Erfahrungen.
Die Umwelt wird zum Gegenstand dieser Empfindungen

erklärt. Im Augenblick, wo ich diesen Weg
einschlage, sehe ich im andern Menschen den
Gegenstand meiner Erfahrungen und Empfindungen.
Als Gegenstand ist er aber nicht mehr eine Person.
Das potentielle Du wird ein Es. Die Beziehung heisst
nun: Ich — Es. Ich —• Es ist das Wort der Trennung,
der Distanzierung gesprochen, das nie mit dem ganzen

Wesen gesprochen werden kann. Damit fällt die
Möglichkeit, einen Sinn für sein eigenes Leben zu
finden, dahin.

Buber: «Hauch des ewigen Lebens»

Auf der Suche nach dem Sinn unseres Lebens versuchen

wir zu sagen: so bin ich. Dieses Ziel erreichen
wir nur, wenn wir uns gegen den Mitmenschen
abgrenzen. Wir sollten aber nicht unser Eigenwesen
suchen, sondern Person werden, zu deren Wesen es
gehört, zu anderen Personen in Beziehung zu treten.
Der Zweck wäre dann nicht die Erfahrung und das
Gebrauchen des andern, sondern die Berührung des
Du. Martin Buber nennt das einen «Hauch des ewigen

Lebens».

Gibt es diese Chance in der Beziehung zum
Behinderten? Behindert sein: das ist eine echte Alternative.
Sie ist anders als die Alternativen, die heute «in»

200



I

*

Zum Jahr des Behinderten
Das Gebet in der Betreuung Behinderter
Zwang — Notwendigkeit — Luxus?

Leitung: Dr. Imelda Abbt

Tagung vom Mittwoch, 24. Juni 1981, 11.00 Uhr, bis Donnerstag, 25. Juni 1981, 16.00 Uhr.
Schweizer Jugend- und Bildungszentrum, Einsiedein.

Diese Tagung richtet sich an Heimleiter und an alle Mitarbeiter von IV-Heimen sowie weitere

Interessenten aus verwandten Sozialberufen.

Im vergangenen Jahr hat der VSA mit dem Thema «Der Fehl Gottes» eine erste Tagung für IV-Heime im
Schweizer Jugend- und Bildungszentrum, Einsiedeln, d urchgeführt. Die Fortsetzung in diesem Jahr ist dem
Gebet in der Betreuung Behinderter und seinen versc hiedenen Ausdrucksformen gewidmet.

Neben Referaten, Kurzvoten und Berichten sollen auch zwei Gebets-Beispiele konkret erlebt werden können:
Die Motettengruppe Andreaskirche Zürich (16 Mitglieder) wird unter der Leitung von Prof. Dr. H. Siegenthaler
geistliche Chorwerke singen; eine Biidmeditation soll sodann zu einer mehr individuell-persönlichen Gebetsform

hinführen.

Programm

Mittwoch, 24. Juni 1981

11.00 Begrüssung
und gegenseitiges Sich-kennen-Lernen

12.00 Mittagessen
13.30 Erfahrungsberichte

aus dem religiösen Heimalltag:
Frau Pfarrer Ilse Hasenfratz,
Schweiz. Epilepsie-Klinik, Zürich
Heiner Bosshard,
Heim für cerebralgelähmte Kinder, Küsnacht
Frau Leonie Mühlebach,
Heilpädagogisches Schulheim für Mädchen,
Küsnacht
Frau Gertrud Schmutz,
Schweiz. Epilepsie-Klinik, Zürich
Sr. Gabriela Steiner,
Kinderheim Hagendorn-Cham

15.30 Das Gebet aus theologischer Sicht:
Referat Dr. I. Abbt

Das Gebet aus psychologischer Sicht:
Referat Prof. Dr. H. Siegenthaler
Verarbeitung der Referate

20.00 Musik als Mittel zur Meditation:
Kurzreferat Prof. Dr. H. Siegenthaler
Anschliessend singt die «Motettengruppe
Andreaskirche Zürich» geistliche Chorwerke
(Bruckner, Brahms, Bach)

Donnerstag, 25. Juni 1981

08.00 Bildmeditation:
Pfarrer Pierre Wissler, Bern

09.00 Das Gebet aus heilpädagogischer Sicht:
Therapie oder Erziehung?
Referat Prof. Dr. H. Siegenthaler
Verarbeitung des Referates

12.00 Mittagessen
13.30 Erarbeitung
bis von praktischen Gebetsbeispielen
15.30 für Behinderte
15.30 Vorschau auf die Tagung im Jahre 1982

16.00 Schluss der Tagung

Tagungskosten: Fr. 200.— (inkl. Unterkunft und Verpflegung)
Fr. 150.— für Teilnehmer aus VSA-Heimen
(10 Prozent Ermässigung bei persönlicher VSA-Mitgliedschaft)

Anmeldeschluss: 19. Juni 1981

Anmeldung für die Tagung «Das Gebet»
zu richten an das Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich, Tel. 01 252 49 48.

Name, Vorname: Arbeitsort
(Name des Heims):

Adresse, Telefon:
—~ VSA-Mitgliedschaft des Heims Ja Nein

Persönliche Mitgliedschaft Ja Nein

201



sind und mit denen man spielen kann. Sie ist eine
Alternative, die total ist. Man kann sie nicht wählen.
Man kann sie — weil sie echte Alternative ist —
auch nicht verstehen; sie überschreitet die Grenzen
meines Lebens. Man kann sie aber auch nicht
einfach wegwerfen, wenn man ihrer überdrüssig ist. In
der Begegnung mit dem Behinderten spüren wir etwas
von dieser echten Alternative. In und hinter der echten

Alternative erscheint das Du. Darum gibt es in
der Begegnung mit dem Behinderten die Chance
einen «Hauch des ewigen Lebens» zu verspüren.

Ja zum Leben

Wir verzichteten darauf zu definieren, was «noch»
Leben ist. Hingegen habe ich darauf hingewiesen,
dass von einem dreifach umschriebenen Menschenbild

aus ein jeder Mensch ein «defekter» Mensch ist.
Und je nachdem in welchem Bereich der «Defekt» in
Erscheinung tritt, ist es für uns mühsam, ein «Ja» zu
seinem Leben zu sagen.

Ich habe dann weiter ausgeführt, dass der Versuch
der Definition was ein Mensch sei, immer nur damit
ende, dass wir versuchen, diesen Menschen zu
begrenzen. Und gerade dieses Begrenzen verhindert das

richtige Erkennen: ein Mensch ohne Bezug zur Umwelt

und zum Mitmenschen ist kein Mensch. Darum
haben wir über «den Menschen» (und auch über den
behinderten Menschen) unter dem Titel «Ich und
Du» gesprochen. Wir haben Ich und Du als eine
Einheit betrachtet. Dazu hoch eine weitere Ueberle-
gung.

Was heisst lieben?

Wenn wir darauf verzichten, den Menschen zu
definieren, so versuchen wir nun ihn, den Repräsentanten

der echten Alternative, zu «lieben». Ich bitte Sie
für einen Augenblick alles zu vergessen, was Sie sich
unter diesem Wort vorstellen, sowohl eine theologisch

sehr langatmig und schwierig zu umschreibende
Beziehung zwischen Gott und Mensch und darin
eingeschlossen von Mensch zu Mensch, wie auch jenen
andern Gebrauch, der den Gefühlsüberschwang des

jungen Menschen zu umschreiben versucht oder
auch jenen landläufigen Ausdruck «Liebe machen»,
der wieder in einer andern geistigen Welt zuhause ist.
Lieben heisst — für jetzt und heute — relativieren,
den andern relativieren. Das heisst, ihn in Relationen,

zu deutsch Beziehungen, sehen, heisst, ihn in
Relationen, das heisst Beziehungen setzen. Wir sehen
ihn in der Beziehung zu seinen Eltern — auch der
Schwerstbehinderte ist das Kind eines menschlichen
Vaters und einer menschlichen Mutter, auch wenn
ihre Beziehung eine unmenschliche war. Wir sehen
ihn in Beziehung zu den Menschen, die sein Leben
gerettet haben, auch wenn wir oft meinen, sie hätten
es nicht tun sollen (hätten wir anders gehandelt?).
Und wir sehen ihn in Beziehung zu den vielen, die
gleich oder ähnlich sind wie er. Sie können im
Aufzählen nun selbst weiterfahren. Aber vergessen Sie
die eine Beziehung nicht: die Beziehung zu uns, die
schon lange besteht — seit wir angefangen haben
nachzudenken. Und wir werden die Behinderten

nicht nur in Beziehungen sehen, sondern in
Beziehungen setzen — noch und noch, Tag um Tag. Lieben

heisst relativieren: in Beziehungen sehen und
Beziehungen setzen.

Gestatten Sie mir eine persönliche Bemerkung. Es
gibt eine besondere Beziehung, in der wir den Behinderten

sehen und in die wir ihn setzen können. Ich
denke an die dritte der von mir erwähnten Dimensionen.

Konkret: Ich denke jetzt an

die Beziehung Gottes zum Behinderten.

Es ist doch eigenartig, dass die Beziehungen Jesu
sich vor allem offenkundig defekten Menschen
zuwendeten. Mit lauter solchen hat er sich umgeben.
Darin kommt die Beziehung Gottes zum defekten
Menschen, die Liebe Gottes zum defekten Menschen
zum Vorschein. Und Jesus selbst war ja auch ein
defekter Mensch, eine gescheiterte Existenz. Er war ein
Mensch, dem auch die dritte Dimension abhanden
kam, als er sagte: Mein Gott, warum hast du mich
verlassen? Und gerade diesem gottverlassenen
Menschen galt und gilt die Beziehung — die Liebe Gottes.

Gott hat Ja gesagt zu diesem defekten Menschen,
so, dass dieser zum Inbegriff der Liebe Gottes wurde.

Gottes Ja gilt nicht dem Menschen, der keinen
Defekt aufweist, sondern seiner Alternative, dem,
dessen grösster «Defekt» es war, sich für die andern
hinzugeben. -— Das ist für mich die wichtigste Beziehung,

in der wir den Behinderten sehen und in die
wir ihn setzen wollten.

Von diesem Gedanken her ist der Titel meines Referates

falsch. Man sollte nicht begründen müssen,
warum man zum Behinderten trotzdem Ja sagen soll,
sondern man sollte begründen müssen, wieso man
auf den Gedanken kommen kann, ein Nein zum
Leben des Behinderten überhaupt in Erwägung zu
ziehen. Die Pflicht zu begründen liegt auf der falschen
Seite! Aber noch einmal: das ist eine persönliche
Bemerkung.

Ja sagen zum Leben des Behinderten als einer für
uns unerreichbaren und doch lebensnotwendigen
Alternative: darin liegt nun offenbar

der Sinn unseres eigenen Seins.

Aber nun nicht so, dass wir, mit den Augen auf uns
selbst gerichtet, in der Hoffnung den Sinn unseres
Lebens allsogleich erscheinen zu sehen, Ja sagen zum
Behinderten. Sondern der Sinn des eigenen Lebens
erfüllt sich nur dann, wenn wir das eigene Leben
vergessen. Von Viktor E. Frankl stammt das schöne
Bild vom Auge, das alles sieht, nur sich selbst nicht.
Und wenn das Auge sich selbst sieht, dann ist es
krank, untauglich und reif für eine Operation. Sie
haben dieses Bild in der Einladung zur heutigen
Tagung bereits gefunden — ich brauche es nicht
auszumalen. Je mehr wir auf die Sinnproblematik — die
ungelöste — unseres eigenen Lebens starren, je mehr
wir versuchen durch neue Erfahrungen am Objekt
des Mitmenschen uns selbst auf die Spur zu kommen,

202



Verein für Schweizerisches Heimwesen

VSA-Grundkurs für Heimleitung
Als Fortbildungskurs für Leiterinnen und Leiter von Jugend- und Altersheimen

Aufnahmebestimmungen:

Kursleitung:

Kursort:

Zeitdauer:

Kurskosten:

Anmeldung:

— Aktive Heimleiter
— Zum Zeitpunkt der Anmeldung fest vorgesehene Mitarbeit in einem Heim für

eine leitende Funktion (mindestens drei Vollzeit-Mitarbeiter unterstellt)

C. D. Eck, Institut für angewandte Psychologie, Zürich

Zürich, Paulus-Akademie

40 Tage, September 1981 bis Dezember 1982

Fr. 2800.— inklusive Mittagessen an Kurstagen
Fr. 2600.— für Teilnehmer aus VSA-Heimen

Anmeldeformulare können bezogen werden:
Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich, Tel. 01 252 49 48

Anmeldeschluss: 26. Juni 1981

Teilnehmerzahl beschränkt
Die Kursteilnehmer verpflichten sich, den ganzen Kurs zu besuchen

Kurskonzept:

Spezielle Fragen der Leitung von Alters- und
Erziehungsheimen

Allgemeine Methodenlehre der
Klientenbetreuung

Grundlagen des Heim-Managementes Betriebspsychologische Organisationsgrundsätze

Die Führung des Mitarbeiters Förderung der Leiterpersönlichkeit

Gruppendynamik und Institutionspädagogik Psychologische Grundlagen der Heimführung

Die Kursteilnehmer arbeiten im Plenum, lin Kleingruppen und in Fachgruppen. Heimspezifische
Fachgruppen vermögen die Fragestellung innerhalb einer Themenreihe direkter auf die jeweilige
Anwendungssituation zu beziehen. Sie werden mit anspruchsvolleren, eher projektmässigen
Aufgaben betraut.

Eine Abschlussprüfung mit Ausweis wird fakultativ angeboten (Kosten Fr. 150.—).

Kursdaten: 1981

1982

15./16. September, 20./21. Oktober, 29./30. Oktober
24./25. November, 8./9. Dezember
Z6./Z7. Januar, 9./10. Februar, 9./10. März
6./7. April, 4./5. Mai, 1./2. Juni, 29./30. Juni/1. Juli, 24./25./26. August,
14./15. September, 28./29. September, 26./27. Oktober, 9./10. November,
23./24. November, 7./8. Dezember

Ständige Kursbegleitung und Beratung der Teilnehmer durch Dr. Imelda Abbt

203



und je mehr wir behaupten, nur wenn wir uns selbst
entdeckt hätten, würden wir den Weg zum Du finden
können, desto weniger begegnen wir dem Du. Desto
unfähiger werden wir, das Du zu bejahen als
Bereicherung oder gar Erfüllung unseres eigenen Lebens.
Die treibende Kraft unseres Lebens ist dann die
Angst vor der Einschränkung der eigenen Freiheit

durch das Du, nicht die neugierige Freude auf die
Begegnung mit einem Du.

«Trotzdem Ja zum Leben des Behinderten»: das ist
nicht ein verzweifelter und krampfhafter Versuch,
unmögliches doch noch möglich zu machen, sondern
es ist eine grosse Chance, die uns offeriert wird.

«Jugend macht ihre eigene Geschichte»

Wandlung der Jugend - Wandlung der Gesellschaft

John R. Gillis: Geschichte der Jugend. Tradition

und Wandel im Verhältnis der Altersgruppen
und Generationen. Weinheim und Basel,

Beltz-Verlag 1980, 248 Seiten, Fr. 34.—

Mit dieser Veröffentlichung wül der amerikanische
Historiker John R. Gillis die Geschichte der Jugend
schreiben. Damit ist ein hoher Anspruch verbunden,
denn die Geschichte der Jugend ist auch immer
Geschichte der menschlichen Gesellschaft. Das
zustandegekommene Resultat bildet vorwiegend die
Geschichte der männlichen Jugend in der Zeitspanne
des vorindustriellen Europas bis in unsere Gegenwart.

Der Autor richtet sein Interesse auf die Jugend
selbst, auf ihr Brauchtum, ihre Verhaltensweisen
und Ideen und geht weniger von der Sichtweise der
Erwachsenen aus, wie diese die Jugend sehen und
beurteilen. Seine Bemühungen richtet er also auf die
Kontinuität und den Wandel der Jugendkultur aus.
Das Buch möchte aber nicht nur Jugendkultur in
verschiedenen Zeitabschnitten beschreiben, sondern
es möchte den gesellschaftlichen Hintergrund dieser
Altersgruppe, nämlich die sozialen Strukturen und
Normen zur Erklärung der Jugendkultur miteinbeziehen.

Die damit verbundene These des Buches lautet:

«Jugend macht ihre eigene Geschichte» (S. 11).
Der Autor glaubt damit zeigen zu können, dass die
Jugend auf den sozialen Wandel mit eigenen
Verhaltensmustern reagiert. Bedenkt man die
Verhaltensäusserungen der Jugend während den letzten Jahren,
so kommt dem vorliegenden Buch eine besondere
Bedeutung zu, will es doch — mit seiner sozialhistorischen

Vorgehensweise — beitragen, die Herkunft
moderner Jugendkultur zu klären.

In gewissem Sinne kann das Buch als Fortsetzung
von Philippe Ariès' «Geschichte der Kindheit»*
betrachtet werden. Beschreibt nämlich Ariès die Ge-

* Philippe Ariès: Geschichte der Kindheit. München: Hauser-Verlag
1975.

schichte und Entdeckung der Kindheit während des
Feudalismus, so beschreibt Gillis die Geschichte und
Entdeckung der Jugend während den letzten
zweihundert Jahren. Im Gegensatz zu Ariès werden die
Beziehungen der Jugend zu ihrem sozialen Umfeld
stärker berücksichtigt.

Der Autor spricht deshalb von der Entdeckung
der Jugend, weil dieser Begriff erst gegen Ende des
19. Jahrhunderts geläufig wurde. Wohl hat es auch
vorher Jugend und Jugendkultur gegeben, doch ist
diese von der modernen Jugendkultur zu unterscheiden.

So hatten Ausdrücke wie boy, garçon oder
Knabe im vorindustriellen Europa eine ganz andere
Bedeutung als heute. Denn damit konnte eine Person
bezeichnet werden, die sowohl sechs als auch dreissig
Jahre alt sein konnte. Mit diesen Ausdrücken wurde
nicht eine klar abgrenzbare Altersgruppe gemeint,
man bezeichnete damit eher den gesellschaftlichen
Status einer Person, nämlich die Diener, Knechte
und Handwerkslehrlinge. Die grosse Altersspanne
für Ausdrücke wie Knabe führt der Autor auf die
damaligen Lebens- und Arbeitsverhältnisse zurück.
Denn üblicherweise trat ein Kind schon im Alter
von 6—8 Jahren in einen fremden Hausstand ein,
in dem es lebte und arbeitete, bis mit der Gründung
einer eigenen Familie der Hausstand verlassen wurde.
Das Heiratsalter selber war mit 25—30 Jahren relativ
hoch. Trotzdem hatte diese breite und nicht klar
abgrenzbare Altersgruppe mit ihrer speziellen Ab-
hängkeit, eine eigene Kultur, ein eigenes Brauchtum
entwickelt. Damit meint der Autor die zahlreichen
Bruderschaften und Gesellenvereine, die neben der
Gestaltung von Festen und Vermittlung von Arbeit
die Funktion eines Tugendwächters und Ehestifters
innehatten. Neben der Beschreibung dieser Bräuche
und ihre Erklärung durch ökonomische Faktoren,
versucht der Autor auch einen Zusammenhang mit
den jeweiligen demographischen Verhältnissen und
den Lebensphasen der Menschen herzustellen. So
weist der Autor darauf hin, dass mehr als 50 % der
Bevölkerung unter 20 Jahre alt war und trotz hoher
Fruchtbarkeit nur jede zweite Person ein Alter von
20 Jahren erreichte. Für die Sicherung der Familie

204


	Der behinderte Mensch : trotzdem Ja zum Leben

