Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 52 (1981)

Heft: 5

Artikel: Der behinderte Mensch : trotzdem Ja zum Leben
Autor: Simmler, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-811822

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-811822
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Peter Simmier, Ziirich:

Der behinderte Mensch: Trotzdem Ja zum Leben

An der VSA-Jahresversammlung 1980 in Schaffhausen be-
schloss am 29. Mai Pfarrer Peter Simmler, Direktor der Epi-
lepsie-Klinik in Ziirich, die Vortragsfolge «Auf der Suche
nach Sinn». Er sprach vor den 400 Zuhorern in der Rathaus-
laube iiber das Thema «Der behinderte Mensch: Trotzdem
Ja zum Leben».

Der Mensch

Der Titel Idsst die Meinung aufkommen, beim behin-
derten Menschen sei das Ja-Sagen zu seinem Leben
ein besonderes Problem. Es handelt sich aber um
eine Frage, die sich im Grund

bei jeder Beziehung zwischen Menschen
stellt.

~ Ja-Sagen zum Leben eines anderen Menschen ist im-
mer eine Forderung, der nachzukommen aus ganz
verschiedenen Griinden uns Miihe machen kann.
Kiirzlich kam mir eine Hausordnung eines Spitals in
die Hédnde. In ihr ist — wie es sich heute gehort —
von Patientenrechten die Rede. «Auch im Spital ist
der Patient ein freier Mensch» — tont es da verheis-
sungsvoll. Und dann kommt der ndchste, sehr wahre
und oft vergessene Satz: «Die Freiheit des einzelnen
hat ihre Grenze in der Freiheit des andern.» Das Ja
zum Leben dessen, der mein eigenes Leben unter
Umstdnden drastisch und empfindlich einschrénkt,
braucht eben auch ein «trotzdem».

Ich denke auch an andere Situationen: Man sagt,
dass jede vierte Ehe, die geschlossen wird, wieder
geschieden werde — wie oft wird in dieser engen I:e-
bensgemeinschaft ein Ja-Sagen «trotzdem» gefordert

198

oder verweigert? Oder denken wir an den Vater, der
zum Leben seines Sohnes «ja» sagen soll, trotzdem
es in anderen Bahnen verlduft, als er es geplant und
sich vorgestellt hat. Kiirzlich las ich, ein bekannter
Fussballspieler habe fiir eine Ablosungssumme, die
in die Millionen geht und fiir ein Jahresgehalt von
800 000 Franken den Club gewechselt — ich geste-
he, dass es mir bedeutend schwerer fillt, zum Leben
dieses Mannes ja zu sagen, als zum Leben eines
schwerbehinderten Kindes.

Von der doppeiten Bedeutung der Grenze

Ich fasse diese erste Ueberlegung zusammen: Da, wo
der Mitmensch die Grenze unserer eigenen Freiheit
markiert — sei es die Freiheit meiner rdumlichen
Bewegung, Freiheit meines Denkens, meiner Vor-
stellungskraft, meiner Anerkennung —, da fillt es
uns schwer, ein bedingungsloses Ja zu seinem Leben
auszusprechen. Es wird sehr oft ein «Ja — trotzdem»
sein. Im Blick auf das Leben des Behinderten heisst
das: Sein Dasein macht mir zum Beispiel die Grenze
meines Verstehens bewusst. Seine Bediirfnisse for-
dern von mir einen Einsatz, der meine Freiheit be-
schneidet.

Nun gibt es aber noch die andere Moglichkeit: das
Leben eines Mitmenschen kann ich erleben als
Ueberschreitung meiner eigenen Grenzen, als ein Er-
schliessen von Welten, zu denen ich ohne das Sein
und Wirken des andern den Zugang nicht gefunden
hétte. Ich konnte die Beispiele, die ich vorhin als ne-
gative auswdhlte, nun in positivem Sinne wiederho-
len: der Vater, der im Sohne die Fortsetzung und
Ausweitung seines eigenen Lebens erlebt usw. In die-
sen Fillen ist das Ja zum Leben des andern kein
«trotzdem», sondern ein freudiges Bejahen der neu
geschenkten Moglichkeiten, das Entdecken und Fin-
den vielleicht sogar einer umfassenden Erfiillung.

Alle Menschen haben mit dem Behinderten das eine
gemeinsam: es kann mein Ja zu ihrem Leben ein
miihsames Ja, ein «Ja — trotzdem» sein. Aber etwas
ist anders: sie haben — mindestens theoretisch —
die Moglichkeit, durch ihr Verhalten mir gegeniiber,
mir das andere Ja abzugewinnen: die Erfahrung, dass
ihr Leben Bereicherung und Erfiillung meines Le-
bens sein kann. Der Behinderte hat diese Chance
nicht: er bleibt der Behinderte. Zum Ja zu seinem
Leben werde ich mich immer miihsam durchringen
miissen. Und es wird wohl kaum einen Menschen ge-
ben — ich bitte die Ausnahmen, die sicher unter uns
sind, mir diese Einseitigkeit zu verzeihen —, der
spontan und begliickt den behinderten Menschen als
Erfiillung seines eigenen Seins bejahen kann.



Drei Dimensionen des Menschseins

Warum ist denn das Ja zum behinderten Menschen
so anders? Die Antwort auf diese Frage hdngt vom
Menschenbild ab, das wir in uns tragen. Ich versuche
darum ganz kurz einige Gedanken zu #dussern, was
Menschsein bedeutet. Ich bin mir bewusst, dass man
es auch anders sagen konnte. Aber fiir die Zwecke,
fuir die wir diese Definition heute benotigen, reicht es
aus.

1. Der Mensch ist fzahig, iiber sich selbst nachzuden-
ken. Er ist fdhig, neue Erkenntnisse zu erwerben,
daraus entsprechende Konsequenzen zu ziehen
und Verantwortung zu iibernehmen. Er ist somit
offen sich selbst gegeniiber.

2. Der Mensch ist offen fiir seinen Mitmenschen.
Auch diese Fihigkeit ist konstitutiv, das heisst,
ohne sie ist er nicht im eigentlichen Sinn des Wor-
tes ein Mensch. Er ist nur Mensch, wenn er Mit-
mensch ist.

3. Der Mensch ist offen fiir Dimensionen, die seine
eigenen Moglichkeiten und Grenzen des Erken-
nens iiberschreiten. Er ist zum Beispiel offen fiir
die Zukunft. Man kann hier auch von seiner Be-
ziehung zu Gott reden.

Diese drei Dimensionen gehtren zum Menschsein.
Sie unterscheiden einzeln oder gesamthaft den Men-
schen von jedem andern vorhandenen Wesen.

Jeder von uns ist irgendwie ein behinderter Mensch

Ein behinderter Mensch ist — ganz weit gefasst —
ein Mensch, der in einem dieser drei Bereiche nicht
zur vollen Entfaltung kommt, oder der einen oder
mehrere dieser drei Bereiche nicht voll oder iiber-
haupt nicht zu seiner Verfiigung hat.

Von dieser Definition her gesehen ist — notwendi-
gerweise — jeder Mensch in irgendeiner Weise be-
hindert: Der eine hat Miihe mit sich selbst, der an-
dere findet den Weg zum Mitmenschen nicht, und
ein dritter miiht sich vielleicht verzweifelt und er-
folglos ab mit Gott oder mit dem Begriff, den er an
seiner Stelle sich bildet oder bekampft. Behinderung
ist deshalb nicht einfach das, was wir in der Um-
gangssprache unter diesem Worte verstehen. Sie ist
— gestatten Sie mir fiir heute diesen despektierlichen
Ausdruck — ein Defekt, der den Menschen daran
hindert, sich zum vollen Menschsein zu entfalten.

Darum noch einmal: Jeder von uns ist in irgendeiner
Art ein defekter Mensch. Im Zentrum seines
Menschseins defekt ist darum der, der ohne Defekt
ist (oder zu sein meint bzw. vorgibt). Defekt ist vor
allem der Mensch, der als einziges Mass echter
Menschlichkeit die Defektlosigkeit setzt.

Neue Ethik und neue Aesthetik erforderlich

Und nun fallt es uns auf, dass es Defekte gibt, die wir
ablehnen und solche, die wir gelassen hinnehmen
oder sie geradezu zu positiven Qualitdten umstilisie-

ren. Unter dem Titel «alternativ» kann man zum Bei-
spiel Defekte zu Tugenden erkldren. Dieser Ta-
schenspielertrick misslingt aber beim Behinderten:
Behindertsein kann man mit dem besten Willen nicht
als erstrebenswertes Ziel hinstellen! Das hingt eng
zusammen mit dem Menschenbild, das wir in uns tra-
gen. Von ithm her formulieren wir die Normen, an
denen wir das Menschsein messen, ithm allenfalls
mehr oder weniger Wert zubilligen. Und unser allge-
meines Menschenbild fithrt eben zu Normen, die
dem Behinderten die Chance zum begliickten «Ja»
nicht geben. Darum brauchen wir «eine neue Ethik
und eine neue Aesthetik» (Th. Hagmann). So ist es
tatsachlich. Aber wie sieht denn diese neue Ethik
aus?

Ich mochte Thnen im Blick auf diese Frage heute
einen kleinen Hinweis geben, der Ihren eigenen
Ueberlegungen vielleicht neue Anregungen geben
kann. Und zwar setzt dieser Hinweis ein bei der
zweiten Begriffsbestimmung des Menschen, die ich
vorhin erwdhnte: die Offenheit zum Mitmenschen
hin. Da wir nach dem Ja zum behinderten Mitmen-
schen fragen, geht es um unsere eigene Offenheit
zum Mitmenschen. Darum steht der zweite Teil mei-
nes Referates unter dem Titel «Ich und Dus.

Ich und Du

In unserem bisherigen Gedankengang haben wir un-
ausgesprochen angenommen, das Ja zum Leben des
Behinderten lasse sich begriinden, indem man sein
Leben definieren, damit seinen Wert feststellen und
so dann zu seinem Leben Ja sagen konne. Ich halte
diese Annahme fiir falsch. Definieren heisst abgren-
zen. Wenn wir etwas definieren wollen, grenzen wit
es ab von #hnlichen Erscheinungen. Wir 16sen es
heraus aus seinen Bezogenheiten zu seiner Umwelt.
Und wenn wir es dann rein abstrakt vor uns sehen,
dann konnen wir es definieren.

Dieser Weg ist nicht moglich beim Menschen ganz
allgemein und auch nicht beim behinderten Meii-
schen. Definieren wiirde heissen, den Menschen her-
auslosen aus seiner Umwelt und aus seinen Bezogen-
heiten zu seinen Mitmenschen. Damit aber wiirden
wir ihm eine der wesentlichsten Bestimmungen des
Menschen wegnehmen: die Bezogenheit auf den Mit-
menschen hin.

Es gibt den «Menschen an sich» nicht

Es gibt nur den Menschen «im Gefiige», den Men-
schen, der sichtbar wird in seinen Verbindungen und
Bindungen in seiner Umwelt drin. Ich habe darum
bei der «Definition» des Menschen auf seine drei
Bezugsebenen hingewiesen.

Ueber den Menschen — und damit auch {iiber den
behinderten Menschen — kann man nur reden, in-
dem man seine Beziehung zum Mitmenschen — also
auch zum iiber ihn und mit ihm Redenden — immer
miteinbezieht. Das heisst, dass man also zunéchst

199



und zuerst einmal sich selbst miteinbezieht. Es ist wie
beim Beobachten eines Phdnomens: man kann ohne
den Beobachter nicht auskommen. Seine Person, die
Art seiner Beobachtung prédjudizieren das Resultat
der Beobachtung. Ich versuche darum, unter dem Ti-
tel «Ich und Du» von einem andern Ansatzpunkt
auszugehen und folge darin weitgehend den Gedan-
ken des jiidischen Philosophen Martin Buber.

Ein Mensch ist nur als Mitmensch ein Mensch

Martin Buber geht, wenn vom Menschen die Rede
ist, von der Einheit von Ich und Du aus, die nicht
Identitédt ist. Ohne Du gibt es kein Ich. Ein Mensch
ist nur dann Mensch, wenn er Mitmensch ist. Sche-
matisch konnte man somit Ich und Du als die beiden
Brennpunkte einer Ellipse betrachten. Es wire auch
moglich, das Symbol der erginzenden Zweiheit, das
Sie zum Beispiel in gotischen Masswerkfenstern se-
hen, als Veranschaulichung zu verwenden (Fischbla-
sen-Motiv).

Man kann also auch vom Ich nie im abstrakten Sinne
reden, man kann es, wie ich vorhin vom Du sagte,
gar nicht definieren. Sondern man kann vom Ich nur
reden, wenn man zugleich von seiner Bezogenheit
redet. Und nun kann man — nach Martin Buber —
in zweifacher Weise das Wort «Ich» sprechen: Ich in
meiner Beziechung zum Es und Ich in meiner Bezie-
hung zum Du. «I/ch — Es» kann nie mit dem ganzen
Wesen gesprochen werden. «Ich — Du» kann nur
mit dem ganzen Wesen gesprochen werden. Mit die-
sen beiden Bestimmungen sind wir bereits mitten in
den uns beschiftigenden Problemen drin.

Aus welchen Queilen kommen die Schwierigkeiten?

Die Schwierigkeiten, die uns das Ja zum Behinderten
verursacht, konnen aus zwei Quellen stammen:

@® Es konnte sein, dass wir den Behinderten nicht als
«Du» akzeptieren, sondern ihn als ein «Es» behan-
deln. Das geschieht zum Beispiel dann, wenn wir ihn
zu definieren versuchen, wenn wir nach dem Wert
seines Lebens fragen. Das kann geschehen, wenn wir
bei ihm vor allem den Defekt sehen und nicht den
Menschen, der den Defekt an sich trigt. So kann der
Behinderte zu einem Objekt werden, ein Objekt
unserer Forschungen und Bemiihungen als Pddago-
gen, Therapeuten, Theologen oder was immer wir
sind. Er kann das Objekt sein, an dem wir unsere
mehr oder weniger genialen Theorien demonstrieren,
an dem wir unsere sozialen Gefiihle ausleben. Oder
er kann gar herhalten miissen zur Rechtfertigung un-
seres eigenen Lebenssinnes. Immer ist er dabei ein
((ES)).

@ Es konnte aber auch sein, dass wir das Ja zum
Leben des Behinderten nicht mit unserem ganzen
Wesen sprechen. Vielleicht verweigern wir es ihm
aus purem Egoismus, weil er eine potentielle Bedro-
hung unserer Freiheiten ist. Vielleicht haben wir
auch Angst, unsere Eigenstdndigkeit und Einmalig-
keit zu verlieren im bedingungslosen Ja. Oder es

200

kann auch sein, dass wir die Zweifel an der Sinn-
haftigkeit unseres eigenen Lebens auf das Leben des
Behinderten tibertragen und dann natiirlich ein volles
Ja zu seinem Leben nicht mehr sprechen kdnnen.
Wenn wir aber nicht mit unserem ganzen Wesen zum
Behinderten Ja sagen konnen, ist es immer eine Be-
ziehung «Ich — Es».

Ich komme zuriick auf die Frage: Ist das Leben des
Behinderten fiir mich eine Bedrohung, eine Eingren-
zung meiner Freiheit oder liegt in ihm eine Chance
der Entgrenzung und der Erfiillung in der Begegnung
von Ich und Du?

Sinn und Zukunftswachsen aus der Hingabe

Wichtig fiir das Verstehen dieser Frage ist die Fest-
stellung, dass das Ich am Du wird. Ohne ein Du gibt
es keinen Sinn fiir mein eigenes Leben. Es stagniert.
Es wichst nicht. Es fehlt ihm die Hingabe, aus der
die Zukunft und der Sinn wichst.

Mir scheint, dass wir heute in der Gefahr stehen,
diese Wahrheit zu vergessen. Viele sind unterwegs
auf der Suche nach dem Sinn ihres eigenen Lebens.
Die einen tun es, indem sie sich in sich selbst versen-
ken. Ich habe bereits darauf hingewiesen, dass es auf
diesem Weg nicht mdglich ist, ein Mensch zu wer-
den: Ohne die Beziehung zum Du kann einer gar
nicht Mensch sein oder sich als Mensch entdecken.

Aber auch der andere Weg scheint mir zweifelhaft zu
sein: Man mochte sich selbst am andern, am Du er-
fahren. Martin Buber sagt dazu: Das Ich macht sich
zum Triager von Empfindungen und Erfahrungen.
Die Umwelt wird zum Gegenstand dieser Empfin-
dungen erkldart. Im Augenblick, wo ich diesen Weg
einschlage, sehe ich im andern Menschen den Ge-
genstand meiner Erfahrungen und Empfindungen.
Als Gegenstand ist er aber nicht mehr eine Person.
Das potentielle Du wird ein Es. Die Bezichung heisst
nun: Ich — Es. Ich — Es ist das Wort der Trennung,
der Distanzierung gesprochen, das nie mit dem gan-
zen Wesen gesprochen werden kann. Damit fallt die
Moglichkeit, einen Sinn fiir sein eigenes Leben zu
finden, dahin.

Buber: «Hauch des ewigen Lebens»

Auf der Suche nach dem Sinn unseres Lebens versu-
chen wir zu sagen: so bin ich. Dieses Ziel erreichen
wir nur, wenn wir uns gegen den Mitmenschen ab-
grenzen. Wir sollten aber nicht unser Eigenwesen su-
chen, sondern Person werden, zu deren Wesen es ge-
hort, zu anderen Personen in Beziehung zu treten.
Der Zweck wire dann nicht die Erfahrung und das
Gebrauchen des andern, sondern die Berithrung des
Du. Martin Buber nennt das einen «Hauch des ewi-
gen Lebens».

Gibt es diese Chance in der Beziehung zum Behin-
derten? Behindert sein: das ist eine echte Alternative.
Sie ist anders als die Alternativen, die heute «in»



Zum Jahr des Behinderten

Das Gebet in der Betreuung Behinderter

Zwang — Notwendigkeit — Luxus?

Leitung: Dr. Imelda Abbt

Tagung vom Mittwoch, 24. Juni 1981, 11.60 Uhr, bis Donnerstag, 25. Juni 1981, 16.00 Uhr.
Schweizer Jugend- und Bildungszentrum, Einsiedeln.

Diese Tagung richtet sich an Heimleiter und an alle Mitarbeiter von IV-Heimen sowie wei-
tere Interessenten aus verwandten Sozialberufen.

Im vergangenen Jahr hat der VSA mit dem Thema «Der Fehl Gottes» eine erste Tagung fiir IV-Heime im
Schweizer Jugend- und Bildungszentrum, Einsiedeln, d urchgefiihrt. Die Fortsetzung in diesem Jahr ist dem
Gebet in der Betreuung Behinderter und seinen versc hiedenen Ausdrucksformen gewidmet.

Neben Referaten, Kurzvoten und Berichten sollen auch zwei Gebets-Beispiele konkret erlebt werden kénnen:
Die Motettengruppe Andreaskirche Zirich (16 Mitglied er) wird unter der Leitung von Prof. Dr. H. Siegenthaler
geistliche Chorwerke singen; eine Bildmeditation soll sodann zu einer mehr individuell-personlichen Gebets-

form hinflihren.

Programm

Mittwoch, 24. Juni 1981

11.00 Begriissung
und gegenseitiges Sich-kennen-Lernen
12.00 Mittagessen
13.30 Erfahrungsberichte
aus dem religiosen Heimalltag:
Frau Pfarrer llse Hasenfratz,
Schweiz. Epilepsie-Klinik, Ziirich
Heiner Bosshard,
Heim flir cerebralgelahmte Kinder, Kisnacht
Frau Leonie Miihlebach,
Heilpadagogisches Schulheim flir Madchen,
Kisnacht
Frau Gertrud Schmutz,
Schweiz. Epilepsie-Klinik, Zirich
Sr. Gabriela Steiner,
Kinderheim Hagendorn-Cham

15.30 Das Gebet aus theologischer Sicht:
Referat Dr. |. Abbt

20.00

Das Gebet aus psycholcgischer Sicht:
Referat Prof. Dr. H. Siegenthaler
Verarbeitung der Referate

Musik als Mittel zur Meditation:

Kurzreferat Prof. Dr. H. Siegenthaler
Anschliessend singt die «Motettengruppe
Andreaskirche Zirich» geistliche Chorwerke
(Bruckner, Brahms, Bach)

Donnerstag, 25. Juni 1981

08.00

09.00

12.00
13.30
bis

15.30
15.30
16.00

Bildmeditation:
Pfarrer Pierre Wissler, Bern

Das Gebet aus heilpddagogischer Sicht:
Therapie oder Erziehung?
Referat Prof. Dr. H. Siegenthaler

Verarbeitung des Referates
Mittagessen

Erarbeitung
von praktischen Gebetsbeispielen
fir Behinderte

Vorschau auf die Tagung im Jahre 1982
Schluss der Tagung

Tagungskosten:

Anmeldeschluss:

Fr. 200.— (inkl. Unterkunft und Verpflegung)
Fr. 150.— fur Teilnehmer aus VSA-Heimen

(10 Prozent Erméssigung bei persdnlicher VSA-Mitgliedschaft)

19. Juni 1981

Anmeldung fiir die Tagung «Das Gebet»

zu richten an das Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Ziirich, Tel. 01 252 49 48.

Name, Vorname:

Arbeitsort

(Name des Heims):

Adresse, Telefon:

VSA-Mitgliedschaft des Heims

Personliche Mitgliedschaft

Ja [ Nein [J
Ja [[] Nein [

201




sind und mit denen man spielen kann. Sie ist eine Al-
ternative, die total ist. Man kann sie nicht wihlen.
Man kann sie — weil sie echte Alternative ist —
auch nicht verstehen; sie iiberschreitet die Grenzen
meines Lebens. Man kann sie aber auch nicht ein-
fach wegwerfen, wenn man ihrer iiberdriissig ist. In
der Begegnung mit dem Behinderten spiiren wir etwas
von dieser echten Alternative. In und hinter der ech-
ten Alternative erscheint das Du. Darum gibt es in
der Begegnung mit dem Behinderten die Chance
einen «Hauch des ewigen Lebens» zu verspiiren.

Ja zum Leben

Wir verzichteten darauf zu definieren, was «noch»
Leben ist. Hingegen habe ich darauf hingewiesen,
dass von einem dreifach umschriebenen Menschen-
bild aus ein jeder Mensch ein «defekter» Mensch ist.
Und je nachdem in welchem Bereich der «Defekt» in
Erscheinung tritt, ist es fiir uns mithsam, ein «Ja» zu
seinem Leben zu sagen.

Ich habe dann weiter ausgefiihrt, dass der Versuch
der Definition was ein Mensch sei, immer nur damit
ende, dass wir versuchen, diesen Menschen zu be-
grenzen. Und gerade dieses Begrenzen verhindert das
richtige Erkennen: ein Mensch ohne Bezug zur Um-
welt und zum Mitmenschen ist kein Mensch. Darum
haben wir iiber «den Menschen» (und auch iiber den
behinderten Menschen) unter dem Titel «Ich und
Du» gesprochen. Wir haben Ich und Du als eine
Einheit betrachtet. Dazu noch eine weitere Ueberle-
gung.

Was heisst lieben?

Wenn wir darauf verzichten, den Menschen zu defi-
nieren, so versuchen wir nun ihn, den Reprisentan-
ten der echten Alternative, zu «lieben». Ich bitte Sie
fiir einen Augenblick alles zu vergessen, was Sie sich
unter diesem Wort vorstellen, sowohl eine theolo-
gisch sehr langatmig und schwierig zu umschreibende
Beziehung zwischen Gott und Mensch und darin ein-
geschlossen von Mensch zu Mensch, wie auch jenen
andern Gebrauch, der den Gefiihlstiberschwang des
jungen Menschen zu umschreiben versucht oder
auch jenen landldufigen Ausdruck «Liebe machen»,
der wieder in einer andern geistigen Welt zuhause ist.
Lieben heisst — fiir jetzt und heute — relativieren,
den andern relativieren. Das heisst, ihn in Relatio-
nen, zu deutsch Beziehungen, sehen, heisst, ihn in
Relationen, das heisst Beziehungen setzen. Wir sehen
ihn in der Beziehung zu seinen Eltern — auch der
Schwerstbehinderte ist das Kind eines menschlichen
Vaters und einer menschlichen Mutter, auch wenn
ihre Beziehung eine unmenschliche war. Wir sehen
ihn in Bezichung zu den Menschen, die sein Leben
gerettet haben, auch wenn wir oft meinen, sie hidtten
es nicht tun sollen (hétten wir anders gehandelt?).
Und wir sehen ihn in Beziehung zu den vielen, die
gleich oder d@hnlich sind wie er. Sie kdnnen im Auf-
zdhlen nun selbst weiterfahren. Aber vergessen Sie
die eine Beziehung nicht: die Beziehung zu uns, die
schon lange besteht — seit wir angefangen haben
nachzudenken. Und wir werden die Behinderten

202

nicht nur in Bezichungen sehen, sondern in Bezie-
hungen setzen — noch und noch, Tag um Tag. Lie-
ben heisst relativieren: in Beziehungen sehen und
Beziehungen setzen.

Gestatten Sie mir eine personliche Bemerkung. Es
gibt eine besondere Beziehung, in der wir den Behin-
derten sehen und in die wir ihn setzen konnen. Ich
denke an die dritte der von mir erwédhnten Dimen-
sionen. Konkret: Ich denke jetzt an

die Beziehung Gottes znm Behinderten.

Es ist doch eigenartig, dass die Beziehungen Jesu
sich vor allem offenkundig defekten Menschen zu-
wendeten. Mit lauter solchen hat er sich umgeben.
Darin kommt die Beziehung Gottes zum defekten
Menschen, die Liebe Gottes zum defekten Menschen
zum Vorschein. Und Jesus selbst war ja auch ein de-
fekter Mensch, eine gescheiterte Existenz. Er war ein
Mensch, dem auch dle dritte Dimension abhanden
kam, als er sagte: Mein Gott, warum hast du mich
verlassen? Und gerade diesem gottverlassenen Men-
schen galt und 011t die Beziehung — die Liebe Got-
tes. Gott hat Ja gesagt zu diesem defekten Menschen,
so, dass dieser zum Inbegnff der Liebe Gottes wur-
de. Gottes Ja gilt nicht dem Menschen, der keinen
Defekt aufweist, sondern seiner Alternative, dem,
dessen grosster «Defekt» es war, sich fiir die andern
hinzugeben — Das ist fiir mich die wichtigste Bezie-
hung, in der wir den Behinderten sehen und in die
wir ihn setzen wollten.

Von diesem Gedanken-her ist der Titel meines Refe-
rates falsch. Man sollte nicht begriinden miissen,
warum man zum Behinderten trotzdem Ja sagen soll,
sondern man sollte begriinden miissen, wieso man
auf den Gedanken kommen kann, ein Nein zum Le-
ben des Behinderten iiberhaupt in Erwigung zu zie-
hen. Die Pflicht zu begriinden liegt auf der falschen
Seite! Aber noch einmal: das ist eine personliche Be-
merkung.

Ja sagen zum Leben des Behinderten als einer fiir
uns unerreichbaren und doch lebensnotwendigen Al-
ternative: darin liegt nun offenbar

der Sinn unseres eigenen Seins.

Aber nun nicht so, dass wir, mit den Augen auf uns
selbst gerichtet, in der Hoffnung den Sinn unseres
Lebens allsogleich erscheinen zu sehen, Ja sagen zum
Behinderten. Sondern der Sinn des eigenen Lebens
erfiillt sich nur dann, wenn wir das eigene Leben
vergessen. Von Viktor E. Frankl stammt das schone
Bild vom Auge, das alles sieht, nur sich selbst nicht.
Und wenn das Auge sich selbst sieht, dann ist es
krank, untauglich und reif fiir eine Operation. Sie ha-
ben dieses Bild in der Einladung zur heutigen Ta-
gung bereits gefunden — ich brauche es nicht auszu-
malen. Je mehr wir auf die Sinnproblematik — die
ungeloste — unseres eigenen Lebens starren, je mehr
wir versuchen durch neue Erfahrungen am Objekt
des Mitmenschen uns selbst auf die Spur zu kommen,



Verein fiir Schweizerisches Heimwesen

VS A-Grundkurs fiir Heimleitung

Als Fortbildungskurs fiir Leiterinnen und Leiter von Jugend- und Altersheimen

Aufnahme- — Aktive Heimleiter

bestimmungen: — Zum Zeitpunkt der Anmeldung fest vorgesehene Mitarbeit in einem Heim flr
eine leitende Funktion (mindestens drei Vollzeit-Mitarbeiter unterstellt)

Kursleitung: C. D. Eck, Institut fir angewandte Psychologie, Zlrich

Kursort: Zurich, Paulus-Akademie

Zeitdauer: 40 Tage, September 1981 bis Dezember 1982

Kurskosten: Fr. 2800.— inklusive Mittagessen an Kurstagen

Fr. 2600.— fiir Teilnehmer aus VSA-Heimen

Anmeldung: Anmeldeformulare kénnen bezogen werden:
Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zurich, Tel. 01 252 49 48
Anmeldeschluss: 26. Juni 1981
Teilnehmerzahl beschrankt
Die Kursteilnehmer verpflichten sich, den ganzen Kurs zu besuchen

Kurskonzept:
Spezielle Fragen der Leitung von Alters- und Allgemeine Methodenlehre der Klienten-
Erziehungsheimen betreuung

Grundlagen des Heim-Managementes Betriebspsychologische Organisations-

grundsatze
Die Flihrung des Mitarbeiters Forderung der Leiterpersdnlichkeit
Gruppendynamik und Institutionspadagogik Psychologische Grundlagen der Heimflihrung

Die Kursteilnehmer arbeiten im Plenum, in Kleingruppen und in Fachgruppen. Heimspezifische
Fachgruppen vermdgen die Fragestellung innerhalb einer Themenreihe direkter auf die jeweilige
Anwendungssituation zu beziehen. Sie werden mit anspruchsvolleren, eher projektmassigen Auf-
gaben betraut.

Eine Abschlussprifung mit Ausweis wird fakultativ angeboten (Kosten Fr. 150.—).

Kursdaten: 1981 15./16. September, 20./21. Oktober, 29./30. Oktober
24./25. November, 8./9. Dezember
1982 26./27. Januar, 9./10. Februar, 9./10. Marz
6./7. April, 4./5. Mai, 1./2. Juni, 29./30. Juni/1. Juli, 24./25./26. August,
14./15. September, 28./29. September, 26./27. Oktober, 9./10. November,
23./24. November, 7./8. Dezember

Standige Kursbegleitung und Beratung der Teilnehmer durch Dr. Imelda Abbt

203



und je mehr wir behaupten, nur wenn wir uns selbst
entdeckt hétten, wiirden wir den Weg zum Du finden
konnen, desto weniger begegnen wir dem Du. Desto
unfdhiger werden wir, das Du zu bejahen als Berei-
cherung oder gar Erfiillung unseres eigenen Lebens.
Die treibende Kraft unseres Lebens ist dann die
Angst vor der Einschrankung der eigenen Freiheit

durch das Du, nicht die neugierige Freude auf die
Begegnung mit einem Du.

«Trotzdem Ja zum Leben des Behinderten»: das ist
nicht ein verzweifelter und krampfhafter Versuch,
unmogliches doch noch méglich zu machen, sondern
es ist eine grosse Chance, die uns offeriert wird.

«Jugend macht ihre eigene Geschichte»

Wandlung der Jugend - Wandlung der Gesellschaft

John R. Gillis: Geschichte der Jugend. Tradi-
tion und Wandel im Verhiltnis der Altersgrup-
pen und Generationen. Weinheim und Basel,
Beltz-Verlag 1980, 248 Seiten, Fr. 34.—

Mit dieser Veroffentlichung will der amerikanische
Historiker John R. Gillis die Geschichte der Jugend
schreiben. Damit ist ein hoher Anspruch verbunden,
denn die Geschichte der Jugend ist auch immer
Geschichte der menschlichen Gesellschaft. Das zu-
standegekommene Resultat bildet vorwiegend die
Geschichte der médnnlichen Jugend in der Zeitspanne
des vorindustriellen Europas bis in unsere Gegen-
wart. Der Autor richtet sein Interesse auf die Jugend
selbst, auf ihr Brauchtum, ihre Verhaltensweisen
und Ideen und geht weniger von der Sichtweise der
Erwachsenen aus, wie diese die Jugend sehen und
beurteilen. Seine Bemiihungen richtet er also auf die
Kontinuitdt und den Wandel der Jugendkultur aus.
Das Buch mochte aber nicht nur Jugendkultur in
verschiedenen Zeitabschnitten beschreiben, sondern
es mochte den gesellschaftlichen Hintergrund dieser
Altersgruppe, ndmlich die sozialen Strukturen und
Normen zur Erkldrung der Jugendkultur miteinbe-
ziehen. Die damit verbundene These des Buches lau-
tet: «Jugend macht ihre eigene Geschichte» (S. 11).
Der Autor glaubt damit zeigen zu konnen, dass die
Jugend auf den sozialen Wandel mit eigenen Ver-
haltensmustern reagiert. Bedenkt man die Verhaltens-
dusserungen der Jugend wihrend den letzten Jahren,
so kommt dem vorliegenden Buch eine besondere
Bedeutung zu, will es doch — mit seiner sozialhistori-
schen Vorgehensweise — beitragen, die Herkunft
moderner Jugendkultur zu klaren.

In gewissem Sinne kann das Buch als Fortsetzung
von Philippe Aries’ «Geschichte der Kindheit»* be-
trachtet werden. Beschreibt ndmlich Aries die Ge-

* Philippe Ari¢s: Geschichte der Kindheit, Miinchen: Hauser-Ver-
lag 1975.

204

schichte und Entdeckung der Kindheit wiahrend des
Feudalismus, so beschreibt Gillis die Geschichte und
Entdeckung der Jugend wiahrend den letzten zwei-
hundert Jahren. Im Gegensatz zu Aries werden die
Beziehungen der Jugend zu ihrem sozialen Umfeld
stiarker beriicksichtigt.

Der Autor spricht deshalb von der Entdeckung
der Jugend, weil dieser Begriff erst gegen Ende des
19. Jahrhunderts geldufig wurde. Wohl hat es auch
vorher Jugend und Jugendkultur gegeben, doch ist
diese von der modernen Jugendkultur zu unterschei-
den. So hatten Ausdriicke wie boy, garcon oder
Knabe im vorindustriellen Europa eine ganz andere
Bedeutung als heute. Denn damit konnte eine Person
bezeichnet werden, die sowohl sechs als auch dreissig
Jahre alt sein konnte. Mit diesen Ausdriicken wurde
nicht eine klar abgrenzbare Altersgruppe gemeint,
man bezeichnete damit eher den gesellschaftlichen
Status einer Person, ndmlich die Diener, Knechte
und Handwerkslehrlinge. Die grosse Altersspanne
fiir Ausdriicke wie Knabe fiihrt der Autor auf die
damaligen Lebens- und Arbeitsverhiltnisse zuriick.
Denn iiblicherweise trat ein Kind schon im Alter
von 6—S8 Jahren in einen fremden Hausstand ein,
in dem es lebte und arbeitete, bis mit der Griindung
einer eigenen Familie der Hausstand verlassen wurde.
Das Heiratsalter selber war mit 25—30 Jahren relativ
hoch. Trotzdem hatte diese breite und nicht klar
abgrenzbare Altersgruppe mit ihrer speziellen Ab-
héngkeit, eine eigene Kultur, ein eigenes Brauchtum
entwickelt. Damit meint der Autor die zahlreichen
Bruderschaften und Gesellenvereine, die neben der
Gestaltung von Festen und Vermittlung von Arbeit
die Funktion eines Tugendwichters und Ehestifters
innehatten. Neben der Beschreibung dieser Briuche
und ihre Erkldrung durch Skonomische Faktoren,
versucht der Autor auch einen Zusammenhang mit
den jeweiligen demographischen Verhéltnissen und
den Lebensphasen der Menschen herzustellen. So
weist der Autor darauf hin, dass mehr als 50 9/, der
Bevolkerung unter 20 Jahre alt war und trotz hoher
Fruchtbarkeit nur jede zweite Person ein Alter von
20 Jahren erreichte. Fiir die Sicherung der Familie



	Der behinderte Mensch : trotzdem Ja zum Leben

