Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 52 (1981)

Heft: 4

Artikel: Sinn und Sinnerfillung der helfenden Berufe
Autor: Weisshaupt, Kurt A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-811812

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-811812
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dr. Kurt A. Weisshaupt, Ziirich

Sinn und Sinnerfiillung der helfenden Berufe

Ist man wohl gut beraten, wenn man «auf der Suche
nach Sinn» auch den «Fachmann fiir Sinnfragen»,
den Philosophen, zuzieht?

Oder ergeht es einem mit dem Philosophen, wie es
jenen Griechen einer bestimmten Stadt, die vom
Ueberfall bedroht war, mit ihrem Philosophen Dio-
genes ergangen ist? Als alle Biirger nédmlich sich be-
titigten zum Schutze der Stadt: die einen besserten
die Stadtmauern aus, andere schliffen Schwerter,
dritte schafften Vorrate herbei, da meinte auch
Diogenes, er konne nicht der einzig Faule sein unter
so vielen fleissigen Leuten, und er rollte sein Fass, in
dem er zu néchtigen pflegte, auf der Hauptstrasse auf
und ab.

Doch seien wir unbesorgt, auch wenn hier jetzt eben-
falls ein Philosoph sein Fidsschen rollen sollte, so
bleiben wir damit doch beim Thema. Denn hier und
heute geht es nicht um den Ueberfall auf die Stadt,
sondern eben ums Rollen von Fissern. Damit ist
doch die Sinn-Frage allen Tuns gestellt. Was Dioge-
nes zu bedenken gab, gibt die Philosophie immer zu
bedenken. Dies ist ihr Vorteil und ihr Mangel zu-
gleich. Thr Vorteil ist, dass sie nachdenken darf, auch
wenn das Resultat dieses Nachdenkens wider aller
Meinung, das heisst paradox, wére. Ihr Nachteil ist:
Indem sie reflektiert, handelt sie nicht, und wenn an-
dere die Stadt nicht schiitzen, wird sie wohl einge-
nommen. Doch hier weiss die Philosophie auch ihren
Trost der Reflexion anzubieten: Die Eroberung einer
Stadt ist kein absolutes Geschehen. Fiir die Stadt
konnte das Ereignis des Eingenommenwerdens auch
den Beginn einer neuen Kultur ankiindigen, zum
Beispiel der christlichen anstelle der romischen.

Nach Sinn fragen ist eine eigene Sache, und Sinn
suchen ein un-heimliches Unternehmen. Die Suche
nach Sinn ist weder die Suche nach der verlorenen
Zeit, noch die nach der Gegenwart oder der Zukunft.
Die Suche nach Sinn ist die Suche danach, was ist
und gilt, fiir den einzelnen, fiir die anderen, fiir alle.

Auf unserer Suche sind wir mit der paradoxen sokra-
tischen Frage konfrontiert: Kann man etwas suchen,
wovon man nicht weiss, was, wie und wo es ist?

Sinn ist kein Gegenstand, sondern ein Ganzes

Sinn ist kein Gegenstand, der hinter einem Busch
oder in unserem Leben versteckt ist, und den es nur
zu ergreifen gelte. Sinn miisste wohl umgekehrt jenes
sein, was uns ergreift. Sinn ist ein Ganzes.

Man konnte die Aufgabe der Philosophie in drei
Richtungen sehen. Erstens: die Philosophie fragt
nach dem Ganzen. Philosophie unterscheidet sich

i 9 i & ~

Anlésslich der Jahresversammlung 1980 des VSA, die dem
Tagungsthema «Auf der Suche nach Sinn» gewidmet war und
die zum Ziel hatte, gegen die unter den Heim-Leuten im-
mer breiter um sich greifenden Gefiihle der Resignation
ein bisschen Widerstand aufzubauen, kam in der Schaffhau-
ser Rathauslaube auch ein Philosoph als «Fachmann fiir
Sinnfragen» zum Wort: Dr. Kurt A. Weisshaupt, ein ge-
biirtiger Schaffhauser und Dozent an der Universitit Zii-
rich, sprach iiber «Sinn und Sinnerfiillung der helfenden
Berufe».

vielleicht heute dadurch von anderen Wissenschaf-
ten, dass sie dieses Ganze im Blick behalten mochte.
Einerseits konnte man dies als Vermessenheit ausle-
gen, insofern heute kein Mensch mehr das Ganze in
den Blick zu nehmen in der Lage ist; andererseits
aber kann man darin — und so verstehe ich es —
den Weg angezeigt finden, iiber das Teilwissen und
die Befangenheit im Teilwissen hinauszukommen.

Aufgaben der Philosophie in drei Richtungen

Die Philosophie fragt nach dem Ganzen des Men-
schen und nach den Zusammenhédngen dessen, was
wir unsere Welt nennen. Dass diese Fragestellung
nicht ein fiir allemal beantwortet werden kann, ist
klar. Hegel hat die Aufgabe der Philosophie darin
gesehen, ihre Zeit in Gedanken zu erfassen. Darin
liegt der Ausgang von der Gegenwart und der Bezug
zu ihr. Nicht iiber ein weltfremdes Abstraktum soll
philosophiert werden, sondern iiber das, was hier
und jetzt ist. Darum ist Wahrheit auch immer zeitge-
bunden, sie hat einen Zeitkern.

Ob wir in der Lage sind, unsere Zeit in Gedanken zu
erfassen, bleibe dahingestellt. Wir konnen es aber
anders ausdriicken: Wir verwenden unsere Gedanken
auf das, was uns beschéftigt.



Der Philosoph fragt zweitens nach den Vorausset-
zungen des Wissens, das heisst heute, nach unseren
Voraussetzungen, nach Bildung und Tradition, und
zugleich nach dem Weg dieses Wissens in seiner ge-
schichtlichen Entfaltung. Das Gegenwartige kann
nicht aus dem Vergangenen erkldrt werden, aber es
kann auch nicht ohne das Vergangene erkldrt wer-
den. Sprache, Wortschatz, Denkstrukturen prigen
unsere Sicht der Gegenwart als Voraussetzung. Es ist
nicht gleichgiiltig, was wir im Elternhaus lernen, was
wir in der Schule lernen, in welcher Weise uns die
Vergangenheit nahegebracht wird.

Der Philosoph fragt drittens nach den Zielen und
Werten, die unser Denken und Handeln bestimmen.
Seine MalBstdblichkeit ist dabei die Tradition einer-
seits, andererseits aber auch die logische Kapazitat
eines Noch-nicht-Seins, einer Ausrichtung also an et-
was, was noch nicht ist, aber moglich, denkbar und
wiinschbar ist. Hier werden wir auf ein Hauptpro-
blem der Auseinandersetzung um das Verstdndnis
der Wirklichkeit gestossen, ndmlich auf die Frage, ob
Wissen wertfrei ist. Darliber haben die Wissenschaft-
ler und Philosophen in unserem Jahrhundert viel
nachgedacht, ausgehend vor allem von Max Weber.
Das Problem kann vereinfacht etwa so gesehen wer-
den, dass gesagt wird, das Wissen der Wissenschaf-
ten'selbst sei wertfrei, sei an sich also weder gut noch
bose. Dies, ndmlich gut oder bose, werde es erst in
der Anwendung. Ueber die Anwendung entscheide
aber nicht der Wissenschaftler, sondern hier seien an-
dere institutionelle und politische Mechanismen
verantwortlich. Es sei sogar falsch, Wissenschaft an
die konkreten und ephemeren Ziele von Gesellschaf-
ten zu binden, da diese doch die Wissenschaft in eine
Abhidngigkeit brichten, sie also unfrei machen wiir-
den. Dazu ist zu sagen, dass Freiheit nichts Absolu-
tes ist, sondern immer in Relation zu Unfreiheit
steht. Insofern ist auch das Wissen unfrei, weil es an
seine eigenen Normen gebunden, beziehungsweise
durch sie schon festgelegt ist. Als Norm bezeichne
ich hier die Bestimmungsgrossen des Wissens selbst,
zum Beispiel das Wahrheitsideal, oder das Ideal der
reinen, objektiven Erkenntnis. Ueberdies ist das
Wissen auch durch Werte von aussen bestimmt, inso-
fern zum Beispiel bestimmte politische oder wirt-
schaftliche Auftrige die Wissenschaft bestimmen
beziehungsweise Forschungskredite da oder nicht da
sind. Ferner ist zu sehen, dass Wissenschaft nicht ein
rein theoretisches Gebilde ist, also eine reine Folge
von Sitzen darstellt, sondern einen Theorie-Praxis-
Komplex bildet, in welchem auch Entscheidungen
und Handlungen erfolgen, die nicht rein theoretisch
hergeleitet sind.

Jeder Ist-Zustand ist auch ein Soll-Zustand

Kurz gesagt: Jeder Ist-Zustand enthilt auch einen
Soll-Zustand, ndmlich die Normen, durch die er
iiberhaupt formuliert werden kann. Wenn ich sagen
will, was Gesundheit ist, sage ich auch schon, was sie
sein soll. Die Kategorien, mit welchen ich die Wirk-
lichkeit beschreibe, enthalten immer auch einerseits
den geschichtlichen Gehalt der durch sie iiberliefer-
ten Tradition und Kultur, und andererseits den vor-
weggenommenen Entwurf von Zielvorstellungen.

128

Ich habe die Aufgabe des Philosophen hinsichtlich
von drei Fragestellungen erldutert: erstens fragt er
nach dem Ganzen, zweitens nach den Voraussetzun-
gen, drittens nach den Zielen und Werten. Gewiss ist
der Philosoph auch ein Wissenschaftler und keines-
wegs ein Feind der Wissenschaft. Allerdings ist das,
was Wissenschaft heisst, fiir ihn selbst ein Gegen-
stand seiner Wissenschaft. Sein wissenschaftliches
Instrumentarium ist die Vernunft. Sie ist nicht das
gleiche wie Rationalitdit oder Zweck-Rationalitit.
Das heisst aber auch nicht, dass sie Irrationalitiit
einschliesst. Natiirlich folgt das verniinftige Argu-
mentieren des Philosophen der Logik. Aber die
Logik selbst hat ihre Struktur, ihren eigenen Weg. Sie
selbst ist wiederum nicht ein Letztes, sondern kann
hinsichtlich ihrer Bedingungen und Voraussetzungen
reflektiert werden. Vernunft konnte als die verstdn-
dige Anwendung des Verstandes angesehen werden,
im Dienste dessen, was wir eigentlich wollen. Das
heisst: Im Thema der Vernunft stecken der Rationa-
litdt iibergeordnete beziehungsweise sie fiihrende
Ziele. Wir wollen zum Beispiel die Wahrheit wissen,
oder wir wollen ein besseres Leben erreichen. Diese
der Vernunft einwohnenden Ziele hat der Philosoph
seit jeher als das Thema des Ganzen, des Men-
schen, oder der Welt angesprochen.

Die Frage nach Sinn ist die Frage nach dem Ganzen.
Die Frage nach Sinn wire somit die philosophische
Frage par excellence — auch wenn sich angesichts
ihrer die Philosophie keineswegs exzellent, sondern
eher diirftig ausnimmt. Versuchen wir uns zunichst
auf das hin zu bewegen, was wir fragen, wenn wir
nach Sinn fragen.

Das Beispiel des Abendsterns und des Morgensterns

Wir haben alle schon am Abendhimmel den Abend-
stern und am Morgenhimmel den Morgenstern gese-
hen. Abendstern und Morgenstern sind Namen, die
wir demselben Objekt, ndmlich dem Planeten Venus,
zulegen. Durch Namen geben wir einem bestimmten
Sachverhalt — n#mlich der Tatsache, des frithen
Leuchtens des Planeten Venus am Abend — bzw.
des spiten Leuchtens am Morgen — eine Bedeutung,
ndmlich die des Abendsterns bzw. des Morgen-
sterns. Was ist der Sinn dieser zugelegten Bedeutung
eines identifizierbaren Objektes? Sinn beinhaltet die
Einbettung des einzelnen in ein Ganzes. Die Frage
nach dem Sinn der Namensgebung dieses Sterns ist
uns ganz ungeldufig. Fiir uns mag sie sinn-los gewor-
den sein, nicht aber fiir jene Menschen in jener Epo-
che, die sie schufen. Danach konnten wir jetzt fra-
gen, wenn wir Zeit hétten. Vielleicht wiirden wir dar-
auf dann verwiesen, dass die Namengebung etwas
mit der Prasenz des Schopfergottes zu tun hitte. Sie
hitte den Sinn, die Kontinuitdt seiner Anwesenheit
im Leuchten des Sterns am Morgen fiir den Tag und
am Abend fiir die Nacht zu verbiirgen.

Hier fragen wir nach Sinn und Sinngebung der hel-
fenden Berufe.

Warum fragen wir?

Ist ihr Sinn abhanden gekommen? Sind die helfenden
Berufe etwa in das sinnleere Gebrause einer unsere



Gegenwart durchherrschenden Aktivitat eingesogen
worden? Nein.

Vielmehr ist die Frage nach Sinn
eine Alltagsfrage,

die eine Alltagsantwort verlangt. Es ist die Frage des
bewussten Menschen nach dem bewussten Mensch-
sein. Die Frage nach Sinn ldsst sich nicht ein fiir
allemal beantworten. Auch besteht die Antwort auf
sie nicht in Sétzen. Vielmehr verlangt diese Frage
stindig, jeden Tag, nach einer Antwort, und die Ant-
wort kann tdglich nur durch unser Da-sein, nicht
durch unsere Sprache eine Antwort finden.

Es ist also keine aktuelle Krise vorhanden in jener
Bedeutung, dass wir nicht mehr weiter wissen, und
dass wir darum, die Frage nach dem Sinn unseres
Tuns stellen.

Vielmehr ist menschliches Leben stdndig in der Kri-
se, das heisst in der Entscheidung dariiber, was es ist
oder sein soll. Kierkegaard und andere Existenzphi-
losophen haben das bewusste menschliche Leben mit
der Entscheidung, sich entscheiden zu wollen,
verkniipft. Diese Entscheidung zur Entscheidung —
das heisst der Verzicht auf das unentschiedene und
gleichgiiltige zugunsten eines entschiedenen Lebens
— macht ihrer Meinung nach die ethische Person-
lichkeit aus.

Sich entscheiden
heisst auf Sinn nicht verzichten wollen

Sich entscheiden heisst aber in dieser existentialen
Bedeutung, auf Sinn nicht verzichten wollen.

Bezogenheit auf Sinn ermoglicht es, Rechenschaft
ablegen zu konnen und verantwortlich zu sein. Was
heisst also «Sinn»?

Einer Sache Sinn geben konnen heisst, sie auf ein
Ganzes beziehen konnen, auf einen Verstehenshori-
zont, in den sie eingebettet liegt und der sie damit er-
klarlich und begreifbar macht.

Sinn ist damit keine absolute Kategorie, die eine Sa-
che ein fiir allemal bestimmen konnte. Vielmehr ha-
ben wir die Sinnbeziehung einer Sache oder einer
Handlung immer erst herzustellen. Vielleicht ist die
Sinnbeziehung aber auch schon da, und wir miissen
sie nur auffinden.

Einen Sinn suchen und einen Sinn finden ist etwas
anderes, als einen Sinn erfinden —

aber auch dies kann wohl geschehen.

Wenn Gott tot ist, so ist alles erlaubt. Mit dieser
Aussage haben Dostojewski und Nietzsche das Zeit-
alter des Nihilismus angekiindigt. Wenn Gott tot ist,
so wiederholte Sartre, muss wohl jemand da sein, um
die Werte zu erfinden. Sartre und Nietzsche sahen
den Menschen als den Erfinder ,und Finder der
Werte.

Das Be-denkliche haben diese Philosophen artiku-
liert: Wenn Gott tot ist, so fehlt der Sinn des Ganzen.
Ohne einen Sinn des Ganzen ist aber auch alles ein-
zelne sinnlos. Also Mensch, schaffe Sinn, schaffe
Werte!

Nietzsche sah die Moglichkeit aufgrund der Konzep-
tion neuer Werte, den Nihilismus zu tiberwinden.

Die Philosophie ist seit Nietzsche wieder etwas be-
scheidener geworden. Sie ist immer auch eben: «ihre
Zeit in Gedanken erfasst», das heisst ein Kind ihrer
Zeit.

Sie vermag das Ganze ebensowenig zu begreifen wie
manches einzelne, auch wenn sie beides anstrebt. Die
Philosophie schafft ihren eigenen Verstehenshorizont
nicht selbst. Sie ist an Sprache, Bewusstsein, Denk-
strukturen und das, was tédglich anféllt, gebunden. Sie
masst sich darum auch kein abschliessendes Urteil an
iiber das, was einer Epoche als der Sinn des Ganzen
gilt.

Fiir viele Menschen hat heute, wie Heidegger sich
ausdriickte, die tibersinnliche Welt ihre bestimmende
Kraft fiir das menschliche Dasein verloren. Das
heisst aber nicht, dass andere nicht aus ihr leben.
Falsch wiére nur der Dogmatismus, der aus dem eige-
nen Verstehen heraus ein anderes Verstehen micht
zuldsst.

Wo nach Sinn gefragt wird, gibt es keine
absoluten Antworten

Wenn wir nach Sinn fragen, so ist ein absolutes Ant-
worten zumal auf die Sinnvorstellungen vom Ganzen
fehl am Platz.

Geht es uns um die Riickgewinnung von Sinn, geht
es uns um das Aufdecken und vielleicht Entdecken
von Sinn, so sollten wir uns vom Naheliegenden aus,
von dem, was wir hier und jetzt tun und erleben, in
den unbestimmten und dunklen Sinnkreis vorbewe-
gen.

Lassen wir uns nicht bluffen vom aufdringlichen
Wissen der Wissenschaften, das durch die moder-
nen Medien noch besonders unprazis und generali-
sierend aufgebliht wird. In Wirklichkeit wissen wir
wenig.

Machen wir uns doch klar, dass es kaum moglich ist,
mathematisch und physikalisch nur schon die Ent-
wicklung einer Wolke, die zum Regnenlassen ansetzt,
zu beschreiben. Und da will man uns mit dem wis-
senschaftlichen Wissen iiber das menschliche Indivi-
duum Angst machen.

Selbst wenn alle Probleme der Wissenschaft gelOst
sind, sagte vor fiinfzig Jahren Wittgenstein, sind die
Probleme unseres Lebens noch nicht einmal beriihrt.

Durch den Bluff des Wissens lassen wir uns vom
Nachdenken abhalten, ja wir verlernen sogar, was es
heisst, selbst nachzudenken. Weite Rdume der Sinn-
leere, die wir zu konstatieren meinen, sind nur durch

129



die Scheuklappen unseres Verzichts auf eigenes Den-
ken entstanden.

Die Welt ist voller Sinn, der entdeckt werden kann,
sobald wir der Wissenschaftsgldubigkeit entraten.

Fangen wir doch bei uns selber an. Wissen wir denn
noch, wer wir selber sind, oder miissen wir zuerst
den Psychotherapeuten fragen? Wir sind autonome
Individuen. Wir sind Einzelwesen, die es nicht noch
einmal gibt. Wir haben unabdingbare Koordinaten in
Raum und Zeit, eigene Talente und eigene Gedan-
ken. Uns sollte daran liegen, ein von Selbsttduschung
freies Selbstverstandnis iiber uns selbst zu gewinnen
oder zuriickzugewinnen. Individuum ineffabile est,
das ist ein Leitsatz fiir allen Umgang mit dem Men-
schen.

Wir miissen Vorstellungen iiber das, was menschli-
ches Leben ist, was ndmlich sein Sinn ist, haben,
wenn wir in helfenden Berufen tétig sind.

Was ist der Sinn menschlichen Lebens? Hier begin-
nen wir mit allgemeinen Antworten, weil die ver-
standliche Sprache allgemein ist, und gehen dann auf
das Individuum zu, unter Zuriicklassen alles Allge-
meinen, auch der Sprache.

Allgemein ist, dass dem Menschen ein menschliches
Leben moglich werden sollte. Hierin steckt, wie Sie
sehen, eine Fiille von Werten und Vorstellungen, die
es auszudriicken oder anzusprechen gilt. Was heisst
es, ein menschliches Leben flihren? In der Antwort
auf diese Frage sind wir nicht allein gelassen. Die
Tradition, die Kultur, die Religion geben uns Hilfe-
stellung. Aber alle diese gegebenen Bestimmungen
sind auf das einzelne Leben, auf das Individuum, zu
beziehen. Erst diese Konkretion der Werte auf das
Individuum hier und jetzt macht Sinngebung mog-
lich, macht sie aus. Fiir uns selbst ist diese Konkre-
tion identisch mit unserer «Lebensarbeit», das heisst
der Arbeit an unserem Leben; wir werden nicht vor
der Zeit, die uns beschieden ist, damit fertig. Aber es
ist auch klar, dass es hier nicht einfach um eine
Uebertragung ausgewahlter Werte auf uns selbst
geht, sondern um die Konstitution der Wertsetzung
fiir unser Leben. Indem Werte fiir uns selbst konkret
werden, sind sie auch einmalig und nicht mehr allge-
mein.

Helfende Berufe sind Berufe, die anderen Menschen
zu ihrem Menschsein und ihrer Individualitédt
verhelfen wollen. Damit ist eine Aussage iiber den
Sinn der helfenden Berufe gemacht. In dieser Aus-
sage liegt zweierlei: Es liegt erstens eine Vorstellung
darin, was menschliches Leben sei, und zweitens die
Anerkennung, dass Menschen auch zu schwach und
ungeeignet sein konnen, ein menschliches Leben zu
fiihren, so, wie sie es m&chten, oder unserer Meinung
nach konnen sollten.

Diese Aussage iiber den Sinn der helfenden Berufe
ist abstrakt. Sie ldsst sich entfalten:

— Sinn haben diese Berufe fiir diejenigen, die sie
ausiiben.

130

— Sinn haben sie fiir diejenigen, denen sie helfen.
— Sinn haben sie fiir den gemeinschaftlichen Ver-
band im gesellschaftlichen Zusammenleben.

Aber wo wir auch solche Aussagen iiber Sinn anset-
zen wollen, immer ist der Sinn bezogen auf ein Indi-
viduum, das ihn hat, sieht, setzt, entwirft, nicht hat
oder sucht. Dies gilt vom Helfer, aber auch von dem-
jenigen, dem geholfen wird.

Die entscheidende Einsicht ist aber die, dass wir,
wenn wir hier allgemein iiber den Sinn sprechen, den
der Helfer in seinem Tun erfdhrt, oder der Hilfsbe-
diirftige in seinem Erleben, wir immer iber den Sinn
und damit iiber dem Sinn sprechen miissen.

Der allfdllige Sinn eines einzelnen wird von uns ob-
jektiviert. Wir sprechen iiber einen Sachverhalt, nicht
in ihm.

Aus diesem Grunde, das miissen wir ganz klar sehen,
konnen wir keine Aussagen dariiber machen, was fiir
den je einzelnen, sei er Helfer oder Kranker, der
wirkliche Sinn von etwas ist.

Fiir uns selbst konnen wir Sinn finden oder herstel-

len, wenn wir es fiir den anderen tun, verfehlen wir
ihn.

Trotzdem muss und will der Helfer ja das tun, was
fiir den anderen sinnvoll ist. Was heisst das? Er tut
das, was fiir den anderen gut ist, oder besser: das,
was er fiir den anderen als gut erkennt. Und «fiir
den anderen als gut erkennen» heisst, angeben kon-
nen, warum es fiir ein «grosseres Ganzes» des Ande-
ren, das auch erkannt wird, gut ist.

So entwirft der Helfer Sinn fiir einen anderen und
richtet sein eigenes Tun daran aus.

Darin liegt nun allerdings das unaufhebbare Wagnis
des Helfers. Er ist in einem hohen Mass Interpret des
Lebens eines anderen. Kann er und darf er dies sein?

Machen wir uns klar: wer einen Menschen zu inter-
pretieren unternimmt, steht vor dem unbegreiflich-
sten und komplexesten individuell Seienden, das die
Erde uns bietet.

Sinn ist weder Mittel noch Zweck

Mit Hilfe der vielen Wissenschaften vom Menschen
versuchen die Menschen, diesem Phédnomen eines
einzelnen Menschen seit Jahrtausenden nahezukom-
men. Das sind die Mafstdbe, denen wir uns gegen-
iiber sehen.

Alles andere ist angebracht, als mit Siebenmeilenstie-
feln in der fremden Sinnwelt des andern herumzu-
trampeln.

Aber es ist dennoch klar, dass wir nicht auskommen
ohne solche Sinn-Deutungen fiir den anderen.

Schon wenn wir unsere Kinder zur Schule schicken,
nehmen wir selbstverstindlich solche Deutungen vor.



Aufklirung, Bildung und Emanzipation — warum ist
dieses Wort heute eigentlich verpont? — halten wir
fiir die Kinder fiir gut. Setzen wir ihnen damit Ziele?
Warum ist Bildung ein Ziel, das angestrebt werden
kann? Offenbar weil wir damit einen bestimmten
Sinn des menschlichen Daseins entwerfen.

Wenn Sinn das ist, was wir fiir uns oder fiir andere
fiir gut halten, so ist Sinn ein Ziel, das ausserhalb
aller Zweckrationalitdt steht.

Auch wenn wir Sinn anstreben, ldsst er sich weder
als Mittel noch als Zweck, der mit bestimmten Mit-
teln erreicht werden kann, bestimmen.

Sinn kann sich aber einstellen. Warum sprechen
Menschen, so fragt Wittgenstein, die lange nach dem
Sinn ihres Daseins gesucht haben, nicht mehr iiber
diesen Sinn, wenn sie ihn gefunden haben?

Vielleicht darum, so konnen wir antworten, weil sie
des Sinns inne sind. Des Sinns innesein bedeutet, von
ihm erfiillt sein. Wo sollte man da mit sprechen be-
ginnen. Wenn wir vom «Willen zum Sinn» sprechen,
kann dies missverstandlich sein.

Alle Menschen, so sagte Aristoteles, streben von Na-
tur nach einem Gut. «Von Natur» heisst, indem sie
ihrer eigentlichen Wesensbestimmung folgen. Dieses
Streben beginnt schon, bevor ihr «Wille» sich konsti-
tuiert. Der Begriff Wille ist metaphysisch (das heisst
durch die metaphysische Sprache der Philosophie}
belastet, dennoch kommen wir nicht ohne ihn aus.
Wille zum Sinn meint wohl: Riickbesinnung auf un-
sere Wesensbestimmung. Sie muss offenbar bewusst
vollzogen werden, weil uns unser Wesen undeutlich
geworden ist.

Das «Gut» des Daseins sahen die Griechen in der
Eudaimonia, im «gegliickten Dasein».

Wenn das Dasein gliickt, ist es ein Ganzes und hat
Sinn.

Wann kann ich dies von mir sagen, wann kann ich es
vom anderen sagen?

Dass das Dasein ein Ganzes ist, bedeutet nicht, dass
es abgeschlossen, zu Tode gekommen ist.

Vielmehr blitzt dieses Ganze auf im Augenblick als
Sinn.

Diesen Augenblick, der immer sein kann, haben Phi-
losophen und Theologen als Kairos, als erfiillte Zeit,
oder Fiille der Zeit zu benennen versucht. In ihm ge-
winnt das Dasein seine «ewige Giiltigkeit», wie Kier-
kegaard sagte.

Was in diesen Worten zur Benennung des hdchsten
Ziels menschlichen Daseins sich ausdriickt, ist — so
miissen wir erniichternd in Erinnerung rufen — rein
formal und allgemein.

Wir mochten gerne wissen, was dies nun fiir uns
heisst. Wir mochten den =zeitlichen Kern dieser
Wahrheiten fiir uns erfahren.

Stark gefragt:

VSA-Richtlinien

zum Arbeitsverhdltnis in Heimbetrieben

Bis vor einigen Monaten waren beim VSA die «An-
stellungsbedingungen flir Heimpersonal» erhéltlich,
die 1973 als kleine Acht-Seiten-Broschiire erschie-
nen sind. Es handelte sich um eine Zusammen-
stellung der einschldgigen Bestimmungen des
Schweizerischen Obligationenrechts sowie des Nor-
malarbeitsvertrags flir das Erziehungspersonal und
des Normalarbeitsvertrags fir das Pflegepersonal.
Diese «Ansteliungsbedingungen» konnten einzeln
oder zunsammen mit einem Anstellungsvertragsfor-
mular beim Sekretariat VSA bezogen werden.

Im Lauf der Jahre zeigte es sich immer deutlicher,
dass die «Anstellungsbedingungen» Uberholungs-
bedirftig wurden. Auf der Grundlage eines von Dr.
Heinrich Sattler gelieferten ersten Entwurfs machten
sich 1979 die Kommission Heimerziehung und die
Altersheimkommission des VSA hinter die Aufgabe
der Ueberarbeitung. Das Resultat der Arbeit vieler
Kommissionssitzungen, das vom Vorstand im Au-
gust 1980 gutgeheissen worden ist, liegt jetzt in
den «VSA-Richtlinien zum Arbeitsverhaltnis in Heim-
betrieben» vor.

Die neuen «Richtlinien» wurden vor der Gutheissung
durch den Vorstand von einem auf Fragen des
Arbeitsrechts spezialisierten Juristen und von einem
Versicherungsfachmann mit Sorgfalt gepriift. Die
Fachleute beurteilten das Papier positiv und be-
zeichneten es als vielseitig brauchbar. Besonders
hervorgehoben wurde die Uebersichtlichkeit und
die durch die Gliederung des Aufbaus gewonnene
Flexibilitat in der Anwendung.

Die «Richtlinien» werden als komplettes Set ab-
gegeben. Jedes Set umfasst zwei Vertragsformulare
— je ein Formular flir den Arbeitnehmer und fir
den Arbeitgeber. Die «Richtlinien» bilden einen
festen Bestandteil des Vertrags und sind mit der
Vertragsunterzeichnung ausgefiillt dem Arbeitneh-
mer auszuhandigen. Im Anhang | folgen den «Richt-
linien» die Erlauterungen und Empfehlungen, die
der VSA den Vertragspartnern geben kann. An-
hang Il bilden die Anmerkungen zur Frage der
Kindigung zur Unzeit, und Anhang Ill gibt einen
knappen Ueberblick tber das Arbeitsvertragsrecht.
Die ganze buntfarbige Garnitur mit Klemmschiene
umfasst 18 Seiten und wird vom Sekretariat VSA
zum Selbstkostenpreis (plus Porto) abgegeben.

Bestellung

Wir bestellen hiermit

Set(s) der neuen VSA-Richtlinien zum Ar-
beitsverhédltnis in Heimbetrieben zum Preis
von Fr. 3.— pro Set (exkl. Porto und Verpak-
kung).

Name und Adresse

Einsenden an Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2,
8008 Ziirich, Tel. 01 252 49 48.

131



Dazu kann die Philosophie nur aus ihrer Zeit heraus
antworten.

Wann konnen wir also heute von einem «gegliickten
Dasein» sprechen? Wann fiir uns selbst, wann fiir
den anderen?

Es ist klar, dass wir fiir unsere tdgliche Arbeit kon-
krete Hinweise haben wollen dafiir, was wir tun sol-
len.

Lassen Sie mich in zweifacher Hinsicht diese Kon-
kretion anstreben:

— fiir das heutige Bild vom «wahren», menschli-
chen Dasein, und

— fiir die damit zusammenhdngende Aufgabe der
helfenden Berufe.

Was ist der Mensch?

Diese Frage, auf die die philosophische Anthropolo-
gie zu antworten sucht, wird fiir uns immer neu zu
stellen und zu beantworten sein. Auch hier sind nur
einige Akzente einer Bestimmung mdoglich.

Wir konnen schwerlich auf sogenannte «ewige
Werte» des Menschseins setzen, es sei denn, wir wiir-
den sie fiir unsere Zeit aufrechterhalten oder zuriick-
gewinnen konnen.

Soviel ist sicher: Ein Grundelement der philosophi-
schen Bestimmung des Menschen liegt in seiner
«Selbstbestimmungy oder Autonomie. Der Mensch
ist Zweck an sich selbst, wie Kant sagt, oder auf un-
sere Aussagen hier bezogen: er hat seinen Sinn in
sich selbst.

Hier muss ich jetzt allerdings sofort betonen, dass die
Autonomie des Individuums nicht seine Exklusivitdt
aus der Gemeinschaft bedeutet. Selbstsein und Auto-
nomie sind nur in der Sozietit, in der Gemeinschaft,
moglich.

Es wire falsch, Autonomie mit Egoismus zu koppeln
und gegen Emanzipation des Individuums, Selbstent-
faltung, Selbsterfahrung wund Selbstverwirklichung
Sturm zu laufen.

Selbstbestimmung des Individuums schliesst ein, dass
es iiber sich hinaus im anderen, in seiner Familie, in
der Gesellschaft, in Gott, seine Sinnbestimmung
sicht. Auch die Selbsttranszendenz des Menschen
setzt voraus, dass es ein Selbst ist, das sich transzen-
diert.

Aus diesem Grunde bedeuten Selbstentfaltung,
Selbsterfahrung und Selbstverwirklichung hohe und
hochste Werte, die wir in der Bestimmung des
menschlichen Seins ansetzen miissen. Selbstverwirk-
lichung schliesst ein, dass ich mich im Dienste eines
anderen verwirklichen kann.

Der Mensch als soziales Lebewesen verwirklicht sich
nicht solipsistisch und nicht autistisch. Er verwirk-

132

licht sich durch Kommunikation und Interaktion.
Sein Selbstsein lasst sich aus diesen, seine Identitit
allererst konstituierenden und verbiirgenden Prozes-
sen nicht herauslosen. Durch diese Prozesse erfahrt
er seine Sozialisation und darin wesentliche Charak-
teristika seiner Identitét.

In dieses Kommunikations- und Interaktionsgesche-
hen treten die helfenden Berufe ein und unterstiitzen
die Personwerdung des andern und die Stabilisie-
rung und Stdrkung seiner Identitét.

Dass der Mensch tiberhaupt auf Kommunikation und
Interaktion angewiesen ist, macht klar, dass seine
Autonomie nur in Relation zur ihn bestimmenden
Heteronomie sich darstellen kann. Aber die «richtige
Mitte» ist zu finden.

Hegel sieht sie in der Entwicklung des Selbstbewusst-
seins zur Freiheit. Er betont die Anbindung aller
Emanzipationsprozesse an die Autonomie.

Marx sieht sie im Zuriickddmmen der knechtischen
Verhiltnisse: es gilt, alle Verhiltnisse umzuwerfen,
in welchen der Mensch ein elendes, erniedrigtes und
verdchtliches Wesen ist. Um dies zu verwirklichen,
braucht man nicht gleich «Revolution» zu rufen. Es
geniigt schon, wie Habermas sich ausdriickt, einen
«herrschaftsfreien Dialog» anzustreben. Halten wir
fest:

Selbstbestimmung ermdglicht dem Menschen, den
Sinn seines Denkens und Tuns, den Sinn seines Da-
seins, aufzufinden, zu bestimmen, zu setzen, anzu-
nehmen.

Selbstbestimmung meint nicht: allesdurchherrschen-
de Rationalitdt. Vielmehr beinhaltet sie, dass unser
Ausgangspunkt zur Welt unser empfindendes, wol-
lendes, glaubendes und denkendes Selbst bleibt.

Sinn gibt es fiir dieses Selbst, oder es gibt keinen.
(Hatte die Welt nur fiir einen Gott Sinn, so hétte sie
fiir uns keinen.)

Was ist der Sinn und was Sinnerfiillung
der helfenden Berufe?

Die Fragestellung hat eine gesellschaftstheoretische
und eine individualtheoretische Dimension.

Namlich: Was ist der Sinn dieser Berufe im Rahmen
der Gesellschaft? und: Was fiir einen Sinn hat ein
solcher Beruf fiir einen einzelnen, der ihn ausiibt und
fiir den einzelnen, in dessen Dienst er ausgeiibt wird?

Fiir den Helfer als Individuum gilt, was von der
Sinngebung bisher gesagt wurde: Er erfdhrt die Sinn-
bestimmung seines Daseins, indem er einen solchen
Beruf ausiibt. Gewichtig in dieser Sinnerfiillung ist,
dass er tdtig ist nicht an Gegenstinden, sondern an
Menschen.

Dieser Mensch, mit dem er zu tun hat, sicht den
Helfer nicht nur an, sondern er spricht auch mit ihm
und er re-agiert auf ihn, das heisst, er handelt zu ihm



zuriick. Dies wird auch den Helfer nicht gleichgiiltig
lassen. Das Kommunikations- und Interaktionsge-
schehen zwischen beiden verdndert beide. Der Kran-
ke kann auch dem Gesunden helfen. Das Ergreifen
eines helfenden Berufs, bedeutet unter anderem sich
darauf einlassen, dass ich durch einen anderen mich
in Frage stellen lasse und mir helfen lasse.

Helfende Berufe — angefangen bei der Kindergart-
nerin und dem Lehrer bis hin zum Betreuer schwer
physisch oder geistig gestorter Menschen — sind Be-
rufe, welche hochste Aufgaben und Moglichkeiten
des Menschen ansprechen. Es sind Berufe, die dazu
beitragen, dass der Mensch Mensch werden und
bleiben kann.

Es sind keine toten Gegenstande, um die es geht, es
sind nicht Papier, Zeichen und Zahlen, es ist nicht
die Natur in ihren bloss anorganischen und organi-
schen Formen: sondern es ist das — christlich ge-
sprochen — auf Ebenbildlichkeit Gottes hin angeleg-
te menschliche Individuum, dem unsere Arbeit gilt.

In den helfenden Berufen werden — und das ist die
gesellschaftstheoretische Dimension — die allgemein
menschlichen Kommunikations- und Interaktions-
prozesse zur sozialen Aufgabe, zur Rolle von einzel-
nen.

Reden mit dem Menschen und Handeln am und mit
dem Menschen werden zur Berufstatigkeit.

Haben wir vorhin von Selbstbestimmung gesprochen,
so konnen wir sagen: Helfende Berufe verhelfen an-
deren zur Selbstbestimmung, tragen zu dem fiir den
anderen bei, was wir selbst als die hochste Wiirde
des Menschseins anerkennen. Damit tragen Sie dazu
bei, dass Gemeinschaft moglich wird. Man mochte
einen alten Gedanken des Sokrates wiederbeleben,-in
welchem er in griechischer Weise ausdriickte, was
Menschen fiir einander sein konnen.

Menschen konnen sich die Wahrheit nicht mitteilen.
Sie schlummert in jedem einzelnen selbst. Wohl aber
konnen sie dazu verhelfen, diese Wahrheit zu entbin-
den. Sokrates sah deshalb die Aufgabe des Philoso-
phen als Hebammenkunst, als Maieutik.

Helfende Berufe sind maieutische Berufe. Sie helfen
den Sinn fiir jene Hilfebediirftigen entbinden, den
diese vielleicht nicht ohne diese Hilfe entbinden
konnten.

Sinn und Sinnerfiillung

Die Differenz zwischen diesen Worten macht wohl
sichtbar, dass ein Sinn auch nicht erfiillt werden
oder sich nicht erfiillen kann.

Hier liegt entsprechend der hohen Aufgabe auch
die hohe Gefihrdung der helfenden Berufe.

Tragen sie dazu bei, dem Hilfebediirftigen Sinn-
gebung fiir sein Dasein zu ermdglichen, so kénnen
sie dieses Ziel auch verfehlen.

Die Gefidhrdung der Hilfe kann von aussen erfolgen,
durch die Gesellschaft, in deren Wertordnung Nut-
zen und Leistung dominieren, und wo fiir das Ver-
standnis von Hilfe kein Platz mehr ist.

Sie kann vom Hilfebediirftigen her erfolgen, der auf
Kommunikation und Mitarbeit verzichten will oder
zu beidem nicht fahig ist.

Die Gefdhrdung der Hilfe kann aber auch vom Hel-
fer her erfolgen: er dominiert, beherrscht, manipu-
liert oder indoktrinicrt den Hilfebediirftigen; oder
er unterliegt einem «Helfersyndrom», in welchem
das Helfen Selbstzweck geworden ist, und ohne sein
Wissen, Machtfaktor.

Sinnerfiillung kann so fiir die Individuen sowohl als
auch fiir eine gesellschaftliche Zweckbestimmung
unmoglich werden.

Bleiben Autonomie und Unverletzlichkeit Zeichen
fiir den Sinn menschlichen Daseins, so miissen die
gesellschaftlichen Leitwerte auf sie hin gepriift wer-
den.

Nennen wir das Helfen ein kommunikatives Han-
deln (ein Handeln, das auf dem Dialog fusst) mit
dem maieutischen Ziel, jedem Menschen Sinnge-
bung zu ermoglichen, so ist diese Ziel gegen das
zweckrationale Handeln (ein Handeln, das niitzliche
Zwecke anstrebt) und seine Ziele in der Leistungs-
gesellschaft zu stellen.

Warum bewerten wir «dienen» und «helfen» anders
als «rechnen» und «produzieren»?

Das ist keine Frage bloss filir den leistungsdruck-
freien Feierabend, sondern eine nach dem Sinn un-
serer sozialen und okonomischen Gesellschaft.

Im helfenden Beruf hat man mit dem ganzen
Menschen zu tun. Der Helfer — so stelle ich ihn
mir vor — denkt viel iiber den Menschen nach.

Ich bin nicht hierher gekommen, um Ihnen zu sa-
gen, was der Sinn Thres Berufes sei:

fiir Sie selbst, fiir den Hilfebediirftigen, fiir die Ge-
sellschaft; ich habe aber gesagt, warum das nicht
geht. Ich habe auch nicht einzelne Sinnbestimmun-
gen als ausschliessliche hervorgehoben.

Betont habe ich einzig: das eigene Nachdenken, die
Autonomie und Unverletzlichkeit des Menschen,
und das Ganze des Menschseins.

Es wiare falsch, die Sinnfrage mit jenem Stein zu
vergleichen, den Sisyphos im griechischen Mythos
den Berg hinaufstemmt, und der dann immer wie-
der herunterrollt.

Die Sinnfrage stemmen wir nicht sinnlos vor uns
her, sondern wir tragen sie in uns als den «Stein
der Weisen», als tdgliche Frage und Antwort zu-
gleich, die uns niemand nehmen und abnehmen
kann.

133



	Sinn und Sinnerfüllung der helfenden Berufe

