
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 52 (1981)

Heft: 4

Artikel: Sinn und Sinnerfüllung der helfenden Berufe

Autor: Weisshaupt, Kurt A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811812

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811812
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dr. Kurt A. Weisshaupt, Ziirich

Sinn und Sinnerfüllung der helfenden Berufe

Ist man wohl gut beraten, wenn man «auf der Suche
nach Sinn» auch den «Fachmann für Sinnfragen»,
den Philosophen, zuzieht?

Oder ergeht es einem mit dem Philosophen, wie es

jenen Griechen einer bestimmten Stadt, die vom
Ueberfall bedroht war, mit ihrem Philosophen
Diogenes ergangen ist? Als alle Bürger nämlich sich
betätigten zum Schutze der Stadt: die einen besserten
die Stadtmauern aus, andere schliffen Schwerter,
dritte schafften Vorräte herbei, da meinte auch.

Diogenes, er könne nicht der einzig Faule sein unter
so vielen fleissigen Leuten, und er rollte sein Fass, in
dem er zu nächtigen pflegte, auf der Hauptstrasse auf
und ab.

Doch seien wir unbesorgt, auch wenn hier jetzt ebenfalls

ein Philosoph sein Fässchen rollen sollte, so
bleiben wir damit doch beim Thema. Denn hier und
heute geht es nicht um den Ueberfall auf die Stadt,
sondern eben ums Rollen von Fässern. Damit ist
doch die Sinn-Frage allen Tuns gestellt. Was Diogenes

zu bedenken gab, gibt die Philosophie immer zu
bedenken. Dies ist ihr Vorteil und ihr Mangel
zugleich. Ihr Vorteü ist, dass sie nachdenken darf, auch

wenn das Resultat dieses Nachdenkens wider aller
Meinung, das heisst paradox, wäre. Ihr Nachteil ist:
Indem sie reflektiert, handelt sie nicht, und wenn
andere die Stadt nicht schützen, wird sie wohl
eingenommen. Doch hier weiss die Philosophie auch ihren
Trost der Reflexion anzubieten: Die Eroberung einer
Stadt ist kein absolutes Geschehen. Für die Stadt
könnte das Ereignis des Eingenommenwerdens auch
den Beginn einer neuen Kultur ankündigen, zum
Beispiel der christlichen anstelle der römischen.

Nach Sinn fragen ist eine eigene Sache, und Sinn
suchen ein un-heimliches Unternehmen. Die Suche
nach Sinn ist weder die Suche nach der verlorenen
Zeit, noch die nach der Gegenwart oder der Zukunft.
Die Suche nach Sinn ist die Suche danach, was ist
und gilt, für den einzelnen, für die anderen, für alle.

Auf unserer Suche sind wir mit der paradoxen
somatischen Frage konfrontiert: Kann man etwas suchen,
wovon man nicht weiss, was, wie und wo es ist?

Sinn ist kein Gegenstand, sondern ein Ganzes

Sinn ist kein Gegenstand, der hinter einem Busch
oder in unserem Leben versteckt ist, und den es nur
zu ergreifen gelte. Sinn müsste wohl umgekehrt jenes
sein, was uns ergreift. Sinn ist ein Ganzes.

Man könnte die Aufgabe der Philosophie in drei
Richtungen sehen. Erstens: die Philosophie fragt
nach dem Ganzen. Philosophie unterscheidet sich

Anlässlich der Jahresversammlung 1980 des VSA, die dem
Tagungsthema «Auf der Suche nach Sinn» gewidmet war und
die zum Ziel hatte, gegen die unter den Heim-Leuten
immer breiter um sich greifenden Gefühle der Resignation
ein bisschen Widerstand aufzubauen, kam in der Schaffhau-
ser Rathauslaube auch ein Philosoph als «Fachmann für
Sinnfragen» zum Wort: Dr. Kurt A. Weisshaupt, ein
gebürtiger Schaffhauser und Dozent an der Universität
Zürich, sprach über «Sinn und Sinnerfüllung der helfenden
Berufe».

vielleicht heute dadurch von anderen Wissenschaften,

dass sie dieses Ganze im Blick behalten möchte.
Einerseits könnte man dies als Vermessenheit auslegen,

insofern heute kein Mensch mehr das Ganze in
den Blick zu nehmen in der Lage ist; andererseits
aber kann man darin — und so verstehe ich es —
den Weg angezeigt finden, über das Teilwissen und
die Befangenheit im Teilwissen hinauszukommen.

Aufgaben der Philosophie in drei Richtungen

Die Philosophie fragt nach dem Ganzen des
Menschen und nach den Zusammenhängen dessen, was
wir unsere Welt nennen. Dass diese Fragestellung
nicht ein für allemal beantwortet werden kann, ist
klar. Hegel hat die Aufgabe der Philosophie darin
gesehen, ihre Zeit in Gedanken zu erfassen. Darin
liegt der Ausgang von der Gegenwart und der Bezug
zu ihr. Nicht über ein weltfremdes Abstraktum soll
philosophiert werden, sondern über das, was hier
und jetzt ist. Darum ist Wahrheit auch immer
zeitgebunden, sie hat einen Zeitkern.

Ob wir in der Lage sind, unsere Zeit in Gedanken zu
erfassen, bleibe dahingestellt. Wir können es aber
anders ausdrücken: Wir verwenden unsere Gedanken
auf das, was uns beschäftigt.

127



Der Philosoph fragt zweitens nach den Voraussetzungen

des Wissens, das heisst heute, nach unseren
Voraussetzungen, nach Bildung und Tradition, und
zugleich nach dem Weg dieses Wissens in seiner
geschichtlichen Entfaltung. Das Gegenwärtige kann
nicht aus dem Vergangenen erklärt werden, aber es
kann auch nicht ohne das Vergangene erklärt werden.

Sprache, Wortschatz, Denkstrukturen prägen
unsere Sicht der Gegenwart als Voraussetzung. Es ist
nicht gleichgültig, was wir im Elternhaus lernen, was
wir in der Schule lernen, in welcher Weise uns die
Vergangenheit nahegebracht wird.

Der Philosoph fragt drittens nach den Zielen und
Werten, die unser Denken und Handeln bestimmen.
Seine Maßstäblichkeit ist dabei die Tradition einerseits,

andererseits aber auch die logische Kapazität
eines Noch-nicht-Seins, einer Ausrichtung also an
etwas, was noch nicht ist, aber möglich, denkbar und
wünschbar ist. Hier werden wir auf ein Hauptproblem

der Auseinandersetzung um das Verständnis
der Wirklichkeit gestossen, nämlich auf die Frage, ob
Wissen wertfrei ist. Darüber haben die Wissenschaftler

und Philosophen in unserem Jahrhundert viel
nachgedacht, ausgehend vor allem von Max Weber.
Das Problem kann vereinfacht etwa so gesehen werden,

dass gesagt wird, das Wissen der Wissenschaf-
ten'selbst sei wertfrei, sei an sich also weder gut noch
böse. Dies, nämlich gut oder böse, werde es erst in
der Anwendung. Ueber die Anwendung entscheide
aber nicht der Wissenschaftler, sondern hier seien
andere institutionelle und politische Mechanismen
verantwortlich. Es sei sogar falsch, Wissenschaft an
die konkreten und ephemeren Ziele von Gesellschaften

zu binden, da diese doch die Wissenschaft in eine
Abhängigkeit brächten, sie also unfrei machen würden.

Dazu ist zu sagen, dass Freiheit nichts Absolutes

ist, sondern immer in Relation zu Unfreiheit
steht. Insofern ist auch das Wissen unfrei, weil es an
seine eigenen Normen gebunden, beziehungsweise
durch sie schon festgelegt ist. Als Norm bezeichne
ich hier die Bestimmungsgrössen des Wissens selbst,
zum Beispiel das Wahrheitsideal, oder das Ideal der
reinen, objektiven Erkenntnis. Ueberdies ist das
Wissen auch durch Werte von aussen bestimmt, insofern

zum Beispiel bestimmte politische oder
wirtschaftliche Aufträge die Wissenschaft bestimmen
beziehungsweise Forschungskredite da oder nicht da
sind. Ferner ist zu sehen, dass Wissenschaft nicht ein
rein theoretisches Gebilde ist, also eine reine Folge
von Sätzen darstellt, sondern einen Theorie-Praxis-
Komplex bildet, in welchem auch Entscheidungen
und Handlungen erfolgen, die nicht rein theoretisch
hergeleitet sind.

Jeder Ist-Zustand ist auch ein Soll-Zustand

Kurz gesagt: Jeder Ist-Zustand enthält auch einen
Soll-Zustand, nämlich die Normen, durch die er
überhaupt formuliert werden kann. Wenn ich sagen
will, was Gesundheit ist, sage ich auch schon, was sie
sein soll. Die Kategorien, mit welchen ich die
Wirklichkeit beschreibe, enthalten immer auch einerseits
den geschichtlichen Gehalt der durch sie überlieferten

Tradition und Kultur, und andererseits den
vorweggenommenen Entwurf von Zielvorstellungen.

Ich habe die Aufgabe des Philosophen hinsichüich
von drei Fragestellungen erläutert: erstens fragt er
nach dem Ganzen, zweitens nach den Voraussetzungen,

drittens naoh den Zielen und Werten. Gewiss ist
der Philosoph auch ein Wissenschaftler und keineswegs

ein Feind der Wissenschaft. Allerdings ist das,
was Wissenschaft heisst, für ihn selbst ein Gegenstand

seiner Wissenschaft. Sein wissenschaftliches
Instrumentarium ist die Vernunft. Sie ist nicht das
gleiche wie Rationalität oder Zweck-Rationalität.
Das heisst aber auch nicht, dass sie Irrationalität
einschliesst. Natürlich folgt das vernünftige
Argumentieren des Philosophen der Logik. Aber die
Logik selbst hat ihre Struktur, ihren eigenen Weg. Sie
selbst ist wiederum nicht ein Letztes, sondern kann
hinsichtlich ihrer Bedingungen und Voraussetzungen
reflektiert werden. Vernunft könnte als die verständige

Anwendung des Verstandes angesehen werden,
im Dienste dessen, was wir eigentlich wollen. Das
heisst: Im Thema der Vernunft stecken der Rationalität

übergeordnete beziehungsweise sie führende
Ziele. Wir wollen zum Beispiel die Wahrheit wissen,
oder wir wollen ein besseres Leben erreichen. Diese
der Vernunft einwohnenden Ziele hat der Philosoph
seit jeher als das Thema des Ganzen, des
Menschen, oder der Welt angesprochen.

Die Frage naoh Sinn ist die Frage nach dem Ganzen.
Die Frage nach Sinn wäre somit die philosophische
Frage par excellence —- auch wenn sich angesichts
ihrer die Philosophie keineswegs exzellent, sondern
eher dürftig ausnimmt. Versuchen wir uns zunächst
auf das hin zu bewegen, was wir fragen, wenn wir
nach Sinn fragen.

Das Beispiel des Abendsterns und des Morgensterns

Wir haben alle schon am Abendhimmel den Abendstern

und am Morgenhimmel den Morgenstern gesehen.

Abendstern und Morgenstern sind Namen, die
wir demselben Objekt, nämlich dem Planeten Venus,
zulegen. Durch Namen geben wir einem bestimmten
Sachverhalt — nämlich der Tatsache, des frühen
Leuchtens des Planeten Venus am Abend — bzw.
des späten Leuchtens am Morgen •—• eine Bedeutung,
nämlich die des Abendsterns bzw. des Morgensterns.

Was ist der Sinn dieser zugelegten Bedeutung
eines identifizierbaren Objektes? Sinn beinhaltet die
Einbettung des einzelnen in ein Ganzes. Die Frage
nach dem Sinn der Namensgebung dieses Sterns ist
uns ganz ungeläufig. Für uns mag sie sinn-los geworden

sein, nicht aber für jene Menschen in jener Epoche,

die sie schufen. Danach könnten wir jetzt
fragen, wenn wir Zeit hätten. Vielleicht würden wir darauf

dann verwiesen, dass die Namengebung etwas
mit der Präsenz des Schöpfergottes zu tun hätte. Sie
hätte den Sinn, die Kontinuität seiner Anwesenheit
im Leuchten des Sterns am Morgen für den Tag und
am Abend für die Nacht zu verbürgen.

Hier fragen wir nach Sinn und Sinngebung der
helfenden Berufe.

Warum fragen wir?

Ist ihr Sinn abhanden gekommen? Sind die helfenden
Berufe etwa in das sinnleere Gebrause einer unsere

128



Gegenwart durchherrschenden Aktivität eingesogen
worden? Nein.

Vielmehr ist die Frage nach Sinn
eine Alltagsfrage,

die eine Alltagsantwort verlangt. Es ist die Frage des
bewussten Menschen nach dem bewussten Menschsein.

Die Frage nach Sinn lässt sich nicht ein für
allemal beantworten. Auch besteht die Antwort auf
sie nicht in Sätzen. Vielmehr verlangt diese Frage
ständig, jeden Tag, nach einer Antwort, und die Antwort

kann täglich nur durch unser Da-sein, nicht
durch unsere Sprache eine Antwort finden.

Es ist also keine aktuelle Krise vorhanden in jener
Bedeutung, dass wir nicht mehr weiter wissen, und
dass wir darum, die Frage nach dem Sinn unseres
Tuns stellen.

Vielmehr ist menschliches Leben ständig in der Krise,

das heisst in der Entscheidung darüber, was es ist
oder sein soll. Kierkegaard und andere Existenzphilosophen

haben das bewusste menschliche Leben mit
der Entscheidung, sich entscheiden zu wollen,
verknüpft. Diese Entscheidung zur Entscheidung —
das heisst der Verzicht auf das unentschiedene und
gleichgültige zugunsten eines entschiedenen Lebens
— macht ihrer Meinung nach die ethische Persönlichkeit

aus.

Sich entscheiden
heisst auf Sinn nicht verzichten wollen

Sich entscheiden heisst aber in dieser existentialen
Bedeutung, auf Sinn nicht verzichten wollen.

Bezogenheit auf Sinn ermöglicht es, Rechenschaft
ablegen zu können und verantwortlich zu sein. Was
heisst also «Sinn»?

Einer Sache Sinn geben können heisst, sie auf ein
Ganzes beziehen können, auf einen Verstehenshori-
zont, in den sie eingebettet liegt und der sie damit
erklärlich und begreifbar macht.

Sinn ist damit, keine absolute Kategorie, die eine
Sache ein für allemal bestimmen könnte. Vielmehr
haben wir die Sinnbeziehung einer Sache oder einer
Handlung immer erst herzustellen. Vielleicht ist die
Sinnbeziehung aber auch schon da, und wir müssen
sie nur auffinden.

Einen Sinn suchen und einen Sinn finden ist etwas
anderes, als einen Sinn erfinden —

aber auch dies kann wohl geschehen.

Wenn Gott tot ist, so ist alles erlaubt. Mit dieser
Aussage haben Dostojewski und Nietzsche das Zeitalter

des Nihilismus angekündigt. Wenn Gott tot ist,
so wiederholte Sartre, muss wohl jemand da sein, um
die Werte zu erfinden. Sartre und Nietzsche sahen
den Menschen als den Erfinder und Finder der
Werte.

Das Be-denkliche haben diese Philosophen artikuliert:

Wenn Gott tot ist, so fehlt der Sinn des Ganzen.
Ohne einen Sinn des Ganzen ist aber auch alles
einzelne sinnlos. Also Mensch, schaffe Sinn, schaffe
Werte!

Nietzsche sah die Möglichkeit aufgrund der Konzeption

neuer Werte, den Nihilismus zu überwinden.

Die Philosophie ist seit Nietzsche wieder etwas
bescheidener geworden. Sie ist immer auch eben: «ihre
Zeit in Gedanken erfasst», das heisst ein Kind ihrer
Zeit.

Sie vermag das Ganze ebensowenig zu begreifen wie
manches einzelne, auch wenn sie beides anstrebt. Die
Philosophie schafft ihren eigenen Verstehenshorizont
nicht selbst. Sie ist an Sprache, Bewusstsein,
Denkstrukturen und das, was täglich anfällt, gebunden. Sie
masst sich darum auch kein abschliessendes Urteil an
über das, was einer Epoche als der Sinn des Ganzen
gilt.

Für viele Menschen hat heute, wie Heidegger sich
ausdrückte, die übersinnliche Welt ihre bestimmende
Kraft für das menschliche Dasein verloren. Das
heisst aber nicht, dass andere nicht aus ihr leben.
Falsch wäre nur der Dogmatismus, der aus dem eigenen

Verstehen heraus ein anderes Verstehen nicht
zulässt.

Wo nach Sinn gefragt wird, gibt es keine
absoluten Antworten

Wenn wir nach Sinn fragen, so ist ein absolutes
Antworten zumal auf die Sinnvorstellungen vom Ganzen
fehl am Platz.

Geht es uns um die Rückgewinnung von Sinn, geht
es uns um das Aufdecken und vielleicht Entdecken
von Sinn, so sollten wir uns vom Naheliegenden aus,
von dem, was wir hier und jetzt tun und erleben, in
den unbestimmten und dunklen Sinnkreis vorbewegen.

Lassen wir uns nicht bluffen vom aufdringlichen
Wissen der Wissenschaften, das durch die modernen

Medien noch besonders unpräzis und generalisierend

aufgebläht wird. In Wirklichkeit wissen wir
wenig.

Machen wir uns doch klar, dass es kaum möglich ist,
mathematisch und physikalisch nur schon die
Entwicklung einer Wolke, die zum Regnenlassen ansetzt,
zu beschreiben. Und da will man uns mit dem
wissenschaftlichen Wissen über das menschliche Individuum

Angst machen.

Selbst wenn alle Probleme der Wissenschaft gelöst
sind, sagte vor fünfzig Jahren Wittgenstein, sind die
Probleme unseres Lebens noch nicht einmal berührt.

t

Durch den Bluff des Wissens lassen wir uns vom
Nachdenken abhalten, ja wir verlernen sogar, was es

heisst, selbst nachzudenken. Weite Räume der
Sinnleere, die wir zu konstatieren meinen, sind nur durch

129



die Scheuklappen unseres Verzichts auf eigenes Denken

entstanden.

Die Welt ist voller Sinn, der entdeckt werden kann,

sobald wir der Wissenschaftsgläubigkeit entraten.

Fangen wir doch bei uns selber an. Wissen wir denn
noch, wer wir selber sind, oder müssen wir zuerst
den Psychotherapeuten fragen? Wir sind autonome
Individuen. Wir sind Einzelwesen, die es nicht noch
einmal gibt. Wir haben unabdingbare Koordinaten in
Raum und Zeit, eigene Talente und eigene Gedanken.

Uns sollte daran liegen, ein von Selbsttäuschung
freies Selbstverständnis über uns selbst zu gewinnen
oder zurückzugewinnen. Individuum ineffabile est,
das ist ein Leitsatz für allen Umgang mit dem
Menschen.

Wir müssen Vorstellungen über das, was menschliches

Leben ist, was nämlich sein Sinn ist, haben,
wenn wir in helfenden Berufen tätig sind.

Was ist der Sinn menschlichen Lebens? Hier beginnen

wir mit allgemeinen Antworten, weil die
verständliche Sprache allgemein ist, und gehen dann auf
das Individuum zu, unter Zurücklassen alles
Allgemeinen, auch der Sprache.

Allgemein ist, dass dem Menschen ein menschliches
Leben möglich werden sollte. Hierin steckt, wie Sie
sehen, eine Fülle von Werten und Vorstellungen, die
es auszudrücken oder anzusprechen gilt. Was heisst
es, ein menschliches Leben führen? In der Antwort
auf diese Frage sind wir nicht allein gelassen. Die
Tradition, die Kultur, die Religion geben uns
Hilfestellung. Aber alle diese gegebenen Bestimmungen
sind auf das einzelne Leben, auf das Individuum, zu
beziehen. Erst diese Konkretion der Werte auf das
Individuum hier und fetzt macht Sinngebung möglich,

macht sie aus. Für uns selbst ist diese Konkretion

identisch mit unserer «Lebensarbeit», das heisst
der Arbeit an unserem Leben; wir werden nicht vor
der Zeit, die uns beschieden ist, damit fertig. Aber es
ist auch klar, dass es hier nicht einfach um eine
Uebertragung ausgewählter Werte auf uns selbst
geht, sondern um die Konstitution der Wertsetzung
für unser Leben. Indem Werte für uns selbst konkret
werden, sind sie auch einmalig und nicht mehr
allgemein.

Helfende Berufe sind Berufe, die anderen Menschen
zu ihrem Menschsein und ihrer Individualität
verhelfen wollen. Damit ist eine Aussage über den
Sinn der helfenden Berufe gemacht. In dieser Aussage

liegt zweierlei: Es liegt erstens eine Vorstellung
darin, was menschliches Leben sei, und zweitens die
Anerkennung, dass Menschen auch zu schwach und
ungeeignet sein können, ein menschliches Leben zu
führen, so, wie sie es möchten, oder unserer Meinung
nach können sollten.

Diese Aussage über den Sinn der helfenden Berufe
ist abstrakt. Sie lässt sich entfalten:

— Sinn haben diese Berufe für diejenigen, die sie
ausüben.

— Sinn haben sie für diejenigen, denen sie helfen.
— Sinn haben sie für den gemeinschaftlichen Ver¬

band im gesellschaftlichen Zusammenleben.

Aber wo wir auch solche Aussagen über Sinn ansetzen

wollen, immer ist der Sinn bezogen auf ein
Individuum, das ihn hat, sieht, setzt, entwirft, nicht hat
oder sucht. Dies gilt vom Helfer, aber auch von
demjenigen, dem geholfen wird.

Die entscheidende Einsicht ist aber die, dass wir,
wenn wir hier allgemein über den Sinn sprechen, den
der Helfer in seinem Tun erfährt, oder der Hilfsbedürftige

in seinem Erleben, wir immer über den Sinn
und damit über dem Sinn sprechen müssen.

Der allfällige Sinn eines einzelnen wird von uns
objektiviert. Wir sprechen über einen Sachverhalt, nicht
in ihm.

Aus diesem Grunde, das müssen wir ganz klar sehen,
können wir keine Aussagen darüber machen, was für
den je einzelnen, sei er Helfer oder Kranker, der
wirkliche Sinn von etwas ist.

Für uns selbst können wir Sinn finden oder herstellen,

wenn wir es für den anderen tun, verfehlen wir
ihn.

Trotzdem muss und will der Helfer ja das tun, was
für den anderen sinnvoll ist. Was heisst das? Er tut
das, was für den anderen gut ist, oder besser: das,
was er für den anderen als gut erkennt. Und «für
den anderen als gut erkennen» heisst, angeben können,

warum es für ein «grösseres Ganzes» des Anderen,

das auch erkannt wird, gut ist.

So entwirft der Helfer Sinn für einen anderen und
richtet sein eigenes Tun daran aus.

Darin liegt nun allerdings das unaufhebbare Wagnis
des Helfers. Er ist in einem hohen Mass Interpret des
Lebens eines anderen. Kann er und darf er dies sein?

Machen wir uns klar: wer einen Menschen zu
interpretieren unternimmt, steht vor dem unbegreiflichsten

und komplexesten individuell Seienden, das die
Erde uns bietet.

Sinn ist weder Mittel noch Zweck

Mit Hilfe der vielen Wissenschaften vom Menschen
versuchen die Menschen, diesem Phänomen eines
einzelnen Menschen seit Jahrtausenden nahezukommen.

Das sind die Maßstäbe, denen wir uns gegenüber

sehen.

Alles andere ist angebracht, als mit Siebenmeilenstiefeln
in der fremden Sinnwelt des andern herumzutrampeln.

Aber es ist dennoch klar, dass wir nicht auskommen
ohne solche Sinn-Deutungen für den anderen.

Schon wenn wir unsere Kinder zur Schule schicken,
nehmen wir selbstverständlich solche Deutungen vor.

130



Aufklärung, Bildung und Emanzipation —: warum ist
dieses Wort heute eigentlich verpönt? — halten wir
für die Kinder für gut. Setzen wir ihnen damit Ziele?
Warum ist Bildung ein Ziel, das angestrebt werden
kann? Offenbar weil wir damit einen bestimmten
Sinn des menschlichen Daseins entwerfen.

Wenn Sinn das ist, was wir für uns oder für andere

für gut halten, so ist Sinn ein Ziel, das ausserhalb
aller Zweckrationalität steht.

Auch wenn wir Sinn anstreben, lässt er sich weder
als Mittel noch als Zweck, der mit bestimmten Mitteln

erreicht werden kann, bestimmen.

Sinn kann sich aber einstellen. Warum sprechen
Menschen, so fragt Wittgenstein, die lange nach dem
Sinn ihres Daseins gesucht haben, nicht mehr über
diesen Sinn, wenn sie ihn gefunden haben?

Vielleicht darum, so können wir antworten, weil sie
des Sinns inne sind. Des Sinns innesein bedeutet, von
ihm erfüllt sein. Wo sollte man da mit sprechen
beginnen. Wenn wir vom «Willen zum Sinn» sprechen,
kann dies missverständlich sein.

Alle Menschen, so sagte Aristoteles, streben von Natur

nach einem Gut. «Von Natur» heisst, indem sie

ihrer eigentlichen Wesensbestimmung folgen. Dieses
Streben beginnt schon, bevor ihr «Wille» sich konstituiert.

Der Begriff Wille ist metaphysisch (das heisst
durch die metaphysische Sprache der Philosophie)
belastet, dennoch kommen wir nicht ohne ihn aus.
Wille zum Sinn meint wohl: Rückbesinnung auf
unsere Wesensbestimmung. Sie muss offenbar bewusst
vollzogen werden, weil uns unser Wesen undeutlich
geworden ist.

Das «Gut» des Daseins sahen die Griechen in der
Eudaimonia, im «geglückten Dasein».

Wenn das Dasein glückt, ist es ein Ganzes und hat
Sinn.

Wann kann ich dies von mir sagen, wann kann ich es

vom anderen sagen?

Dass das Dasein ein Ganzes ist, bedeutet nicht, dass

es abgeschlossen, zu Tode gekommen ist.

Vielmehr blitzt dieses Ganze auf im Augenblick als
Sinn.

Diesen Augenblick, der immer sein kann, haben
Philosophen und Theologen als Kairos, als erfüllte Zeit,
oder Fülle der Zeit zu benennen versucht. In ihm
gewinnt das Dasein seine «ewige Gültigkeit», wie
Kierkegaard sagte.

Was in diesen Worten zur Benennung des höchsten
Ziels menschlichen Daseins sich ausdrückt, ist — so
müssen wir ernüchternd in Erinnerung rufen — rein
formal und allgemein.

Wir möchten gerne wissen, was dies nun für uns
heisst. Wir möchten den zeitlichen Kern dieser
Wahrheiten für uns erfahren.

Stark gefragt:

VSA-Richtlinien
zum Arbeitsverhältnis in Heimbetrieben

Bis vor einigen Monaten waren beim VSA die
«Anstellungsbedingungen für Heimpersonal» erhältlich,
die 1973 als kleine Acht-Seiten-Broschüre erschienen

sind. Es handelte sich um eine Zusammenstellung

der einschlägigen Bestimmungen des
Schweizerischen Obligationenrechts sowie des
Normalarbeitsvertrags für das Erziehungspersonal und
des Normalarbeitsvertrags für das Pflegepersonal.
Diese «Ansteliungsbedingungen» konnten einzeln
oder zunsammen mit einem Anstellungsvertragsformular

beim Sekretariat VSA bezogen werden.
Im Lauf der Jahre zeigte es sich immer deutlicher,
dass die «Anstellungsbedingungen» überholungsbedürftig

wurden. Auf der Grundlage eines von Dr.
Heinrich Sattler gelieferten ersten Entwurfs machten
sich 1979 die Kommission Heimerziehung und die
Altersheimkommission des VSA hinter die Aufgabe
der Ueberarbeitung. Das Resultat der Arbeit vieler
Kommissionssitzungen, das vom Vorstand im
August 1980 gutgeheissen worden ist, liegt jetzt in
den «VSA-Richtlinien zum Arbeitsverhältnis in
Heimbetrieben» vor.
Die neuen «Richtlinien» wurden vor der Gutheissung
durch den Vorstand von einem auf Fragen des
Arbeitsrechts spezialisierten Juristen und von einem
Versicherungsfachmann mit Sorgfalt geprüft. Die
Fachleute beurteilten das Papier positiv und
bezeichneten es als vielseitig brauchbar. Besonders
hervorgehoben wurde die Uebersichtlichkeit und
die durch die Gliederung des Aufbaus gewonnene
Flexibilität in der Anwendung.
Die «Richtlinien» werden als komplettes Set
abgegeben. Jedes Set umfasst zwei Vertragsformulare
— je ein Formular für den Arbeitnehmer und für
den Arbeitgeber. Die «Richtlinien» bilden einen
festen Bestandteil des Vertrags und sind mit der
Vertragsunterzeichnung ausgefüllt dem Arbeitnehmer

auszuhändigen. Im Anhang I folgen den «Richtlinien»

die Erläuterungen und Empfehlungen, die
der VSA den Vertragspartnern geben kann.
Anhang II bilden die Anmerkungen zur Frage der
Kündigung zur Unzeit, und Anhang III gibt einen
knappen Ueberblick über das Arbeitsvertragsrecht.
Die ganze buntfarbige Garnitur mit Klemmschiene
umfasst 18 Seiten und wird vom Sekretariat VSA
zum Selbstkostenpreis (plus Porto) abgegeben.

Bestellung
Wir bestellen hiermit

Set(s) der neuen VSA-Richtlinien zum
Arbeitsverhältnis in Heimbetrieben zum Preis
von Fr. 3.— pro Set (exkl. Porto und Verpak-
kung).

Name und Adresse

Einsenden an Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2,
8008 Zürich, Tel. 01 252 49 48.

131



Dazu kann die Philosophie nur aus ihrer Zeit heraus
antworten.

Wann können wir also heute von einem «geglückten
Dasein» sprechen? Wann für uns selbst, wann für
den anderen?

Es ist klar, dass wir für unsere tägliche Arbeit
konkrete Hinweise haben wollen dafür, was wir tun
sollen.

Lassen Sie mich in zweifacher Hinsicht diese
Konkretion anstreben:

—• für das heutige Bild vom «wahren», menschli¬
chen Dasein, und

— für die damit zusammenhängende Aufgabe der
helfenden Berufe.

Was ist der Mensch?

Diese Frage, auf die die philosophische Anthropologie
zu antworten sucht, wird für uns immer neu zu

stellen und zu beantworten sein. Auch hier sind nur
einige Akzente einer Bestimmung möglich.

Wir können schwerlich auf sogenannte «ewige
Werte» des Menschseins setzen, es sei denn, wir würden

sie für unsere Zeit aufrechterhalten oder
zurückgewinnen können.

Soviel ist sicher: Ein Grundelement der philosophischen

Bestimmung des Menschen liegt in seiner
«Selbstbestimmung» oder Autonomie. Der Mensch
ist Zweck an sich selbst, wie Kant sagt, oder auf
unsere Aussagen hier bezogen: er hat seinen Sinn in
sich selbst.

Hier muss ich jetzt allerdings sofort betonen, dass die
Autonomie des Individuums nicht seine Exklusivität
aus der Gemeinschaft bedeutet. Selbstsein und
Autonomie sind nur in der Sozietät, in der Gemeinschaft,
möglich.

Es wäre falsch, Autonomie mit Egoismus zu koppeln
und gegen Emanzipation des Individuums, Selbstentfaltung,

Selbsterfahrung und Selbstverwirklichung
Sturm zu laufen.

Selbstbestimmung des Individuums schliesst ein, dass
es über sich hinaus im anderen, in seiner Familie, in
der Gesellschaft, in Gott, seine Sinnbestimmung
sieht. Auch die Selbsttranszendenz des Menschen
setzt voraus, dass es ein Selbst ist, das sich transzen-
diert.

Aus diesem Grunde bedeuten Selbstentfaltung,
Selbsterfahrung und Selbstverwirklichung hohe und
höchste Werte, die wir in der Bestimmung des
menschlichen Seins ansetzen müssen. Selbstverwirklichung

schliesst ein, 'dass ich mich im Dienste eines
anderen verwirklichen kann.

Der Mensch als soziales Lebewesen verwirklicht sich
nicht solipsistisch und nicht autistisch. Er verwirk¬

licht sich durch Kommunikation und Interaktion.
Sein Selbstsein lässt sich aus diesen, seine Identität
allererst konstituierenden und verbürgenden Prozessen

nicht herauslösen. Durch diese Prozesse erfährt
er seine Sozialisation und darin wesentliche
Charakteristika seiner Identität.

In dieses Kommunikations- und Interaktionsgeschehen
treten die helfenden Berufe ein und unterstützen

die Personwerdung des andern und die Stabilisierung

und Stärkung seiner Identität.

Dass der Mensch überhaupt auf Kommunikation und
Interaktion angewiesen ist, macht klar, dass seine
Autonomie nur in Relation zur ihn bestimmenden
Heteronomie sich darstellen kann. Aber die «richtige
Mitte» ist zu finden.

Hegel sieht sie in der Entwicklung des Selbstbewusst-
seins zur Freiheit. Er betont die Anbindung aller
Emanzipationsprozesse an die Autonomie.

Marx sieht sie im Zurückdämmen der knechtischen
Verhältnisse: es gilt, alle Verhältnisse umzuwerfen,
in welohen der Mensch ein elendes, erniedrigtes und
verächtliches Wesen ist. Um dies zu verwirklichen,
braucht man nicht gleich «Revolution» zu rufen. Es
genügt schon, wie Habermas sich ausdrückt, einen
«herrschaftsfreien Dialog» anzustreben. Halten wir
fest:

Selbstbestimmung ermöglicht dem Menschen, den
Sinn seines Denkens und Tuns, den Sinn seines
Daseins, aufzufinden, zu bestimmen, zu setzen,
anzunehmen.

Selbstbestimmung meint nicht: allesdurchherrschen-
de Rationalität. Vielmehr beinhaltet sie, dass unser
Ausgangspunkt zur Welt unser empfindendes,
wollendes, glaubendes und denkendes Selbst bleibt.

Sinn gibt es für dieses Selbst, oder es gibt keinen.
(Hätte die Welt nur für einen Gott Sinn, so hätte sie
für uns keinen.)

Was ist der Sinn und was Sinnerfüllung
der helfenden Berufe?

Die Fragestellung hat eine gesellschaftstheoretische
und eine individualtheoretische Dimension.

Nämlich: Was ist der Sinn dieser Berufe im Rahmen
der Gesellschaft? und: Was für einen Sinn hat ein
solcher Beruf für einen einzelnen, der ihn ausübt und
für den einzelnen, in dessen Dienst er ausgeübt wird?

Für den Helfer als Individuum gilt, was von der
Sinngebung bisher gesagt wurde: Er erfährt die
Sinnbestimmung seines Daseins, indem er einen solchen
Beruf ausübt. Gewichtig in dieser Sinnerfüllung ist,
dass er tätig ist nicht an Gegenständen, sondern an
Menschen.

Dieser Mensch, mit dem er zu tun hat, sieht den
Helfer nicht nur an, sondern er spricht auch mit ihm
und er re-agiert auf ihn, das heisst, er handelt zu ihm

132



zurück. Dies wird auch den Helfer nicht gleichgültig
lassen. Das Kommunikations- und Interaktionsgeschehen

zwischen beiden verändert beide. Der Kranke

kann auch dem Gesunden helfen. Das Ergreifen
eines helfenden Berufs, bedeutet unter anderem sich
darauf einlassen, dass ich durch einen anderen mich
in Frage stellen lasse und mir helfen lasse.

Helfende Berufe —• angefangen bei der Kindergärtnerin

und dem Lehrer bis hin zum Betreuer schwer
physisch oder geistig gestörter Menschen — sind
Berufe, welche höchste Aufgaben und Möglichkeiten
des Menschen ansprechen. Es sind Berufe, die dazu
beitragen, dass der Mensch Mensch werden und
bleiben kann.

Es sind keine toten Gegenstände, um die es geht, es

sind nicht Papier, Zeichen und Zahlen, es ist nicht
die Natur in ihren bloss anorganischen und organischen

Formen: sondern es ist das — christlich
gesprochen — auf Ebenbildlichkeit Gottes hin angelegte

menschliche Individuum, dem unsere Arbeit gilt.

In den helfenden Berufen werden — und das ist die
gesellschaftstheoretische Dimension — die allgemein
menschlichen Kommunikations- und Interaktionsprozesse

zur sozialen Aufgabe, zur Rolle von einzelnen.

Reden mit dem Menschen und Handeln am und mit
dem Menschen werden zur Berufstätigkeit.

Haben wir vorhin von Selbstbestimmung gesprochen,
so können wir sagen: Helfende Berufe verhelfen
anderen zur Selbstbestimmung, tragen zu dem für den
anderen bei, was wir selbst als die höchste Würde
des Menschseins anerkennen. Damit tragen Sie dazu
bei, dass Gemeinschaft möglich wird. Man möchte
einen alten Gedanken des Sokrates wiederbeleben,.in
welchem er in griechischer Weise ausdrückte, was
Menschen für einander sein können.

Menschen können sich die Wahrheit nicht mitteilen.
Sie schlummert in jedem einzelnen selbst. Wohl aber
können sie dazu verhelfen, diese Wahrheit zu entbinden.

Sokrates sah deshalb die Aufgabe des Philosophen

als Hebammenkunst, als Maieutik.

Helfende Berufe sind maieutische Berufe. Sie helfen
den Sinn für jene Hilfebedürftigen entbinden, den
diese vielleicht nicht ohne diese Hilfe entbinden
könnten.

Sinn und Sinnerfüllung

Die Differenz zwischen diesen Worten macht wohl
sichtbar, dass ein Sinn auch nicht erfüllt werden
oder sich nicht erfüllen kann.

Hier liegt entsprechend der hohen Aufgabe auch
die hohe Gefährdung der helfenden Berufe.

Tragen sie dazu bei, dem Hilfebedürftigen
Sinngebung für sein Dasein zu ermöglichen, so können
sie dieses Ziel auch verfehlen.

Die Gefährdung der Hilfe kann von aussen erfolgen,
durch die Gesellschaft, in deren Wertordnung Nutzen

und Leistung dominieren, und wo für das
Verständnis von Hilfe kein Platz mehr ist.

Sie kann vom Hilfebedürftigen her erfolgen, der auf
Kommunikation und Mitarbeit verzichten will oder
zu beidem nicht fähig ist.

Die Gefährdung der Hilfe kann aber auch vom Helfer

her erfolgen: er dominiert, beherrscht, manipuliert

oder indoktriniert den Hilfebedürftigen; oder
er unterliegt einem «Helfersyndrom», in welchem
das Helfen Selbstzweck geworden ist, und ohne sein
Wissen, Machtfaktor.

Sinnerfüllung kann so für die Individuen sowohl als
auch für eine gesellschaftliche Zweckbestimmung
unmöglich werden.

Bleiben Autonomie und Unverletzlichkeit Zeichen
für den Sinn menschlichen Daseins, so müssen die
gesellschaftlichen Leitwerte auf sie hin geprüft werden.

Nennen wir das Helfen ein kommunikatives Handeln

(ein Handeln, das auf dem Dialog fusst) mit
dem maieutischen Ziel, jedem Menschen Sinngebung

zu ermöglichen, so ist diese Ziel gegen das
zweckrationale Handeln (ein Handeln, das nützliche
Zwecke anstrebt) und seine Ziele in der
Leistungsgesellschaft zu stellen.

Warum bewerten wir «dienen» und «helfen» anders
als «rechnen» und «produzieren»?

Das ist keine Frage bloss für den leistungsdruck-
freien Feierabend, sondern eine nach dem Sinn
unserer sozialen und ökonomischen Gesellschaft.

Im helfenden Beruf hat man mit dem ganzen
Menschen zu tun. Der Helfer — so stelle ich ihn
mir vor — denkt viel über den Menschen nach.

Ich bin nicht hierher gekommen, um Ihnen zu
sagen, was der Sinn Ihres Berufes sei:

für Sie selbst, für den Hilfebedürftigen, für die
Gesellschaft; ich habe aber gesagt, warum das nicht
geht. Ich habe auch nicht einzelne Sinnbestimmungen

als ausschliessliche hervorgehoben.

Betont habe ich einzig: das eigene Nachdenken, die
Autonomie und Unverletzlichkeit des Menschen,
und das Ganze des Menschseins.

Es wäre falsch, die Sinnfrage mit jenem Stein zu
vergleichen, den Sisyphos im griechischen Mythos
den Berg hinaufstemmt, und der dann immer wieder

herunterrollt.

Die Sinnfrage stemmen wir nicht sinnlos vor uns
her, sondern wir tragen sie in uns als den «Stein
der Weisen», als tägliche Frage und Antwort
zugleich, die uns niemand nehmen und abnehmen
kann.

133


	Sinn und Sinnerfüllung der helfenden Berufe

