Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 52 (1981)

Heft: 3

Artikel: Therapie und Begegnung

Autor: Bauersfeld, K.H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-811808

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-811808
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Therapie und Begegnung

Von Dr. med. K. H. Bauersfeld,
Leiter des Kinder- und Jugendpsychiatrischen Dienstes im Kanton Luzern *

«Therapie und Begegnung sind zwei Worte, die in ihrem
Sinn-Zusammenhang zur Sinn-Gebung fiithren, sofern ihre
Bedeutung wirklich wahr- und ernstgenommen wird»: Dr.
K. H. Bauersfeld.

Einleitung

Therapie, ein Wort, das den sozialen Alltag zu be-
herrschen scheint, wenn immer sich ein Unheil zeigt.
Therapie, ein Begriff, der sich nicht unter einheitli-
chen Gesichtspunkten begreifen ldsst. Therapie
kennzeichnet eine Art und Weise menschlicher Sorge
und Fiirsorge. Das Ziel jeder Therapie ist eine Ver-
besserung oder Wiederherstellung der Gesundheit,
sei es, dass es sich um einzelne korperliche Funktio-
nen oder seelische Reaktionen und Aktivititen
handelt oder um eine Verbesserung der Lebensquali-
tit im allgemeinen mitmenschlichen Dasein.

Jede Form von Therapie findet ihre Voraussetzung
in Weltanschauungen, die einen moglichen Heils-
Weg des Menschen in metaphysischen Bedingungen
suchen oder sehen. Diese Weltanschauungen betref-
fen unter anderem die Denkweisen, die in der Thera-
pie das therapeutische Handeln bestimmen. So
beruht das naturwissenschaftliche Denken in einem
naturwissenschaftlichen Weltbild, das metaphysische
Denken in Erkenntnistheorien der Philosophie, das
psychoanalytische Denken in metapsychologischen
Anschauungen der Seele, das religiose Denken in re-
ligivsen Vorstellungen iiber Wesen und Bestimmung
des Menschen in seinem Verhiltnis zu Gott.

Ausser weltanschaulichen Voraussetzungen begriin-
det jede Therapie ihr therapeutisches Handeln mit

* Yortrag gehalten an der VSA-Jahresversammlung 1980 in
Schaffhausen, Tagungsthema: «Auf der Suche nach Sinn.»

einer der Weltanschauung entsprechenden Theorie.
Das therapeutische Handeln ist letztenendes der
sichtbare oder unsichtbare Ausdruck einer Theorie
und einer Weltanschauung, als Grundlagen, die eben
diese Technik einer Therapie bedingen.

Da Therapie, auf den Menschen angewendet, im-
mer den Menschen selbst betrifft, so bezieht sich
nicht nur die Handlungsweise und Technik auf den
betreffenden Menschen, sondern auch die der Thera-
pie zugrunde liegende Theorie und Weltanschauung.
Das, was der Mensch in der Therapie erfdhrt, ist
immer mehr als nur die therapeutische Handlung.
Handelt es sich beispielsweise um einen, ein be-
stimmtes Organ oder eine bestimmte Korperfunktion
betreffenden, chirurgischen Eingriff, so erfdhrt der
Betroffene die Technik der Chirurgie nicht nur im
Bereich seines Korpers, sondern mehr noch in seiner
Seele, mit der er sich einem naturwissenschaftlich-
technischen Weltbild konfrontiert sieht. Der chirur-
gische Eingriff ist damit nicht nur auf den Korper
gerichtet, sondern iibergreift diesen im Bereich seeli-
schen Lebens.

Der Mensch, der in dieser oder jener Weise fiir seine
korperliche und seelische Gesundheit eine 7herapie
benotigt, ist einerseits gesehen das Objekt, der Ge-
genstand der therapeutischen Handlung, der er bei
seinem vollen Einverstdndnis immer auch ausgelie-
fert ist. Andererseits sieht er sich einem Tréager der
Handlung gegeniiber, zum Beispiel dem Chirurgen,
dem er seinerseits keine Technik, sondern nur die
Bedingungen seines Korpers mit gestdrter Funktion
und seiner Seele mit Angst oder Vertrauen oder mit
Angst und Vertrauen entgegenbringen kann. Die Be-
dingungen der Beziehung dieser beiden in der Thera-
pie befindlichen Personlichkeiten sind durchaus un-
gleicher Natur. Zwar in Raum und Zeit vereint, sind
sie sich mit der Situation verschiedenen Aufgaben
und Erwartungen ausgeliefert.

Man kann die Bedingungen und Vorgidnge einer
Therapie beobachten und beschreiben. Was in diesen
an sich schon sehr sinnvollen Zusammenhédngen Be-
gegnung heisst, wird uns im weiteren in Anspruch
nehmen.

Das Leiden

Hatten wir einleitend das Wesen der Therapie in
Weltanschauung und Theorie begriindet erscheinen
lassen, so wurde damit noch keinesfalls vom Grund
der Therapie gesprochen. Das, was die Therapie be-
griindet, ist in ihrer Weltanschauung und Theorie im-
mer schon auf den Menschen als Gegenstand gerich-
tet, der sie aus welchen Griinden auch immer in An-
spruch zu nehmen versucht. Der Grund der Therapie,

101



die sich, wie und wo auch immer mitmenschlich zwi-
schen Arzt und Patient, Therapeut und Patient ereig-
net und unabhingig vom Erfolg ihrer Anwendung
aktualisiert, liegt nicht in den Voraussetzungen ihrer
Zielsetzung, im Wissen um die physiologischen
Funktionen und ihre Wiederherstellung, sie liegt viel-
mehr in den existenziellen Bedingungen, unter denen
sie sich ereignet und als rnot-wendig erweist. Das
Leiden am Korper, wie das Leiden an der Seele ist
eine Not, in der das Heil, wie auch das Ganz-Sein-
Konnen in der Therapie gesucht wird. Vor diesem
Grund im Leiden ergibt sich erst die Moglichkeit fiir
Therapie. Aus dieser Begriindung ist der sogenannte
Leidensdruck, die fiir jede Therapie notwendige
Voraussetzung als Grund der Therapie.

Wenn von Therapie gesprochen wird, stellt sich
demzufolge die Frage nach dem leidenden Men-
schen, nach dem Sinn des Leidens und was dieses
Leiden fiir den vom Leid Betroffenen, und auch der
Mitmensch ist ein vom Mit-Leid (1) Betroffener, zu
bedeuten hat. Die Antwort auf diese Frage nach dem
Leiden ergibt so schon einen Sinn, indem das Leiden
nicht nur als Funktionsstorung oder Defekt, sondern
als ein existenziell zum Sein-Gehdoriges zu dem wir
uns verhalten miissen, gelebt, ausgelegt und verstan-
den wird. Leiden ist daher immer auch Appell.

Dieser Appell unseres Leidens kann an uns selbst,
wie auch an unsere Mitmenschen gerichtet sein. Der
Appell enthdlt aber noch keinen Imperativ in Form
einer Aufforderung, etwas bestimmtes zu tun oder zu
lassen, um das Leiden zu mildern oder um «das Leid
aus der Welt zu schaffen», wie es sprichwortlich
heisst. Der Appell ldsst uns vielmehr mit seinem Ruf-
charakter in unserem besorgenden Mitsein mit ande-
ren in einer Betroffenheit, in der wir uns auf unser
eigenes Selbst-Sein aufgerufen fithlen. Der Appell im
Leiden des Mitmenschen entspricht, wie Martin Heid-
egger (2) schreibt, dem «Rufcharakter des Gewis-
sens». Der Rufcharakter des Leidens stellt uns in un-
serem Selbst-Sein uniiberhorbar vor die Frage nach
dem Sinn unseres Daseins und Mitseins mit den an-
deren.

So verschieden die Dimensionen des Leidens sein
mogen, immer handelt es sich um einen seelisch-gei-
stigen Zustand. Die Seele eines Kindes bendtigt kein
bestimmtes Alter, um leidens-fahig zu werden, und
die Seele des alternden Menschen ist niemals so alt,
dass sie ihre Leidensfdhigkeit verlieren konnte. Die
Leidensfihigkeit des Menschen kann aber verschiit-
tet und von verschiedenen Hemmungen belastet wer-
den, die in ihm das Empfinden, ausserhalb des Lei-
dens zu stehen, aufkommen lassen konnen. Dieser
Zustand, darunter zu leiden, nicht leiden zu konnen,
entspricht jener Verzweiflung, die von Kierke-
gaard (3) als Krankheit im Geist, im Selbst beschrie-
ben wurde. «Verzweifelt sich nicht bewusst sein, ein
Selbst zu haben (uneigentliche Verzweiflung); ver-

zweifelt nicht man selbst sein wollen; verzweifelt:

man selbst sein wollen. In der ,Krankheit zum Tod’

1 Scheler, M.: Wesen und Formen der Sympathie.
2 Heidegger, Sein und Zeit, 5. Auflage, S. 272.
3 Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, 1954, S. 13.

102

fithrt diese Verzweiflung in die grosste Hoffnungslo-
sigkeit:

«Der Verzweiflung Qual ist gerade, dass man nicht
sterben kann. Sie hat dergestalt mehr gemeinsam mit
dem Zustand des Todkranken, wenn er daliegt und
mit dem Tode ringt und nicht sterben kann. Solcher-
massen heisst zum Tode krank sein nicht sterben
konnen, jedoch nicht so, als ob die Hoffnung fiir das
Leben wire, nein, die Hoffnungslosigkeit ist, dass
selbst die letzte Hoffnung, der Tod, nicht ist.»

Der Anruf des Leidens auf unser Selbst-Sein be-
stimmt unsere Leidensfdhigkeit, die uns den Tod
nicht nur ahnend spiirbar macht, sondern, wie Kier-
kegaard schreibt, im christlichen Verstandnis den
Tod selber als einen Durchgang zum Leben erschei-
nen ldsst. Viele, auch Kinder und jugendliche Men-
schen, leben in einem Glauben oder Unglauben an
den Sinn ihres Selbst-Seins. Dem Unglauben an den
Sinn folgt der Glaube an die Sinnlosigkeit, die nur
im Erleben, das heisst in einer fiir die Lebensge-
schichte bedeutenden Erfahrung iiberwunden werden
kann. Jede Form des Scheiterns, im Beruf, im Ab-
bruch von personlichen Beziehungen, wie in Krank-
heit und im Angesicht des Todes, kann iiber das blosse
Geschehen hinaus zu einem die Lebensgeschichte
bestimmenden Erlebnis werden, so dass in einer
vorlaufig dem Schein nach sinnlosen Begebenheit
ein tieferer, die Lebensgeschichte formender Sinn
gefunden werden kann. (4)

Die Therapie nimmt ihren Grund im Leiden, so ver-
standen ist die Frage nach der Therapie-Fahigkeit
aufs engste mit der Frage nach der Leidens-Fahigkeit
verbunden. Das beste Motiv fiir eine Therapie ist das
Leiden. Am Anfang einer Therapie steht also exi-
stenziell nicht die Frage nach einer moglichst raschen
Befreiung von den krankhaften Symptomen, von
dem, womit sich das Leiden zu erkennen gibt. Am
Anfang der Therapie steht vielmehr die Sicht und
Einsicht auf den krankhaften oder krankmachenden
Zustand im Leiden. Ein Sinn der Therapie besteht
gerade darin, das Leiden im Leiden sichtbar, das
heisst bewusst werden zu lassen. Der Mensch, der
sich seines Leidens bewusst wird, kann mit sich
selbst im Leiden Umgang nehmen; er kann sich, wie
man sagt, in und mit der Krankheit als zum Wesen
seiner selbst gehorig, zurecht finden. Damit gewinnt
er Selbst-Verantwortung.

Die Therapie nimmt ihren Grund im Leiden, im lei-
denden Menschen. Therapie ereignet sich in theore-
tisch fundierten Handlungen im Bereich einer natur-
wissenschaftlich orientierten Medizin, wie in tiefen-
psychologisch ~ orientierten  psychotherapeutischen
Behandlungsmethoden immer mitmenschlich. Thera-
pie ist in diesem Sinne immer auch eine Weise des
Mit-Seins. Ein chirurgischer Eingriff ist daher nicht
nur ein technischer Eingriff, er ist von seiten des
Arztes, wie von seiten des Patienten mit seelischen

4 Freud, S. Das Unbehagen in der Kultur, XIV, 433, «Es ist

wiederum nur die Religion, die die Frage nach einem Zweck
des Lebens zu beantworten weiss. Man wird kaum irren zu
entscheiden, dass die Idee eines Lebenszwecks mit dem reli-
gitsen System steht und fallt.»



Reaktionen verbunden, die dann als defiziente Modi
des Mit-Seins gekennzeichnet werden konnen, wenn
der Patient im Sinne eines Gegenstandes, als Objekt
einer technischen Manipulation gesehen wird. Mehr-
heitlich diirfte jedoch der Patient hier einer T#u-
schung unterliegen, denn in der Technik des operati-
ven Eingriffs muss sich der Chirurg allein von sei-
nem naturwissenschaftlich-medizinischen Wissen lei-
ten lassen, das Leiden als ein seelisches Geschehen
muss im Augenblick des chirurgischen Eingriffs aus-
geklammert bleiben. Allfillige Emotionen des chir-
urgisch tdtigen Arztes konnen ihn in der Durchfiih-
rung seiner medizinischen Aufgabe behindern. Er
muss sich selbst mit seinen seelischen Reaktionswei-
sen zuriicknehmen, um den Eingriff technisch ein-
wandfrei durchfiihren zu konnen. Das Gespriach vor
und nach der Operation ist geeignet, das mitmensch-
liche Vertrauen zwischen Arzt und Patient zu finden
oder wieder herzustellen.

Auch in psychotherapeutischen Behandlungsmetho-
den konnen defiziente Modi des Mit-Seins beobach-
tet werden. Aber auch hier kann der Therapeut wie
der Patient Tduschungen unterliegen, indem innere
Widerstdnde das Gegeniiber in der Beziehung zum
Objekt, zum Gegenstand der Gleichgiiltigkeit, des
Anwurfs oder der Aggressionen werden lassen. Hier
ist es die Aufgabe des Therapeuten, die Therapie in
die Realitit des Mit-Seins in der mitmenschlichen
Situation zu fiihren. Der Grund im Leiden 6ffnet in
der Therapie fiir den Therapeuten wie fiir den Pa-
tienten die Sicht und Einsicht fiir das Leiden. Der
Appell des Leidens macht den Therapeuten wie den
Patienten hell-horend und sehend, indem die Da-
seinsweisen in ihrer Struktur, in ihren Zusammen-
hidngen gehort und gesehen werden. Das Leiden ap-
pelliert und konstituiert in der Therapie Freiheit.

Die Sprache in der Therapie

Martin Heidegger schreibt: «Unsere Sprachen spre-
chen geschichtlich (5). Das Wort «Therapie» (grie-
chisch abgeleitet von dejantcvmn) hat einen geschicht-
lichen Hintergrund im Selbstverstindnis des abend-
lindischen Menschen seit dem griechischen Alter-
tum.

Die Sprache (6) in der Therapie findet, ,nonverbal’
und ,verbal’ ihren Ausdruck im Grund, im Leiden.
Der leidende Mensch versucht sich dem anderen
Mitmenschen mitzuteilen. Diese Mitteilung seines
Leidens geschieht ,non verbal’ mit Gesten und

5 Heidegger, der Satz vom Grunde, 1957, S. 161.

6 In Anlehnung an die Sprachtheorie Karl Biihlers, der in der
Sprache die dreifache Funktion, Ausdrucksfunktion, Funktion
des Appells, Darstellungsfunktion unterscheidet, spricht Lieb-
rucks (1964 1. S. 419) von einer Dreistrahligkeit

Sender Empfinger Objekt
Ausdruck Signal, Appell Information
Expressivwert Kommunikationswert Informationswert

Eine weitere Differenzierung finden wir in der Semantik, zum
Beispiel E. Breckle «Einfithrung in die Sprachwissenschaftliche
Bedeutungslehre», 1972,

Bauersfeld, K. H.: «Behinderung der Sprachentwicklung beim
autistischen Kind», Vortrag Schweiz. Gesellschaft fiir Phon-
iatrie, Basel, 28. Mai 1976 (nicht veroffentlicht).

FICE-Mitteilungen

(Fédération Internationale des Communautés ¢duca-
tives)

In einer frilheren Nummer des VSA-Blattes
«Schweizer Heimwesen» wurde angekiindigt, dass in
Israel der nédchste Internationale Kongress vom 10.
bis 15. Mai 1981 stattfinde.

Aus verschiedenen wichtigen Griinden musste nun
aber die israelische Sektion den Termin auf den
Herbst verlegen (u.a. giinstigere Kosten fiir die
Giste und besserer Tagungsort).

Alle Interessenten bitten wir deshalb zur Kenntnis zu
nehmen, dass der neue Termin festgelegt wurde:

13. bis 18. September 1981.

Thema: «Die Heimerziehung bei sozial geschiddigten
Kindern und Jugendlichen.»

Die Fice-Mitglieder erhalten das definitive Pro-
gramm zugestellt, sobald wir es erhalten.

Fiir alle weiteren Interessenten von Schulen, Aem-
tern usw. steht der Préasident gerne fiir Auskiinfte zur
Verfiigung:

Chr. Santschi, Heimleiter, 9030 Abtwil (SG), Tel.
0713119231

Gebirden, mit Zeichen seines Handelns und Aus-
strahlungen seiner Stimmung. ,Verbal’ in seiner ihm
gewohnten Sprache. Diese Sprache ist in bezug auf
das Leiden ohne Vorurteile, sie ist ohne ein theoreti-
sches Wissen iiber die spezifische Form der Krank-
heit im Leiden. Der Arzt und Therapeut hat ein Wis-
sen iiber das Leiden in einer bestimmten Krankheit.
Die Sprache des Arztes spricht sich mit besonderen
Worten in diesem Wissen um die Krankheit und ihrer
Erscheinungen aus. Die Sprache des Therapeuten
spricht nicht nur von dem Wissen iiber die Krank-
heit, sondern auch aus einer Theorie iiber die
Krankheit, ihre Entstehung und Behandlungsmdoglich-
keiten.

Das Kind klagt iiber Bauchweh, der Arzt sagt nach
der Untersuchung des Kindes ,Appendicitis’, ,Blind-
darm’. Driickt das Wort ,Bauchweh’ appellierend
Gefiihle des Schmerzes und des Unwohlseins aus, so
sagt das Wort Blinddarm als Information, dass es
sich um einen bestimmten anatomisch, pathologisch
anatomischen Befund handelt, der eine Operation
notwendig macht. Mit dem Wort ,Blinddarm’ ist das
Objekt der Operation bestimmt. Ueber das Weh des
Kindes im Bauch muss kein Wort mehr verloren
werden. Es bleibt dem Trost der Mutter iiberlassen.

Auch die Technik des Chirurgen ist eine Sprache,
mit der er dem Krankheitsgeschehen eine Antwort
geben kann. Diese Fachsprache griindet geschichtlich
im naturwissenschaftlich-medizinischen Weltbild, sie

103



spricht aus den Erkenntnissen der Forschung und
Erfahrung in bezug auf die Sache das richtige Wort,
wie es aufgrund dieses Weltbildes gefunden werden
kann. Der Medizinmann bei den sogenannten
primitiven Volkern spricht eine andere Sprache, die
seinem Weltbild entspricht und die geheimnisvollen
Michte einer vorwiegend magischen Welt in sprach-
lichen Zeichen zum Ausdruck kommen lésst.

In der Psychotherapie finden sich heute zahlreiche
Methoden, die in der Besonderung ihrer Sprache er-
kennbar bleiben. Die schlichte Mitteilung des Kran-
ken in sprachlicher Hinsicht und die metaphorische
Sprache der Symptome ergeben Hinweise fiir einen
Krankheitszustand, der sich aus medizinischer und
psychologischer Sicht als eine Krankheit erweist, die
in allgemeiner Weise in ihren Ursachen und ihrem
Verlauf mit Symptomen beschrieben und bestimmt,
das heisst diagnostiziert werden kann. Der Diagnose
liegt ein theoretisches Wissen iiber die betreffende
Krankheit zugrunde. Die Sprache tragt demzufolge
Merkmale der Theorie, iiber die sie sich ausspricht.

Krankheitsbilder, die einem seelischen Leiden ent-
sprechen, kdnnen je nach Weltanschauung mit sehr
verschiedenen Hypothesen und Theorien erkldrt wer-
den, demzufolge ist die Sprache verschieden.

Ein Weltbild, das mit der Vorstellung einer ,Welt als
Wille und Vorstellung’ Krankheiten der Seele als Be-
hinderung des Willens und der Vorstellung auffasst,
wird eine andere Sprache hervorbingen als ein Welt-
bild, in dem angenommen wird, dass Krankheiten
durch innerpsychische Konflikte entstehen.

Die sogenannten  psychoanalytischen  Schulen
sprechen aus diesem Grunde eine jeweils ihrer Theorie
entsprechende Sprache. Dasselbe Wort kann demzu-
folge in verschiedenen Wissenschaften und im Hin-
blick auf verschiedene Theorien eine sehr verschie-
dene Bedeutung haben. Das Wort ,0Objekt’ bedeutet
grammatikalisch etwas anderes als in der Theorie der
Psychoanalyse als ,Objekt’ der Libido und wiederum
etwas anderes im Sinne der Philosophie und Ontolo-
gie. Eine weitere Variante findet sich zum Beispiel
bei Spitz, R. im Zusammenhang der Bezeichnung
eines ,Das erste Objekt’, ,Objektbeziehung’ der
friihen Kindheit. Die Sprache in der Therapie zeigt
gegeniiber der Umgangssprache Besonderheiten, die
der Geschichte der Therapie, der Theorie der thera-
peutischen Methode und der Geschichte der beteilig-
ten Menschen und ihrer Einstellung zur Welt ent-
sprechen. Ein Psychotherapeut, der seine Ausbildung
als Arzt und Naturwissenschaftler begann, wird
ebensowenig der Sprache der Naturwissenschaft ent-
raten konnen wie der Psychotherapeut, der seine
Ausbildung in einem theologischen Studium begann,
der Sprache der Theologie ganz entraten kann. Der
philologisch interessierte Psychotherapeut wird mehr
auf sprachliche Besonderheiten achten als ein musi-
kalisch interessierter Psychotherapeut, der im Klang
der Stimme mehr erfihrt als im Inhalt der Worte. In
allen Besonderungen der Sprache kann aber das
Leiden des Menschen zum Ausdruck gebracht
werden, sofern die zugrunde liegende Weltanschau-
ung des Leidens in der Lebensgeschichte eines Men-

104

schen als ein konstituierendes Moment menschlichen
Daseins gewiss ist. Mit anderen Worten: Jede Spra-
che hat ihren Sinn, sofern sie das Leiden als den
Grund der Therapie zur Sprache kommen ldsst. Eine
rein auf Technik ausgelegte Sprache wird kaum
menschliches Leid an- und aussprechen konnen, so-
wenig wie eine aus mathematischen Zeichen oder
anderen Symbolen bestehende Sprache, die den
Horizont mitmenschlichen Seins verliert.

Zahlen als Ergebnisse quantitativer psychologischer
Untersuchungen sagen uns nicht viel, da man sich
gemeinhin nicht mit Zahlen iiber ein Leiden auszu-
driicken pflegt. Dennoch konnen Zahlen in der
wissenschaftlichen Untersuchung fiir sich sprechen
und bestimmte Fakten eindriicklicher zur Sprache
bringen als verbaler Komperativ und Superlativ, die
nur relative Urteile ermdglichen.

Der Arzt und Therapeut, der Psychologe und
psychologische Psychotherapeut konnen in ihrer
therapeutischen Titigkeit keinesfalls auf die ihrer
Methode zugrunde liegende Theorie sowie auf die er-
lernte Technik verzichten. Denn mit dem sogenann-
ten gesunden Menschenverstand, oder normalen
Menschenverstand, konnten sie kaum und bei man-
chen Krankheitsbildern zu keinem Verstandnis
kommen. Sie wiirden im laienhaften Verstdndnis
haften bleiben und dem leidenden Mitmenschen kein
Behandlungsprinzip fiir die Krankheit anbieten
konnen. Mit dem sogenannten normalen Menschen-
verstand wiirde der Psychotherapeut ohne Reflektion
auf die Theorie bestenfalls Losungsversuche an-
bieten, die in ihrer Struktur jenen entsprechen, die
die Krankheit entstehen liessen oder ausgelost haben.

Aus diesem Grunde ist die Sprache der Therapie in
allen geschilderten Zusammenhédngen die wesentliche
Voraussetzung fiir eine Tatigkeit als Therapeut. Die
Therapie kennt nicht nur die «Sprache der Liebe»,
sondern sie muss sich der «Sprache des Wissens» be-
dienen, damit die Worte in der Therapie zwischen
Arzt und Patient ihre emotional richtige Bedeutung
gewinnen. «Damit das, was gesagt wird auch an-
kommt.» Der Patient, der sich in seinem Leiden ver-
standen fiihlt, versteht die Sprache der Therapie be-
zeichnenderweise sehr spontan. Denn oft ist oder
wird die Sprache der Therapie die Sprache seines
Leidens.

Wir kennen heute zahlreiche Methoden der Psycho-
therapie, die in unterschiedlicher Begriindung ihren
Sinn und ihre Zweckmaissigkeit erwiesen haben.
Einen Beweis fiir eine einzig richtige Methode gibt es
nicht. Vielmehr will es scheinen, dass verschiedene
Methoden, verschiedenen Einstellungen zur Welt und
verschiedenen Bediirfnissen entsprechen. Die Be-
rechtigung dieser zahlreichen Methoden kann frag-
wiirdig erscheinen, wer jedoch eine bessere Methode
entwickeln will, wird dies kaum aus einer Polemik
gegen die bereits bestehenden Methoden in kri-
tischer konstruktiver Weise tun konnen. Oft werden
auch neue Methoden erfunden, die sich bei ndaherem
Zusehen als Varianten alter, langst bekannter Metho-
den erweisen, die vielleicht schon wieder in Verges-
senheit geraten sind. Als ein Beispiel sei auf die Ge-



Heilpadagogisches Seminar Ziirich

Das Heilpddagogische Seminar Zirich fiihrt im Schuljahr 1981/82 unter anderem folgende Fortbildungskurse durch:

Kurs
3. Fortbildungssemester fiir
Heilpadagogen

(Heimleiter, Leiter von heilpddagogischen Sonderschu-
len, Lehrer an Sonderklassen und -schulen fir Lern-
behinderte und Verhaltensgestorte, Fachkrafte an Insti-
tutionen flir Geistigbehinderte, Heimerzieher u. a. m.).

Zielsetzungen

Forderung und Erweiterung der fachlichen Kompetenz:
Information, Ueberblick, Neuorientierung, Auseinander-
setzung mit Tendenzen der Zeit auf verschiedenen heil-
padagogischen Sektoren.

Sicherung und Vertiefung personaler Kompetenz: Pro-
bleme erkennen und auf Ursachen zurlckfuhren, Zu-
sammenhange sehen, Leiten und Koordinieren, Forde-
rung des Gesprachs- und Beratungsstils, Konflikte kon-
struktiv austragen und durchstehen u.a. m.
Psychohygiene: Entspannung, Mut schépfen, innerlich
ruhiger und sicherer werden, Sensibilisierung auf eigene
und fremde Gefiihle, Klarung eigener Ziele und Bediirf-
nisse u. a. m.

Nachstehend eine Uebersicht lber die einzelnen Kurs-
elemente.

Arbeitsweise
Referat, Gesprach, schriftliche und mundliche Gruppen-
arbeit, Projektarbeit, Uebungen mannigfaltiger Art.

Kursleiter
Dr. Ruedi Arn.

Mitarbeiter

K. Aschwanden, Dr. J. Duss, T. Hagmann, P. Marbacher,
D. Meili, Dr. H. Naf, S. Naville, A. Schmid, Dr. P. Schmid,
R. Walss, S. Weber.

Zeit

Der Kurs erstreckt sich liber ein Semester, vom 22. April
bis zum 30. September 1981. Er umfasst 18 Kursnachmit-
tage und zwei Wochenenden (8./9. Mai und 29./30. Au-
gust 1981).

Die Kursnachmittage finden am Mittwoch von 13.30 bis
19.00 Uhr statt.

Ort

Kursnachmittage: Seminar Unterstrass, Rotelstrasse 40,
8057 Ziirich (beim Schaffhauserplatz).

Wochenende: Hasliberg Reuti (Briinig).

[{ursaebiihr

Fr. 475.— ohne Unterkunft und Verpflegung.
Anmeldung

an Heilpadagogisches Seminar, Kantonsschulstrasse 1,
8001 Ziirich.

Besonderes

Dieser Kurs kann nur als ganze Einheit besucht werden.

Kurs 4
Erschopft, ausgebrannt, entmutigt?

Fortbildungswoche flir Menschen in helfenden Berufen,
die das Gefiihl haben, «ausgebrannt» zu sein, zu viel
geben zu missen und zu wenig zu bekommmen. Fir
solche, die gespannt und verkrampft sind und ein bes-
seres Gleichgewicht finden mochten (Erziehende, Leh-
rende, Therapierende, Pflegende).

Zielsetzungen

Kérperliche und seelische Kraft wiedergewinnen. Lernen,
in der Belastung und der Hetze des Alltags gelassener
zu bleiben und mit den Kraften haushalterischer umzu-
gehen.

Kursleiter

Lois Diller und Dr. Hans Né&f

Teiinehmer

bis 16

Zeit

iKurswoche vom 6. bis 10. Juli 1981.

Montag, 10.00 Uhr bis Freitag, 16.00 Uhr.
Ort

Hotel Viktoria, 6086 Hasliberg Reuti.
Kursgebiihr

Fr. 250.—, ohne Unterkunft und Verpflegung.
Anmeldung

an Heilpadagogisches Seminar, Kantonsschulstrasse 1,
8001 Ziirich.

Kurs 6

Menschen verstehen lernen: In ihrem
Erieben und in ihrem Verhalten

Fortbildungskurs fiir Fachkrafte in helfenden Berufen.
Zielsetzungen

Differenzierung der Wahrnehmung fiir die Probleme
anderer erreichen.

Kursleiterin

Prof. Dr. Eva Jaggi.

Teilnehmer
20

Ort

Heilpddagogisches Seminar Zirich, Kantonsschulstr. 1,
8001 Zirich (beim Pfauen).

Zeit

Freitag, 29. Mai 1981, 14.00 Uhr bis

Samstag, 30 Mai 1981, 17.00 Uhr.

Kursgebiihr

Fr. 120.—.

Anmeldung
an Heilpadagogisches Seminar, Kantonsschulstrasse 1,
8001 Ziirich.

Kurs 21
Figurenspiel in der Heilpadagogik

Zwei Fortbildungswochenenden flir Fachkréafte (Lehrer,
Erzieher, Therapeuten) in heilpadagogischen Berufen.

Zielsetzungen

Das Stabfigurenspiel ist geeignet flir die heilpadagogi-
sche Arbeit: Es hilft mit, Sprache, Ausdruck, Bewegung
und Aufbau von Beziehungen zu fordern.

Einflhrung ins Stabfigurenspiel Uber Improvisation mit
einfachsten Mitteln bis zur Stabfigur.

Kursleiter
Ursula und Hanspeter Bleisch.

Teiinehmer

bis 16

Zeit

Einflihrung: Wochenende vom 1., 2. und 3. Mai 1981,
Freitag, 14.00 bis Sonntag 18.00 Uhr.

Auswertung gemachter Erfahrungen und Fortsetzung:
Wochenende vom 30., 31. Oktober und 1. November 1981,
Freitag, 14.00 bis Sonntag 18.00 Uhr.

Ort

Haus fiir Tagungen Neukirch an der Thur, 8578 Neukirch.
Kursgebiihr

Fr. 300.—, ohne Unterkunft und Verpflegung.

Anmeldung
an Heilpadagogisches Seminar, Kantonsschulstrasse 1,
8001 Zirich.

Das vollstindige Kursprogramm sowie Anmeldeunterlagen kénnen kostenlos im Heilpadagogischen Seminar
Zirich, Kantonsschulstrasse 1, 8001 Zirich, Telefon 01 2512470, angefordert werden.




sprachstherapie verwiesen, die in ihren Zielsetzun-
gen, wie auch in ihrer Technik, zahlreiche Elemente
der frither durchgefiihrten sogenannten  kleinen
Psychotherapie’ enthdlt. Heute scheint das Wort
Jkleine Psychotherapie’ nicht mehr zur Anwendung
zu kommen, weil es vermutlich mit seinem Diminutiv
zugrunde gegangen ist. Anstelle der Bezeichnung
Gesprichspsychotherapie werden andere Ausdriicke
mit nuanciert anderem Inhalt und differenzierter
Zielsetzung verwendet, zum Beispiel Persuasions-
therapie (7) mit der Zielsetzung, durch Ueberreden
eine Aenderung im Zustandsbild herbeizufiihren.
Das Wort Logo-Therapie (8) reiht sich ebenfalls in
diesen Zusammenhang, indem in dieser Therapie-
form besondere Aufmerksamkeit auf die Fragen
nach dem Sinn zur Sprache gebracht werden.

Begegnung

Seit der Entwicklung der Psychoanalyse durch Sig-
mund Freud konnten immer wieder Tendenzen be-
obachtet werden, die daraut zielen, die psychoanaly-
tische Theorie im Sinne einer anthropologischen
Psychiatrie und Psychologie zu transzendieren, das
heisst die psychoanalytische Theorie mit der Zielset-
zung zu lberschreiten, die Gemeinsamkeit zwischen
Arzt und Patient, Psychoanalytiker und Analysand
zu finden und im Dasein in der Welt zu leben. Die
psychoanalytische Theorie bietet hierfiir nicht zuletzt
aufgrund der Klarheit ihrer eminent geistigen Struk-
tur besonders gute Voraussetzungen. So sagt Ludwig
Binswanger (9): «Ganz gleichgtiltig, ob der Daseins-
analytiker mehr von den psychoanalytischen oder
der Jung’schen Lehren herkommt, so wird er immer
mit seinen Kranken auf derselben Ebene, der Ebene
der Gemeinsamkeit des Daseins namlich, stehen. Er
wird den Kranken also nicht zu einem Objekt
machen, gegeniiber sich selbst als einem Subjekt,
sondern wird in ihm den Daseinspartner sehen. Das
Verbindende zwischen ihnen wird demmnach nicht
nach Analogie des Kontaktes zwischen zwei elektri-
schen Batterien als ,psychischen Kontakt’ bezeich-
nen, sondern als Begegnung auf dem, wie Martin
Buber sagt, «Abgrund des Daseins», welches wesens-
mdssig nicht nur als selbst, sondern auch als Mitsein
oder Umgang und als Miteinandersein oder Liebe
«In der Welt ists. Auch das, was wir seit Freud
Uebertragung nennen, ist im daseinsanalytischen
Sinne eine Weise der Begegnung. Denn Begegnung
ist ein Miteinander in eigentlicher Gegenwart, das
heisst in einer solchen, die sich durchaus aus der
Vergangenheit zeitigt und durchaus auch die
Moglichkeiten der Zukunft in sich tragt.

Hatten wir das Leiden des Menschen als Grund der
Therapie erkannt, so konnte uns die Beziehung zwi-
schen Arzt und Patient, Psychoanalytiker und Analy-
sand, Gespriachstherapeut und Gesprichspartner
u. a. andere duale und plurale Modi des Mitseins in

7 Dubois, P.: Die Psychoneurosen, 1905 (von Freud, S. sehr an-
erkannter Nervenarzt in Bern).

8 Frankl, V.: Der Wille zum Sein, 1972.

9 Binswanger, 1954/1955: Daseinsanalyse und Psychotherapie,
S. 306, Mein Weg zu Freud, 1956, Vortrag zum 100. Geburts-
tag von S. Freud.

106

der Therapie, in einer gemeinsamen Situation der
Therapie deutlich werden. Therapie wird in dieser
Beziehung als das Gemeinsame aprisentiert, indem
sich der Therapeut als Therapeut und der Patient als
Patient versteht.

In der Gegenwart der therapeutischen Situation lduft
der Therapeut Gefahr, den Patienten als einen
Gegenstand zu identifizieren, in dem sich das Gegen
aus dem vorstellenden Entwurf durch das Subjekt,
den Therapeuten bestimmt (s. Heidegger, 1957, S.
140). Fiir das im partnerschaftlichen Sinne ,Gegen-
iiber’ findet Heidegger folgende Darstellung: (1957,
S. 140). «Im Gegeniiber enthiillt sich das Gegen in
dem, was iiber den vernehmenden, blickend-horen-
den Menschen kommt, was den Menschen iiber-
kommt, ihn, der sich niemals als Subjekt fiir Objekte
begriffen hat. Demgemaiss ist das Anwesende nicht
das, was ein Subjekt sich als Objekt zuwirft, sondern
was auf das Vernehmen zukommt und was das
menschliche Blicken und Horen als iiber es gekom-
menes hin- und darstellt.»

«Wenn man also schon, wie das jetzt hdufiger ge-
schieht», fahrt Heidegger fort: «dem Phanomen der
Begegnung nachsinnt, dann muss dabei eine Voraus-
setzung fiir die Sauberkeit dieses Vorhabens erfiillt
sein. Es muss Klarheit dariiber herrschen, ob das
Phéanomen der Begegnung im Bezirk der Subjekt-Ob-
jekt-Beziehung angesetzt und neuzeitlich vom Sub-
jekt als Person her vorgestellt wird, oder ob die Be-
gegnung im Bereich des Gegeniiber gesucht wird.
Das Gefiige dieses Bereiches denkend zu durch-
messen, ist weit schwerer und kaum begonnen.» An
diesen Sidtzen von Martin Heidegger konnen wir er-
messen, wie ungeheuer kompliziert (10) die Erfassung
der Inter-Subjektivitit, der Interaktionen in einer Be-
gegnung sind. Hier macht es sich der Psychothera-
peut ungleich leichter als der Philosoph, denn er
muss das, was er als Begegnung lebt, im Mitsein mit
dem Patienten nicht in jeder Hinsicht philosophisch
erhellen, er darf sich dort dem Gefiihl im Mitsein
tiberlassen, wo der Philosoph skeptische Einwinde
erheben muss.

Begegnung findet in unbefangener Weise iiberall statt,
wo sich Menschen treffen konnen. Das Sich-Treffen
geschieht auf der gleichen Ebene an irgendeinem
Ort, auf der Strasse, im Geschéaft, auf der Post, auf
dem Bahnhof, bei der Versammlung usw. — man
trifft die anderen und ,man’ trifft sich in und aus der
Anonymitdt. Nicht jedes Treffen wird zu einer Be-
gegnung, unter der wir mehr verstehen als nur Tref-
fen. Wir miissen in einem Treffen schon in
irgendeiner Weise betroffen sein, um uns in einer Be-
gegnung personlich angesprochen zu fiihlen. In ein-
facher Weise bedeutet fiir uns Begegnung auch ein
aufeinander Eingehen, sich, beim Wort genom-
men (11), in seinen Sorgen verstanden wissen, sich
angesprochen, sich gehort fithlen. Begegnung ist
Gegenwart, in der sich Menschen zusammenfinden

10 s. a. Husserl, E.: Zur Phénomenologie der Intersubjektivitit
21921—28.

11 Binswanger, L.: Grundformen und Erkenntnis menschlichen
Daseins 1942, S. 294, Husserliana Bd. XITI—XV. j



und in eine Beziehung gefiihrt werden, wie sie von
Martin Buber im dialogischen Prinzip so eindriick-
lich geschildert wird. «In der Begegnung nehme ich
den anderen mir begegnenden Mitmenschen als
meinen Partner, als eben diesen Menschen an, den
ich wahrgenommen habe, so dass ich mein Wort in
allem Ernst an ihn, eben an ihn, richten kann.»
Buber, M. 1979.

Auf die zahlreichen Probleme, die das Wort ,Begeg-
nung’ in philosophischer und psychologischer Sicht
aufgibt, kann an dieser Stelle nicht weiter einge-
gangen werden. Auf einen sehr wesentlichen Aspekt,
der uns insbesondere im Zusammenhang unseres
Themas zu interessieren hat, sei nunmehr noch ein-
gegangen:

«In der Begegnung», so sagte Buber, «nehme ich den
anderen mir begegnenden Mitmenschen an». Im Ge-
geniiber des Begegnenden enthiillt sich mir das Ge-
gen, was iiber den vernehmenden, blickend-horenden
Menschen kommt, was den Menschen iiberkommit,
konnen wir mit Heidegger sagen. Das ist ein Gesche-
hen und mogliches Erleben (12) in der Gegenwart. In-
dem ich mich fiir den Mitmenschen in der Begeg-
nung offne, ihm zuhore, ihn in seinem Reden hore,
gebe ich meinen «vorstellenden Entgegenwurf»
(Heidegger 1957, S. 140) auf. Mit der Aufgabe
meines Entgegenwurfes, meiner vorpradikativen
Meinung, meiner pradikativen Sicht, meinem Vorur-
teil, iiberlasse ich mich der Gegenwart. Indem ich
mich aber in dieser Weise der Gegenwart iiberlasse,
lasse ich auch die theoretischen Vorbedingungen
meines Handelns fallen und begebe mich in einen Frei-
raum, in dem die Strukturen meines Denkens, meine
causalen Bedingungen aus ihrer strengen Determina-
tion entlassen werden. Die Gegenwart erfiillt sich
derart mit dem Sein und den Moglichkeiten des Mit-
menschen, dem ich begegne. Der mir Begegnende
steht in der coincidenten Gegenwart, in der gleichzei-
tigen Gegenwart, auch er entlésst sich fiir die Begeg-
nung aus den Strukturen seiner determinierten Be-
stimmung. So finden sich beide sich Begegnende in
einer sich der Gegenwart aktualisierten Freiheit. Nur
in dieser Freiheit konnen geistige Intentionen wirk-
sam werden. Nur in dieser Freiheit kann eine
Aenderung im causal determinierten Geschehen ein-
treten. Die Gegenwart ist in diesem Sinne ein Inte-
gral der Geschichte und ein Integral der Lebensge-
schichte.

Die Therapie ist eine Mdglichkeit, den Mitmenschen
in eine Begegnung zu fiihren, in der er geistige Ein-
sichten, die im Bewusstmachen gewonnen werden
konnten, wirksam werden lassen kann. Die Struk-
turen, die die Lebenswelt und die Lebensgeschichte
einzuengen drohten, konnen in der Begegnung zu-
nehmend aufgeldst werden. Das Erleben der Freiheit
in der Begegnung ermdglicht die Erinnerung an
frithere Erlebnisse, die durch die krankhaften Ein-
engungen zugedeckt waren und nur in der Begeg-
nung bzw. in der Freiheit der Begegnung erinnert,
das heisst enthiillt werden konnen. Der Therapeut
wie der Patient stehen hier auf gleicher Ebene in

12 Strauss, E.: Geschehnis und Erlebnis, 1930.

einer Daseinsverfassung, die in der Therapie eine
Lichtung des Daseins im Mitsein ermoglicht.

Wenn dergestalt das Leiden in der Begegnung in der
Gegenwart in die Freiheit gefiihrt wird, erweist sich
das Leiden als eine Freiheit eigener Art, die dem
Menschen im Leiden seine ihm eigenen Moglich-
keiten erkennen ldsst.

Wer die Begegnung in der therapeutischen Situation
als Akte der Freiheit erlebt hat, weiss um die Wirk-
samkeit der Realitdt des Geistes.

Nach dem Gehorten diirfen wir uns nicht wundern,
dass so viele Menschen wegen verschiedenartigster
Enttauschungen Angst haben, sich in eine Begeg-
nung einzulassen. Muss sich der so Begegnende doch
immer auch selbst hinter sich lassen kGnnen, er muss
sich bei allem Selbstbewusstsein, Selbst-Transzen-
denz, der Nichtigkeit seiner selbst bewusst sein, denn
in solipsistischer Selbstbesinnung ist keine Begeg-
nung moglich. Die Freiheit der Gegenwart, die in der
Begegnung ent-deckt werden kann, erdffnet dem
Menschen auch die freie Verfiigung iiber die Ver-
gangenheit, das Wie der Verarbeitung traumatisie-
render Ereignisse und Erlebnisse, die das
Krankheitsbild pragten. Die Freiheit der Gegenwart
eroffnet mir in der Begegnung Perspektiven der Zu-
kunft.

Unter diesem Aspekt der Begegnung finden die ver-
schiedenen Richtungen in der Psychotherapie ihre
stirkste Relativierung. Die verschiedenen Theorien
sind im wesentlichen geeignet, durch Einsicht oder
vermeintliche Einsicht in die Zusammenhinge des
Krankheitsgeschehens den leidenden Menschen in
die mitmenschliche Begegnung mit dem Therapeuten
zu fiithren. Die Katharsis (13) die sittliche, innerliche
Reinigung im griechischen Trauerspiel findet in der
Psychotherapie in der Gegenwart der Therapie-Stun-
den statt. Reinigung bedeutet in diesem Sinne frei
werden fiir die geistigen Impulse, die unser Leben
bestimmen kdnnen.

Die Frage nach dem Sinn

In der Prézision einer therapeutischen Situation er-
gibt sich die Frage nach dem Sinn in erstaunlicher
Konsequenz aus der Kur, wie friiher zum Beispiel die
Psychoanalyse auch bezeichnet wurde. Das heisst,
die Therapie zeigt an sich eine ordnende Wirkung,
die ein Sinngefiige anzunehmen impliziert. Dariiber
hinaus zeigen sich unter der Katharsis zunehmende
Sinngefiige, die in der fritheren Lebensgeschichte ge-
prigt wurden und unser Ueber-Ich mit stolzen
Mustern ausfiillten. Die Begegnung in der Therapie
lasst zweifellos - ethische Fragen nach dem Sinn
deutlich werden, die, wenn auch negativ beantwortet,
zu einer Sinngebung fiihren konnen. Hat es der
Psychotherapeut in erster Linie darauf abgesehen, in
der Begegnung zu einem Abbau der Verbauungen,
Verdriangungen, Verschiittungen zu kommen, so geht
er von der Annahme aus, dass bei einer freien

13 Freud, S. nahm das Wort Katharsis bezeichnender Weise aus
der «Poetic» von Aristoteles.

107



Entfaltung der Individualitdt und ihre wesensmaéssige
Entwicklung eine Harmonisierung ethischer und
moralischer Normen gefunden werden kann. Wenn
die Frage nach dem Sinn vorzeitig in der therapeu-
tischen Situation erdffnet wird, verfiigt der Analy-
sand oft noch mnicht iiber wirklich eigene
Moglichkeiten, hier seine ihm wesensgemasse Ant-
wort zu finden, die ihn ja allererst motivieren konnte,
die Frage nach dem Sinn fortlaufend zu stellen und
mit Vorstellungen und Einstellungen zu korrigieren.

Die Frage nach dem Sinn, die Viktor E. Frankl in
einer mehr direktiven Psychotherapie mit einem Wil-
len zum Sinn zu beantworten versucht, um der Sinn-
entleerung unserer Zeit entgegen zu wirken, beschaf-
tigt jeden Psychotherapeuten. In sehr eindriicklicher
Weise beschreibt Ludwig Binswanger (1881—1966)
seinen Weg zu Freud, dem er von 1907 in Freund-
schaft in tiefer Bewunderung und Liebe verbunden
war. Er fihrt u.a. aus (1957, S. 40): «Was aber
heisst es, eine seelische Erscheinung hat einen Sinn?»
«Unter Sinn», so lautet die Antwort Freuds: «verste-

hen wir Bedeutung, Absicht, Tendenz und Stellung in
einer Reihe psychischer Zusammenhdinge» (IV. Vor-
lesung zur Einfiihrung in de Psychoanalyse VIII,
55). Ludwig Binswanger schreibt: «Hitten seine
Gegner von Anfang an beriicksichtigt, was Freud
unter Sinn versteht, so hétten sie ihn nicht als Ratio-
nalisten verschrieen, der hinter den verschiedensten
seelischen Phédnomenen, einen ,logischen’ Sinn suppo-
niere, weswegen seine Schriften fiir so viele unlesbar,
ja barbarisch erschienen.»

Therapie und Begegnung sind zwei Worte, die in
threm Sinn-Zusammenhang zur Sinn-Gebung fiihren,
sofern ihre Bedeutung wirklich wahr- und ernstge-
nommen wird. Wenn Therapie gelingen soll, gelingt
sie in den unterschiedlichsten Methoden in der
Begegnung zwischen Therapeut und Patient. Das
Leiden ldsst in der Begegnung den Sinn in seiner
«Bedeutung, Absicht, Tendenz und Stellung»
bewusst werden. Es bleibt dem Willen des Menschen
iiberantwortet, seine ihm bewussten Erfahrungen zu
verantworten.

«Die wunderbare Entfaltung eines menschlichen Wesens»

Virginia M. Axline: Dibs. Die wunderbare
Entfaltung eines menschlichen Wesens. Bern
und Miinchen: Scherz-Verlag 1980, 220 Seiten,
Fr. 18.—.

Das Buch von Virginia M. Axline erzéhlt die Ge-
schichte des fiinfjahrigen Dibs, der sich innerhalb
eines Jahres von einem verschiichterten und ver-
schlossenen Jungen zu einem sehr aufgeweckten ent-
wickelte. In dieser Zeit wuchs er zu einem Menschen
heran, der — innere Sicherheit und Mut gefunden —
mit seinem neuerworbenen Vertrauen den Menschen
offen begegnen konnte. Dieses Buch, seit der
deutschen Erstveroffentlichung von 1970 und jetzt
wieder neu aufgelegt, hat nichts von seiner Kraft und
Eindriicklichkeit verloren. Im Gegenteil, die Entfal-
tung eines Menschen, der in einer immer stdrker
verwalteten und reglementierten Welt zu sich selbst
findet, ermutigt zur eigenen Entfaltung.

Dibs war mit seinen fiinf Jahren ein zutiefst un-
gliickliches Kind, das nicht lachte, nicht spielte und
kaum sprach. Er verschloss sich gegen alle. Gegen-
iiber seinen Kameraden und Lehrerinnen sonderte er
sich ab, indem er etwa an der Wand entlang kroch
oder sich unter Tischen versteckte. Manchmal hatte
er Wutanfille. Die Meinung der Eltern, Dibs habe

108

einen geistigen Defekt, wurde von den Lehrerinnen
nicht so recht geteilt. Sein Verhalten war so verschie-
den, dass sie ihn nicht als hoffnungslos aufgaben.
Denn manchmal beschaftigte er sich mit Spielsachen,
Biichern und anderem, als ob er begreifen, ja die
Biicher sogar lesen wiirde. Insgesamt aber war er
«ein einsames Kind in einer, wie es ihm vorkommen
musste, kalten, unfreundlichen Welt» (S. 11). Fort-
schritte hatte er in seinem bisher zweijdhrigen
Aufenthalt in einer Privatschule kaum erzielt. Lebte
er in einer Phantasiewelt? Hatte er iiberhaupt Kon-
takte mit der realen Welt? Die Lehrerinnen waren
iiberzeugt, «dass er eines Tages, auf irgendeine
Weise, aus seinem Gefidngnis, das aus Furcht und
Wut bestand, herauskommen wiirde» (S. 13).
Niemand wusste aber, was mit ihm los sei. Mit Ein-
willigung der Eltern wurde dann Dibs von den
Lehrerinnen zu einer Spieltherapie geschickt.

Der Hauptteil des Buches, welchem die protokollier-
ten Aufzeichnungen der einjihrigen Spieltherapie zu-
grundeliegen, beschreibt die Geschehnisse zwischen
Dibs und der Autorin im Spielzimmer. Was geschah
nun wihrend diesem einem Jahr? Gleich zu Beginn
der Therapie gab die Autorin Dibs zu verstehen, dass
er im Spielzimmer bestimmen konne, was er tun und
lassen wolle. Sie passte sich seinen Wiinschen,
seinem Tempo an. Dadurch sollte ihm ermoglicht
werden, sich, den Raum und die darin befindlichen
Gegenstdnde zu erfahren und zu entdecken. Er
konnte sprechen, spielen oder es auch sein lassen.



	Therapie und Begegnung

