
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 52 (1981)

Heft: 3

Artikel: Therapie und Begegnung

Autor: Bauersfeld, K.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811808

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811808
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Therapie und Begegnung
Von Dr. med. K. H. Bauersfeld,

Leiter des Kinder- und Jugendpsychiatrischen Dienstes im Kanton Luzern *

«Therapie und Begegnung sind zwei Worte, die in ihrem
Sinn-Zusammenhang zur Sinn-Gebung führen, sofern ihre
Bedeutung wirklich wahr- und ernstgenommen wird»: Dr.
K. H. Bauersfeld.

Einleitung

Therapie, ©in Wort, das den sozialen Alltag zu
beherrschen scheint, wenn immer sich ein Unheil zeigt.
Therapie, ein Begriff, der sich nicht unter einheitlichen

Gesichtspunkten begreifen lässt. Therapie
kennzeichnet eine Art und Weise menschlicher Sorge
und Fürsorge. Das Ziel jeder. Therapie ist eine
Verbesserung oder Wiederherstellung der Gesundheit,
sei es, dass es sich um einzelne körperliche Funktionen

oder seelische Reaktionen und Aktivitäten
handelt oder um eine Verbesserung der Lebensqualität

im allgemeinen mitmenschlichen Dasein.

Jede Form von Therapie findet ihre Voraussetzung
in Weltanschauungen^ die einen möglichen Heils-
Weg des Menschen in metaphysischen Bedingungen
suchen oder sehen. Diese Weltanschauungen betreffen

unter anderem die Denkweisen, die in der Therapie

das therapeutische Handeln bestimmen. So

beruht das naturwissenschaftliche Denken in einem
naturwissenschaftlichen Weltbild, das metaphysische
Denken in Erkenntnistheorien der Philosophie, das

psychoanalytische Denken in metapsychologischen
Anschauungen der Seele, das religiöse Denken in
religiösen Vorstellungen über Wesen und Bestimmung
des Menschen in seinem Verhältnis zu Gott.

Ausser weltanschaulichen Voraussetzungen begründet

jede Therapie ihr therapeutisches Handeln mit

* Vortrag gehalten an der VSA-Jahresversammlung 1980 in
Schaffhausen, Tagungsthema: «Auf der Suche nach Sinn.»

einer der Weltanschauung entsprechenden Theorie.
Das therapeutische Handeln ist letztenendes der
sichtbare oder unsichtbare Ausdruck einer Theorie
und einer Weltanschauung, als Grundlagen, die eben
diese Technik einer Therapie bedingen.

Da Therapie, auf den Menschen angewendet,
immer den Menschen selbst betrifft, so bezieht sich
nicht nur die Handlungsweise und Technik auf den
betreffenden Menschen, sondern auch die der Therapie

zugrunde liegende Theorie und Weltanschauung.
Das, was der Mensch in der Therapie erfährt, ist
immer mehr als nur die therapeutische Handlung.
Handelt es sich beispielsweise um einen, ein
bestimmtes Organ oder eine bestimmte Körperfunktion
betreffenden, chirurgischen Eingriff, so erfährt der
Betroffene die Technik der Chirurgie nicht nur im
Bereich seines Körpers, sondern mehr noch in seiner
Seele, mit der er sich einem naturwissenschaftlichtechnischen

Weltbild konfrontiert sieht. Der chirurgische

Eingriff ist damit nicht nur auf den Körper
gerichtet, sondern übergreift diesen im Bereich
seelischen Lebens.

Der Mensch, der in dieser oder jener Weise für seine
körperliche und seelische Gesundheit eine Therapie
benötigt, ist einerseits gesehen das Objekt, der
Gegenstand der therapeutischen Handlung, der er bei
seinem vollen Einverständnis immer auch ausgeliefert

ist. Andererseits sieht er sich einem Träger der
Handlung gegenüber, zum Beispiel dem Chirurgen,
dem er seinerseits keine Technik, sondern nur die
Bedingungen seines Körpers mit gestörter Funktion
und seiner Seele mit Angst oder Vertrauen oder mit
Angst und Vertrauen entgegenbringen kann. Die
Bedingungen der Beziehung dieser beiden in der Therapie

befindlichen Persönlichkeiten sind durchaus
ungleicher Natur. Zwar in Raum und Zeit vereint, sind
sie sich mit der Situation verschiedenen Aufgaben
und Erwartungen ausgeliefert.

Man kann die Bedingungen und Vorgänge einer
Therapie beobachten und beschreiben. Was in diesen
an sich schon sehr sinnvollen Zusammenhängen
Begegnung heisst, wird uns im weiteren in Anspruch
nehmen.

Das Leiden

Hatten wir einleitend das Wesen der Therapie in
Weltanschauung und Theorie begründet erscheinen
lassen, so wurde damit noch keinesfalls vom Grund.
der Therapie gesprochen. Das, was die Therapie
begründet, ist in ihrer Weltanschauung und Theorie
immer schon auf den Menschen als Gegenstand gerichtet,

der sie aus welchen Gründen auch immer in
Anspruch zu nehmen versucht. Der Grund der Therapie,

101



die sich, wie und wo auch immer mitmenschlich
zwischen Arzt und Patient, Therapeut und Patient ereignet

und unabhängig vom Erfolg ihrer Anwendung
aktualisiert, liegt nicht in den Voraussetzungen ihrer
Zielsetzung, im Wissen um die physiologischen
Funktionen und ihre Wiederherstellung, sie liegt
vielmehr in den existenziellen Bedingungen, unter denen
sie sich ereignet und als «ot-wendig erweist. Das
Leiden am Körper, wie das Leiden an der Seele ist
eine Not, in der das Heil, wie auch das Ganz-Sein-
Können in der Therapie gesucht wird. Vor diesem
Grund im Leiden ergibt sich erst die Möglichkeit für
Therapie. Aus dieser Begründung ist der sogenannte
Leidensdruck, die für jede Therapie notwendige
Voraussetzung als Grund der Therapie.

Wenn von Therapie gesprochen wird, stellt sich
demzufolge die Frage nach dem leidenden
Menschen, nach dem Sinn des Leidens und was dieses
Leiden für den vom Leid Betroffenen, und auch der
Mitmensch ist ein vom Mit-Leid (1) Betroffener, zu
bedeuten hat. Die Antwort auf diese Frage nach dem
Leiden ergibt so schon einen Sinn, indem das Leiden
nicht nur als Funktionsstörung oder Defekt, sondern
als ein existenziell zum Sein-Gehöriges zu dem wir
uns verhalten müssen, gelebt, ausgelegt und verstanden

wird. Leiden ist daher immer auch Appell.

Dieser Appell unseres Leidens kann an uns selbst,
wie auch an unsere Mitmenschen gerichtet sein. Der
Appell enthält aber noch keinen Imperativ in Form
einer Aufforderung, etwas bestimmtes zu tun oder zu
lassen, um das Leiden zu mildern oder um «das Leid
aus der Welt zu schaffen», wie es sprichwörtlich
heisst. Der Appell lässt uns vielmehr mit seinem
Rufcharakter in unserem besorgenden Mitsein mit anderen

in einer Betroffenheit, in der wir uns auf unser
eigenes Selbst-Sein aufgerufen fühlen. Der Appell im
Leiden des Mitmenschen entspricht, wie Martin Heidegger

(2) schreibt, dem «Rufcharakter des Gewissens».

Der Rufcharakter des Leidens stellt uns in
unserem Selbst-Sein unüberhörbar vor die Frage nach
dem Sinn unseres Daseins und Mitseins mit den
anderen.

So verschieden die Dimensionen des Leidens sein
mögen, immer handelt es sich um einen seelisch-geistigen

Zustand. Die Seele eines Kindes benötigt kein
bestimmtes Alter, um leidens-fähig zu werden, und
die Seele des alternden Menschen ist niemals so alt,
dass sie ihre Leidensfähigkeit verlieren könnte. Die
Leidensfähigkeit des Menschen kann aber verschüttet

und von verschiedenen Hemmungen belastet werden,

die in ihm das Empfinden, ausserhalb des
Leidens zu stehen, aufkommen lassen können. Dieser
Zustand, darunter zu leiden, nicht leiden zu können,
entspricht jener Verzweiflung, die von Kierkegaard

(3) als Krankheit im Geist, im Selbst beschrieben

wurde. «Verzweifelt sich nicht bewusst sein, ein
Selbst zu haben (uneigentliche Verzweiflung);
verzweifelt nicht man selbst sein wollen; verzweifelt
man selbst sein wollen. In der ,Krankheit zum Tod'

1 Scheler, M.: Wesen und Formen der Sympathie.
2 Heidegger, Sein und Zeit, 5. Auflage, S. 272.

3 Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, 1954, S. 13.

führt diese Verzweiflung in die grösste Hoffnungslosigkeit:

«Der Verzweiflung Qual ist gerade, dass man nicht
sterben kann. Sie hat dergestalt mehr gemeinsam mit
dem Zustand des Todkranken, wenn er daliegt und
mit dem Tode ringt und nicht sterben kann. Solcher-
massen heisst zum Tode krank sein nicht sterben
können, jedoch nicht so, als ob die Hoffnung für das
Leben wäre, nein, die Hoffnungslosigkeit ist, dass
selbst die letzte Hoffnung, der Tod, nicht ist.»

Der Anruf des Leidens auf unser Selbst-Sein
bestimmt unsere Leidensfähigkeit, die uns den Tod
nicht nur ahnend spürbar macht, sondern, wie
Kierkegaard schreibt, im christlichen Verständnis den
Tod selber als einen Durchgang zum Leben erscheinen

lässt. Viele, auch Kinder und jugendliche
Menschen, leben in einem Glauben oder Unglauben an
den Sinn ihres Selbst-Seins. Dem Unglauben an den
Sinn folgt der Glaube an die Sinnlosigkeit, die nur
im Erleben, das heisst in einer für die Lebensgeschichte

bedeutenden Erfahrung überwunden werden
kann. Jede Form des Scheiterns, im Beruf, im
Abbruch von persönlichen Beziehungen, wie in Krankheit

und im Angesicht des Todes, kann über das blosse
Geschehen hinaus zu einem die Lebensgeschichte
bestimmenden Erlebnis werden, so dass in einer
vorläufig dem Schein nach sinnlosen Begebenheit
ein tieferer, die Lebensgeschichte formender Sinn
gefunden werden kann. (4)

Die Therapie nimmt ihren Grund im Leiden, so
verstanden ist die Frage nach der Therapie-Fähigkeit
aufs engste mit der Frage nach der Leidens-Fähigkeit
verbunden. Das beste Motiv für eine Therapie ist das
Leiden. Am Anfang einer Therapie steht also
existenziell nicht die Frage nach einer möglichst raschen
Befreiung von den krankhaften Symptomen, von
dem, womit sich das Leiden zu erkennen gibt. Am
Anfang der Therapie steht vielmehr die Sicht und
Einsicht auf den krankhaften oder krankmachenden
Zustand im Leiden. Ein Sinn der Therapie besteht
gerade darin, das Leiden im Leiden sichtbar, das
heisst bewusst werden zu lassen. Der Mensch, der
sich seines Leidens bewusst wird, kann mit sich
selbst im Leiden Umgang nehmen; er kann sich, wie
man sagt, in und mit der Krankheit als zum Wesen
seiner selbst gehörig, zurecht finden. Damit gewinnt
er Selbst-Verantwortung.

Die Therapie nimmt ihren Grund im Leiden, im
leidenden Menschen. Therapie ereignet sich in theoretisch

fundierten Handlungen im Bereich einer
naturwissenschaftlich orientierten Medizin, wie in
tiefenpsychologisch orientierten psychotherapeutischen
Behandlungsmethoden immer mitmenschlich. Therapie

ist in diesem Sinne immer auch eine Weise des
Mit-Seins. Ein chirurgischer Eingriff ist daher nicht
nur ein technischer Eingriff, er ist von Seiten des

Arztes, wie von Seiten des Patienten mit seelischen

4 Freud, S. Das Unbehagen in der Kultur, XIV, 433, «Es ist
wiederum nur die Religion, die die Frage nach einem Zweck
des Lebens zu beantworten weiss. Man wird kaum irren zu
entscheiden, dass die Idee eines Lebenszwecks mit dem
religiösen System steht und fällt.»

102



Reaktionen verbunden, die dann als defiziente Modi
des Mit-Seins gekennzeichnet werden können, wenn
der Patient im Sinne eines Gegenstandes, als Objekt
einer technischen Manipulation gesehen wird.
Mehrheitlich dürfte jedoch der Patient hier einer
Täuschung unterliegen, denn in der Technik des operativen

Eingriffs muss sich der Chirurg allein von
seinem naturwissenschaftlich-medizinischen Wissen
leiten lassen, das Leiden als ein seelisches Geschehen
muss im Augenblick des chirurgischen Eingriffs
ausgeklammert bleiben. Allfällige Emotionen des
chirurgisch tätigen Arztes können ihn in der Durchführung

seiner medizinischen Aufgabe behindern. Er
muss sich selbst mit seinen seelischen Reaktionsweisen

zurücknehmen, um den Eingriff technisch
einwandfrei durchführen zu können. Das Gespräch vor
und nach der Operation ist geeignet, das mitmenschliche

Vertrauen zwischen Arzt und Patient zu finden
oder wieder herzustellen.

Auch in psychotherapeutischen Behandlungsmethoden
können defiziente Modi des Mit-Seins beobachtet

werden. Aber auch hier kann der Therapeut wie
der Patient Täuschungen unterliegen, indem innere
Widerstände das Gegenüber in der Beziehung zum
Objekt, zum Gegenstand der Gleichgültigkeit, des
Anwurfs oder der Aggressionen werden lassen. Hier
ist es die Aufgabe des Therapeuten, die Therapie in
die Realität des Mit-Seins in der mitmenschlichen
Situation zu führen. Der Grund im Leiden öffnet in
der Therapie für den Therapeuten wie für den
Patienten die Sicht und Einsicht für das Leiden. Der
Appell des Leidens macht den Therapeuten wie den
Patienten hell-hörend und sehend, indem die
Daseinsweisen in ihrer Struktur, in ihren Zusammenhängen

gehört und gesehen werden. Das Leiden
appelliert und konstituiert in der Therapie Freiheit.

Die Sprache in der Therapie

Martin Heidegger schreibt: «Unsere Sprachen sprechen

geschichtlich (5). Das Wort «Therapie»
(griechisch abgeleitet von ôe^ëvco) hat einen geschichtlichen

Hintergrund im Selbstverständnis des
abendländischen Menschen seit dem griechischen Altertum.

Die Sprache (6) in -der Therapie findet, ,-nonverbal'
und ,verbal' ihren Ausdruck im Grund, im Leiden.
Der leidende Mensch versucht sich dem anderen
Mitmenschen mitzuteilen. Diese Mitteilung seines
Leidens geschieht ,non verbal' mit Gesten und

5 Heidegger, der Satz vom Grunde, 1957, S. 161.

6 In Anlehnung an die Sprachtheorie Karl Bühlers, der in der
Sprache die dreifache Funktion, Ausdrucksfunktion, Funktion
des Appells, Darstellungsfunktion unterscheidet, spricht
Liebrucks (1964 I. S. 419) von einer Dreistrahligkeit
Sender Empfänger Objekt
Ausdruck Signal, Appell Information
Expressivwert Kommunikationswert Informationswert
Eine weitere Differenzierung finden wir in der Semantik, zum
Beispiel E. Breckle «Einführung in die Sprachwissenschaftliche
Bedeutungslehre», 1972.

Bauersfeld, K. H.: «Behinderung der Sprachentwicklung beim
.autistischen Kind», Vortrag Schweiz. Gesellschaft für Phoniatrie,

Basel, 28. Mai 1976 (nicht veröffentlicht).

FICE-Mitteilungen

(Fédération Internationale des Communautés éducatives)

In einer früheren Nummer des VSA-Blattes
«Schweizer Heimwesen» wurde angekündigt, dass in
Israel der nächste Internationale Kongress vom 10.
bis 15. Mai 1981 stattfinde.

Aus verschiedenen wichtigen Gründen musste nun
aber die israelische Sektion den Termin auf den
Herbst verlegen (u. a. günstigere Kosten für die
Gäste und besserer Tagungsort).

Alle Interessenten bitten wir deshalb zur Kenntnis zu
nehmen, dass der neue Termin festgelegt wurde:

13. bis 18. September 1981.

Thema: «Die Heimerziehung bei sozial geschädigten
Kindern und Jugendlichen.»

Die Fice-Mitglieder erhalten das definitive
Programm zugestellt, sobald wir es erhalten.

Für alle weiteren Interessenten von Schulen, Aem-
tern usw. steht der Präsident gerne für Auskünfte zur
Verfügung:
Chr. Santschi, Heimleiter, 9030 Abtwil (SG), Tel.
071 31 19 23.

Gebärden, mit Zeichen seines Handelns und
Ausstrahlungen seiner Stimmung. ,Verbal' in seiner ihm
gewohnten Sprache. Diese Sprache ist in bezug auf
das Leiden ohne Vorurteile, sie ist ohne ein theoretisches

Wissen über die spezifische Form der Krankheit

im Leiden. Der Arzt und Therapeut hat ein Wissen

über das Leiden in einer bestimmten Krankheit.
Die Sprache des Arztes spricht sich mit besonderen
Worten in diesem Wissen um die Krankheit und ihrer
Erscheinungen aus. Die Sprache des Therapeuten
spricht nicht nur von dem Wissen über die Krankheit,

sondern auch aus einer Theorie über die
Krankheit, ihre Entstehung und Behandlungsmöglichkeiten.

Das Kind klagt über Bauchweh, der Arzt sagt nach
der Untersuchung -des Kindes ,Appendicitis', Blinddarm'.

Drückt das Wort ,Bauchweh' appellierend
Gefühle des Schmerzes und des Unwohlseins aus, so
sagt das Wort Blinddarm als Information, dass es
sich um einen bestimmten anatomisch, pathologisch
anatomischen Befund handelt, der eine Operation
notwendig macht. Mit dem Wort ,Blinddarm' ist das
Objekt der Operation bestimmt. Ueber das Weh des
Kindes im Bauch muss kein Wort mehr verloren
werden. Es bleibt dem Trost der Mutter überlassen.

Auch die Technik des Chirurgen ist eine Sprache,
mit der er dem Krankheitsgeschehen eine Antwort
geben kann. Diese Fachsprache gründet geschichtlich
im naturwissenschaftlich-medizinischen Weltbild, sie

103



spricht aus den Erkenntnissen der Forschung und
Erfahrung in bezug auf die Sache das richtige Wort,
wie es aufgrund dieses Weltbildes gefunden werden
kann. Der Medizinmann bei den sogenannten
primitiven Völkern spricht eine andere Sprache, die
seinem Weltbild entspricht und die geheimnisvollen
Mächte einer vorwiegend magischen Welt in sprachlichen

Zeichen zum Ausdruck kommen lässt.

In der Psychotherapie finden sich heute zahlreiche
Methoden, die in der Besonderung ihrer Sprache
erkennbar bleiben. Die schlichte Mitteilung des Kranken

in sprachlicher Hinsicht und die metaphorische
Sprache der Symptome ergeben Hinweise für einen
Krankheitszustand, der sich aus medizinischer und
psychologischer Sicht als eine Krankheit erweist, die
in allgemeiner Weise in ihren Ursachen und ihrem
Verlauf mit Symptomen beschrieben und bestimmt,
das heisst diagnostiziert werden kann. Der Diagnose
liegt ein theoretisches Wissen über die betreffende
Krankheit zugrunde. Die Sprache trägt demzufolge
Merkmale der Theorie, über die sie sich ausspricht.

Krankheitsbilder, die einem seelischen Leiden
entsprechen, können je nach Weltanschauung mit sehr
verschiedenen Hypothesen und Theorien erklärt werden,

demzufolge ist die Sprache verschieden.

Ein Weltbild, das mit der Vorstellung einer ,Welt als
Wille und Vorstellung' Krankheiten der Seele als
Behinderung des Willens und der Vorstellung auffasst,
wird eine andere Sprache hervorbingen als ein Weltbild,

in dem angenommen wird, dass Krankheiten
durch innerpsychische Konflikte entstehen.

Die sogenannten psychoanalytischen Schulen
sprechen aus diesem Grunde eine jeweils ihrer Theorie
entsprechende Sprache. Dasselbe Wort kann demzufolge

in verschiedenen Wissenschaften und im
Hinblick auf verschiedene Theorien eine sehr verschiedene

Bedeutung haben. Das Wort ,Objekt' bedeutet
grammatikalisch etwas anderes als in der Theorie der
Psychoanalyse als ,Objekt' der Libido und wiederum
etwas anderes im Sinne der Philosophie und Ontologie.

Eine weitere Variante findet sich zum Beispiel
bei Spitz, R. im Zusammenhang der Bezeichnung
eines ,Das erste Objekt', ,Objektbeziehung' der
frühen Kindheit. Die Sprache in der Therapie zeigt
gegenüber der Umgangssprache Besonderheiten, die
der Geschichte der Therapie, der Theorie der
therapeutischen Methode und der Geschichte der beteiligten

Menschen und ihrer Einstellung zur Welt
entsprechen. Ein Psychotherapeut, der seine Ausbildung
als Arzt und Naturwissenschaftler begann, wird
ebensowenig der Sprache der Naturwissenschaft ent-
raten können wie der Psychotherapeut, der seine
Ausbildung in einem theologischen Studium begann,
der Sprache der Theologie ganz entraten kann. Der
philologisch interessierte Psychotherapeut wird mehr
auf sprachliche Besonderheiten achten als ein
musikalisch interessierter Psychotherapeut, der im Klang
der Stimme mehr erfährt als im Inhalt der Worte. In
allen Besonderungen der Sprache kann aber das
Leiden des Menschen zum Ausdruck gebracht
werden, sofern die zugrunde liegende Weltanschauung

des Leidens in der Lebensgeschichte eines Men¬

schen als ein konstituierendes Moment menschlichen
Daseins gewiss ist. Mit anderen Worten: Jede Sprache

hat ihren Sinn, sofern sie das Leiden als den
Grund der Therapie zur Sprache kommen lässt. Eine
rein auf Technik ausgelegte Sprache wird kaum
menschliches Leid an- und aussprechen können,
sowenig wie eine aus mathematischen Zeichen oder
anderen Symbolen bestehende Sprache, die den
Horizont mitmenschlichen Seins verliert.

Zahlen als Ergebnisse quantitativer psychologischer
Untersuchungen sagen uns nicht viel, da man sich
gemeinhin nicht mit Zahlen über ein Leiden
auszudrücken pflegt. Dennoch können Zahlen in der
wissenschaftlichen Untersuchung für sich sprechen
und bestimmte Fakten eindrücklicher zur Sprache
bringen als verbaler Komperativ und Superlativ, die
nur relative Urteile ermöglichen.

Der Arzt und Therapeut, der Psychologe und
psychologische Psychotherapeut können in ihrer
therapeutischen Tätigkeit keinesfalls auf die ihrer
Methode zugrunde liegende Theorie sowie auf die
erlernte Technik verzichten. Denn mit dem sogenannten

gesunden Menschenverstand, oder normalen
Menschenverstand, könnten sie kaum und bei manchen

Krankheitsbildern zu keinem Verständnis
kommen. Sie würden im laienhaften Verständnis
haften bleiben und dem leidenden Mitmenschen kein
Behandlungsprinzip für die Krankheit anbieten
können. Mit dem sogenannten normalen Menschenverstand

würde der Psychotherapeut ohne Reflektion
auf die Theorie bestenfalls Lösungsversuche
anbieten, die in ihrer Struktur jenen entsprechen, die
die Krankheit entstehen Hessen oder ausgelöst haben.

Aus diesem Grunde ist die Sprache der Therapie in
allen geschilderten Zusammenhängen die wesentliche
Voraussetzung für eine Tätigkeit als Therapeut. Die
Therapie kennt nicht nur die «Sprache der Liebe»,
sondern sie muss sich der «Sprache des Wissens»
bedienen, damit die Worte in der Therapie zwischen
Arzt und Patient ihre emotional richtige Bedeutung
gewinnen. «Damit das, was gesagt wird auch
ankommt.» Der Patient, der sich in seinem Leiden
verstanden fühlt, versteht die Sprache der Therapie
bezeichnenderweise sehr spontan. Denn oft ist oder
wird die Sprache der Therapie die Sprache seines
Leidens.

Wir. kennen heute zahlreiche Methoden der
Psychotherapie, die in unterschiedlicher Begründung ihren
Sinn und ihre Zweckmässigkeit erwiesen haben.
Einen Beweis für eine einzig richtige Methode gibt es

nicht. Vielmehr will es scheinen, dass verschiedene
Methoden, verschiedenen Einstellungen zur Welt und
verschiedenen Bedürfnissen entsprechen. Die
Berechtigung dieser zahlreichen Methoden kann
fragwürdig erscheinen, wer jedoch eine bessere Methode
entwickeln will, wird dies kaum aus einer Polemik
gegen die bereits bestehenden Methoden in
kritischer konstruktiver Weise tun können. Oft werden
auch neue Methoden erfunden, die sich bei näherem
Zusehen als Varianten alter, längst bekannter Methoden

erweisen, die vielleicht schon wieder in Vergessenheit

geraten sind. Als ein Beispiel sei auf die Ge-

104



Heilpädagogisches Seminar Zürich
Das Heilpädagogische Seminar Zürich führt im Schuljahr 1981/82 unter anderem folgende Fortbildungskurse durch

Kurs
3. Fortbiidungssemester für

Heilpädagogen
(Heimleiter, Leiter von heilpädagogischen Sonderschulen,

Lehrer an Sonderklassen und -schulen für
Lernbehinderte und Verhaltensgestörte, Fachkräfte an
Institutionen für Geistigbehinderte, Heimerzieher u. a. m.).
Zielsetzungen
Förderung und Erweiterung der fachlichen Kompetenz:
Information, Ueberblick, Neuorientierung, Auseinandersetzung

mit Tendenzen der Zeit auf verschiedenen
heilpädagogischen Sektoren.
Sicherung und Vertiefung personaler Kompetenz:
Probleme erkennen und auf Ursachen zurückführen,
Zusammenhänge sehen, Leiten und Koordinieren, Förderung

des Gesprächs- und Beratungsstiis, Konflikte
konstruktiv austragen und durchstehen u. a. m.
Psychohygiene: Entspannung, Mut schöpfen, innerlich
ruhiger und sicherer werden, Sensibilisierung auf eigene
und fremde Gefühle, Klärung eigener Ziele und Bedürfnisse

u. a. m.
Nachstehend eine Uebersicht über die einzelnen
Kurselemente.

Arbeitsweise
Referat, Gespräch, schriftliche und mündliche Gruppenarbeit,

Projektarbeit, Uebungen mannigfaltiger Art.
Kursleiter
Dr. Ruedi Arn.
Mitarbeiter
K. Aschwanden, Dr. J. Duss, T. Hagmann, P. Marbacher,
D. Meili, Dr. H. Näf, S. Naville, A. Schmid, Dr. P. Schmid,
R. Walss, S. Weber.
Zeit
Der Kurs erstreckt sich über ein Semester, vom 22. April
bis zum 30. September 1981. Er umfasst 18 Kursnachmittage

und zwei Wochenenden (8./9. Mai und 29./30.
August 1981).
Die Kursnachmittage finden am Mittwoch von 13.30 bis
19.00 Uhr statt.
Ort
Kursnachmittage: Seminar Unterstrass, Rötelstrasse 40,
8057 Zürich (beim Schaffhauserplatz).
Wochenende: Hasliberg Reuti (Brünig).
Kursgebühr
Fr. 475.— ohne Unterkunft und Verpflegung.
Anmeldung
an Heilpädagogisches Seminar, Kantonsschulstrasse 1,

8001 Zürich.
Besonderes
Dieser Kurs kann nur als ganze Einheit besucht werden.

Kurs 4

Erschöpft, ausgebrannt, entmutigt?
Fortbildungswoche für Menschen in helfenden Berufen,
die das Gefühl haben, «ausgebrannt» zu sein, zu viel
geben zu müssen und zu wenig zu bekommmen. Für
solche, die gespannt und verkrampft sind und ein
besseres Gleichgewicht finden möchten (Erziehende,
Lehrende, Therapierende, Pflegende).
Zielsetzungen
Körperliche und seelische Kraft wiedergewinnen. Lernen,
in der Belastung und der Hetze des Alltags gelassener
zu bleiben und mit den Kräften haushälterischer
umzugehen.

Kursleiter
Lois Diller und Dr. Hans Näf

Teilnehmer
bis 16

Zeit
Kurswoche vom 6. bis 10. Juli 1981.
Montag, 10.00 Uhr bis Freitag, 16.00 Uhr.
Ort
Hotel Viktoria, 6086 Hasliberg Reuti.

Kursgebühr
Fr. 250.—, ohne Unterkunft und Verpflegung.
Anmeldung
an Heilpädagogisches Seminar, Kantonsschulstrasse 1,
8001 Zürich.

Kurs 6

Renschen verstehen lernen: In ihrem
Erleben und in ihrem Verhalten
Fortbildungskurs für Fachkräfte in helfenden Berufen.
Zielsetzungen
Differenzierung der Wahrnehmung für die Probleme
anderer erreichen.
Kursleiterin
Prof. Dr. Eva Jäggi.
Teilnehmer
20

Ort
Heilpädagogisches Seminar Zürich, Kantonsschulstr. 1,

8001 Zürich (beim Pfauen).
Zeit
Freitag, 29. Mai 1981, 14.00 Uhr bis
Samstag, 30 Mai 1981, 17.00 Uhr.

Kursgebühr
Fr. 120.—.

Anmeldung
an Heilpädagogisches Seminar, Kantonsschulstrasse 1,
8001 Zürich.

Kurs 21

Figurenspiel in der Heilpädagogik
Zwei Fortbildungswochenenden für Fachkräfte (Lehrer,
Erzieher, Therapeuten) in heilpädagogischen Berufen.
Zielsetzungen
Das Stabfigurenspiel ist geeignet für die heilpädagogische

Arbeit: Es hilft mit, Sprache, Ausdruck, Bewegung
und Aufbau von Beziehungen zu fördern.
Einführung ins Stabfigurenspiel über Improvisation mit
einfachsten Mitteln bis zur Stabfigur.
Kursieiter
Ursula und Hanspeter Bleisch.
Teilnehmer
bis 16

Zeit
Einführung: Wochenende vom 1., 2. und 3. Mai 1981,
Freitag, 14.00 bis Sonntag 18.00 Uhr.
Auswertung gemachter Erfahrungen und Fortsetzung:
Wochenende vom 30., 31. Oktober und 1. November 1981,
Freitag, 14.00 bis Sonntag 18.00 Uhr.
Ort
Haus für Tagungen Neukirch an der Thür, 8578 Neukirch.
Kursgebühr
Fr. 300.—-, ohne Unterkunft und Verpflegung.
Anmeldung
an Heilpädagogisches Seminar, Kantonsschulstrasse 1,
8001 Zürich.

Das vollständige Kursprogramm sowie Anmeldeunterlagen können kostenlos im Heilpädagogischen Seminar
Zürich, Kantonsschulstrasse 1, 8001 Zürich, Telefon 01 251 24 70, angefordert werden.



sprächstherapie verwiesen, die in ihren Zielsetzungen,

wie auch in ihrer Technik, zahlreiche Elemente
der früher durchgeführten sogenannten ,kleinen
Psychotherapie' enthält. Heute scheint das Wort
,kleine Psychotherapie' nicht mehr zur Anwendung
zu kommen, weil es vermutlich mit seinem Diminutiv
zugrunde gegangen ist. Anstelle der Bezeichnung
Gesprächspsychotherapie werden andere Ausdrücke
mit nuanciert anderem Inhalt und differenzierter
Zielsetzung verwendet, zum Beispiel Persuasions-
therapie (7) mit der Zielsetzung, durch Ueberreden
eine Aenderung im Zustandsbild herbeizuführen.
Das Wort Logo-Therapie (8) reiht sich ebenfalls in
diesen Zusammenhang, indem in dieser Therapieform

besondere Aufmerksamkeit auf die Fragen
nach dem Sinn zur Sprache gebracht werden.

Begegnung

Seit der Entwicklung der Psychoanalyse durch
Sigmund Freud konnten immer wieder Tendenzen
beobachtet werden, die darauf zielen, die psychoanalytische

Theorie im Sinne einer anthropologischen
Psychiatrie und Psychologie zu transzendieren, das
heisst die psychoanalytische Theorie mit der Zielsetzung

zu überschreiten, die Gemeinsamkeit zwischen
Arzt und Patient, Psychoanalytiker und Analysand
zu finden und im Dasein in der Welt zu leben. Die
psychoanalytische Theorie bietet hierfür nicht zuletzt
aufgrund der Klarheit ihrer eminent geistigen Struktur

besonders gute Voraussetzungen. So sagt Ludwig
Binswanger (9): «Ganz gleichgültig, ob der
Daseinsanalytiker mehr von den psychoanalytischen oder
der Jung'schen Lehren herkommt, so wird er immer
mit seinen Kranken auf derselben Ebene, der Ebene
der Gemeinsamkeit des Daseins nämlich, stehen. Er
wird den Kranken also nicht zu einem Objekt
machen, gegenüber sich selbst als einem Subjekt,
sondern wird in ihm den Daseinspartner sehen. Das
Verbindende zwischen ihnen wird demnach nicht
nach Analogie des Kontaktes zwischen zwei elektrischen

Batterien als ,psychischen Kontakt' bezeichnen,

sondern als Begegnung auf dem, wie Martin
Buber sagt, «Abgrund des Daseins», welches wesens-
mässig nicht nur als selbst, sondern auch als Mitsein
oder Umgang und als Miteinandersein oder Liebe
«In der Welt ist». Auch das, was wir seit Freud
Vebertragung nennen, ist im daseinsanalytischen
Sinne eine Weise der Begegnung. Denn Begegnung
ist ein Miteinander in eigentlicher Gegenwart, das
heisst in einer solchen, die sich durchaus aus der
Vergangenheit zeitigt und durchaus auch die
Möglichkeiten der Zukunft in sich trägt.

Hatten wir das Leiden des Menschen als Grund der
Therapie erkannt, so konnte uns die Beziehung
zwischen Arzt und Patient, Psychoanalytiker und Analysand,

Gesprächstherapeut und Gesprächspartner
u. a. andere duale und plurale Modi des Mitseins in

7 Dubois, P.: Die Psychoneurosen, 1905 (von Freud, S. sehr
anerkannter Nervenarzt in Bern).

8 Frankl, V.: Der Wille zum Sein, 1972.

9 Binswanger, 1954/1955: Daseinsanalyse und Psychotherapie,
S. 306, Mein Weg zu Freud, 1956, Vortrag zum 100. Geburtstag

von S. Freud.

der Therapie, in einer gemeinsamen Situation der
Therapie deutlich werden. Therapie wird in dieser
Beziehung als das Gemeinsame apräsentiert, indem
sich der Therapeut als Therapeut und der Patient als
Patient versteht.

In der Gegenwart der therapeutischen Situation läuft
der Therapeut Gefahr, den Patienten als einen
Gegenstand zu identifizieren, in dem sich das Gegen
aus dem vorstellenden Entwurf durch das Subjekt,
den Therapeuten bestimmt (s. Heidegger, 1957, S.

140). Für das im partnerschaftlichen Sinne ,Gegenüber'

findet Heidegger folgende Darstellung: (1957,
S. 140). «Im Gegenüber enthüllt sich das Gegen in
dem, was über den vernehmenden, blickend-hören-
den Menschen kommt, was den Menschen
überkommt, ihn, der sich niemals als Subjekt für Objekte
begriffen hat. Demgemäss ist das Anwesende nicht
das, was ein Subjekt sich als Objekt zuwirft, sondern
was auf das Vernehmen zukommt und was das
menschliche Blicken und Hören als über es gekommenes

hin- und darstellt.»

«Wenn man also schon, wie das jetzt häufiger
geschieht», fährt Heidegger fort: «dem Phänomen der
Begegnung nachsinnt, dann muss dabei eine Voraussetzung

für die Sauberkeit dieses Vorhabens erfüllt
sein. Es muss Klarheit darüber herrschen, ob das
Phänomen der Begegnung im Bezirk der Subjekt-Ob-
jekt-Beziehung angesetzt und neuzeitlich vom Subjekt

als Person her vorgestellt wird, oder ob die
Begegnung im Bereich des Gegenüber gesucht wird.
Das Gefüge dieses Bereiches denkend zu
durchmessen, ist weit schwerer und kaum begonnen.» An
diesen Sätzen von Martin Heidegger können wir
ermessen, wie ungeheuer kompliziert (10) die Erfassung
der Inter-Subjektivität, der Interaktionen in einer
Begegnung sind. Hier macht es sich der Psychotherapeut

ungleich leichter als der Philosoph, denn er
muss das, was er als Begegnung lebt, im Mitsein mit
dem Patienten nicht in jeder Hinsicht philosophisch
erhellen, er darf sich dort dem Gefühl im Mitsein
überlassen, wo der Philosoph skeptische Einwände
erheben muss.

Begegnung findet in unbefangener Weise überall statt,
wo sich Menschen treffen können. Das Sich-Treffen
geschieht auf der gleichen Ebene an irgendeinem
Ort, auf der Strasse, im Geschäft, auf der Post, auf
dem Bahnhof, bei der Versammlung usw. — man
trifft die anderen und ,man' trifft sich in und aus der
Anonymität. Nicht jedes Treffen wird zu einer
Begegnung, unter der wir mehr verstehen als nur Treffen.

Wir müssen in einem Treffen schon in
irgendeiner Weise betroffen sein, um uns in einer
Begegnung persönlich angesprochen zu fühlen. In
einfacher Weise bedeutet für uns Begegnung auch ein
aufeinander Eingehen, sich, beim Wort genommen

(11), in seinen Sorgen verstanden wissen, sich
angesprochen, sich gehört fühlen. Begegnung ist
Gegenwart, in der sich Menschen zusammenfinden

10 s. a. Husserl, E.: Zur Phänomenologie der InterSubjektivität
21921—28.

11 Binswanger, L.: Grundformen und Erkenntnis menschlichen
Daseins 1942, S. 294, Husserliana Bd. XIII—XV.

106



und in eine Beziehung geführt werden, wie sie von
Martin Buber im dialogischen Prinzip so eindrücklich

geschildert wird. «In der Begegnung nehme ich
den anderen mir begegnenden Mitmenschen als
meinen Partner, als eben diesen Menschen an, den
ich wahrgenommen habe, so dass ich mein Wort in
allem Ernst an ihn, eben an ihn, richten kann.»
Buber, M. 1979.

Auf die zahlreichen Probleme, die das Wort ,Begegnung'

in philosophischer und psychologischer Sicht
aufgibt, kann an dieser Stelle nicht weiter
eingegangen werden. Auf einen sehr wesentlichen Aspekt,
der uns insbesondere im Zusammenhang unseres
Themas zu interessieren hat, sei nunmehr noch
eingegangen:

«In der Begegnung», so sagte Buber, «nehme ich den
anderen mir begegnenden Mitmenschen an». Im
Gegenüber des Begegnenden enthüllt sich mir das

Gegen, was über den vernehmenden, blickend-hörenden
Menschen kommt, was den Menschen überkommt,
können wir mit Heidegger sagen. Das ist ein Geschehen

und mögliches Erleben (12) in der Gegenwart.
Indem ich mich für den Mitmenschen in der Begegnung

öffne, ihm zuhöre, ihn in seinem Reden höre,
gebe ich meinen «vorstellenden Entgegenwurf»
(Heidegger 1957, S. 140) auf. Mit der Aufgabe
meines Entgegenwurfes, meiner vorprädikativen
Meinung, meiner prädikativen Sicht, meinem Vorurteil,

überlasse ich mich der Gegenwart. Indem ich
mich aber in dieser Weise der Gegenwart überlasse,
lasse ich auch die theoretischen Vorbedingungen
meines Handelns fallen und begebe mich in einen

Freiraum, in dem die Strukturen meines Denkens, meine
causalen Bedingungen aus ihrer strengen Determination

entlassen werden. Die Gegenwart erfüllt sich
derart mit dem Sein und den Möglichkeiten des

Mitmenschen, dem ich begegne. Der mir Begegnende
steht in der coincidenten Gegenwart, in der gleichzeitigen

Gegenwart, auch er entlässt sich für die Begegnung

aus den Strukturen seiner determinierten
Bestimmung. So finden sich beide sich Begegnende in
einer sich der Gegenwart aktualisierten Freiheit. Nur
in dieser Freiheit können geistige Intentionen wirksam

werden. Nur in dieser Freiheit kann eine

Aenderung im causal determinierten Geschehen
eintreten. Die Gegenwart ist in diesem Sinne ein Integral

der Geschichte und ein Integral der Lebensgeschichte.

Die Therapie ist eine Möglichkeit, den Mitmenschen
in eine Begegnung zu führen, in der er geistige
Einsichten, die im Bewusstmachen gewonnen werden
konnten, wirksam werden lassen kann. Die Strukturen,

die die Lebenswelt und die Lebensgeschichte
einzuengen drohten, können in der Begegnung
zunehmend aufgelöst werden. Das Erleben der Freiheit
in der Begegnung ermöglicht die Erinnerung an
frühere Erlebnisse, die durch die krankhaften
Einengungen zugedeckt waren und nur in der Begegnung

bzw. in der Freiheit der Begegnung erinnert,
das heisst enthüllt werden können. Der Therapeut
wie der Patient stehen hier auf gleicher Ebene in

12 Strauss, E.: Geschehnis und Erlebnis, 1930.

einer Daseinsverfassung, die in der Therapie eine

Lichtung des Daseins im Mitsein ermöglicht.

Wenn dergestalt das Leiden in der Begegnung in der
Gegenwart in die Freiheit geführt wird, erweist sich
das Leiden als eine Freiheit eigener Art, die dem
Menschen im Leiden seine ihm eigenen Möglichkeiten

erkennen lässt.

Wer die Begegnung in der therapeutischen Situation
als Akte der Freiheit erlebt hat, weiss um die
Wirksamkeit der Realität des Geistes.

Nach dem Gehörten dürfen wir uns nicht wundern,
dass so viele Menschen wegen verschiedenartigster
Enttäuschungen Angst haben, sich in eine Begegnung

einzulassen. Muss sich der so Begegnende doch
immer auch selbst hinter sich lassen können, er muss
sich bei allem Selbstbewusstsein, Selbst-Transzendenz,

der Nichtigkeit seiner selbst bewusst sein, denn
in solipsistischer Selbstbesinnung ist keine Begegnung

möglich. Die Freiheit der Gegenwart, die in der
Begegnung ent-deckt werden kann, eröffnet dem
Menschen auch die freie Verfügung über die
Vergangenheit, das Wie der Verarbeitung traumatisie-
render Ereignisse und Erlebnisse, die das
Krankheitsbild prägten. Die Freiheit der Gegenwart
eröffnet mir in der Begegnung Perspektiven der
Zukunft.

Unter diesem Aspekt der Begegnung finden die
verschiedenen Richtungen in der Psychotherapie ihre
stärkste Relativierung. Die verschiedenen Theorien
sind im wesentlichen geeignet, durch Einsicht oder
vermeintliche Einsicht in die Zusammenhänge des

Krankheitsgeschehens den leidenden Menschen in
die mitmenschliche Begegnung mit dem Therapeuten
zu führen. Die Katharsis (13) die sittliche, innerliche
Reinigung im griechischen Trauerspiel findet in der
Psychotherapie in der Gegenwart der Therapie-Stunden

statt. Reinigung bedeutet in diesem Sinne frei
werden für die geistigen Impulse, die unser Leben
bestimmen können.

Die Frage nach dem Sinn

In der Präzision einer therapeutischen Situation
ergibt sich die Frage nach dem Sinn in erstaunlicher
Konsequenz aus der Kur, wie früher zum Beispiel die
Psychoanalyse auch bezeichnet wurde. Das heisst,
die Therapie zeigt an sich eine ordnende Wirkung,
die ein Sinngefiige anzunehmen impliziert. Darüber
hinaus zeigen sich unter der Katharsis zunehmende
Sinngefüge, die in der früheren Lebensgeschichte
geprägt wurden und unser Ueber-Ich mit stolzen
Mustern ausfüllten. Die Begegnung in der Therapie
lässt zweifellos ethische Fragen nach dem Sinn
deutlich werden, die, wenn auch negativ beantwortet,
zu einer Sinngebung führen können, Hat es der
Psychotherapeut in erster Linie darauf abgesehen, in
der Begegnung zu einem Abbau der Verbauungen,
Verdrängungen, Verschüttungen zu kommen, so geht
er von der Annahme aus, dass bei einer freien

13 Freud, S. nahm das Wort Katharsis bezeichnender Weise aus
der «Poetic» von Aristoteles.

107



Entfaltung der Individualität und ihre wesensmässige
Entwicklung eine Harmonisierung ethischer und
moralischer Normen gefunden werden kann. Wenn
die Frage nach dem Sinn vorzeitig in der therapeutischen

Situation eröffnet wird, verfügt der Analy-
sand oft noch nicht über wirklich eigene
Möglichkeiten, hier seine ihm wesensgemässe Antwort

zu finden, die ihn ja allererst motivieren könnte,
die Frage nach dem Sinn fortlaufend zu stellen und
mit Vorstellungen und Einstellungen zu korrigieren.

Die Frage nach dem Sinn, die Viktor E. Frankl in
einer mehr direktiven Psychotherapie mit einem Willen

zum Sinn zu beantworten versucht, um der
Sinnentleerung unserer Zeit entgegen zu wirken, beschäftigt

jeden Psychotherapeuten. In sehr eindrücklicher
Weise beschreibt Ludwig Binswanger (1881—-1966)
seinen Weg zu Freud, dem er von 1907 in Freundschaft

in tiefer Bewunderung und Liebe verbunden
war. Er führt u. a. aus (1957, S. 40): «Was aber
heisst es, eine seelische Erscheinung hat einen Sinn?»
«Unter Sinn», so lautet die Antwort Freuds: «verste-

hen wir Bedeutung, Absicht, Tendenz und Stellung in
einer Reihe psychischer Zusammenhänge» (IV.
Vorlesung zur Einführung in de Psychoanalyse VIII,
55). Ludwig Binswanger schreibt: «Hätten seine
Gegner von Anfang an berücksichtigt, was Freud
unter Sinn versteht, so hätten sie ihn nicht als
Rationalisten verschrieen, der hinter den verschiedensten
seelischen Phänomenen, einen ,logischen' Sinn suppo-
niere, weswegen seine Schriften für so viele unlesbar,
ja barbarisch erschienen.»

Therapie und Begegnung sind zwei Worte, die in
ihrem Sinn-Zusammenhang zur Sinn-Gebung führen,
sofern ihre Bedeutung wirklich wahr- und
ernstgenommen wird. Wenn Therapie gelingen soll, gelingt
sie in den unterschiedlichsten Methoden in der
Begegnung zwischen Therapeut und Patient. Das
Leiden lässt in der Begegnung den Sinn in seiner
«Bedeutung, Absicht, Tendenz und Stellung»
bewusst werden. Es bleibt dem Willen des Menschen
überantwortet, seine ihm bewussten Erfahrungen zu
verantworten.

«Die wunderbare Entfaltung eines menschlichen Wesens»

Virginia M. Axline: Dibs. Die wunderbare
Entfaltung eines menschlichen Wesens. Bern
und München: Scherz-Verlag 1980, 220 Seiten,
Fr. 18.—.

Das Buch von Virginia M. Axline erzählt die
Geschichte des fünfjährigen Dibs, der sich innerhalb
eines Jahres von einem verschüchterten und
verschlossenen Jungen zu einem sehr aufgeweckten
entwickelte. In dieser Zeit wuchs er zu einem Menschen
heran, der — innere Sicherheit und Mut gefunden —
mit seinem neuerworbenen Vertrauen den Menschen
offen begegnen konnte. Dieses Buch, seit der
deutschen Erstveröffentlichung von 1970 und jetzt
wieder neu aufgelegt, hat nichts von seiner Kraft und
Eindrücklichkeit verloren. Im Gegenteil, die Entfaltung

eines Menschen, der in einer immer stärker
verwalteten und reglementierten Welt zu sich selbst
findet, ermutigt zur eigenen Entfaltung.

Dibs war mit seinen fünf Jahren ein zutiefst
unglückliches Kind, das nicht lachte, nicht spielte und
kaum sprach. Er verschloss sich gegen alle. Gegenüber

seinen Kameraden und Lehrerinnen sonderte er
sich ab, indem er etwa an der Wand entlang kroch
oder sich unter Tischen versteckte. Manchmal hatte
er Wutanfälle. Die Meinung der Eltern, Dibs habe

einen geistigen Defekt, wurde von den Lehrerinnen
nicht so recht geteilt. Sein Verhalten war so verschieden,

dass sie ihn nicht als hoffnungslos aufgaben.
Denn manchmal beschäftigte er sich mit Spielsachen,
Büchern und anderem, als ob er begreifen, ja die
Bücher sogar lesen würde. Insgesamt aber war er
«ein einsames Kind in einer, wie es ihm vorkommen
musste, kalten, unfreundlichen Welt» (S. 11).
Fortschritte hatte er in seinem bisher zweijährigen
Aufenthalt in einer Privatschule kaum erzielt. Lebte
er in einer Phantasiewelt? Hatte er überhaupt Kontakte

mit der realen Welt? Die Lehrerinnen waren
überzeugt, «dass er eines Tages, auf irgendeine
Weise, aus seinem Gefängnis, das aus Furcht und
Wut bestand, herauskommen würde» (S. 13).
Niemand wusste aber, was mit ihm los sei. Mit
Einwilligung der Eltern wurde dann Dibs von den
Lehrerinnen zu einer Spieltherapie geschickt.

Der Hauptteil des Buches, welchem die protokollierten
Aufzeichnungen der einjährigen Spieltherapie

zugrundeliegen, beschreibt die Geschehnisse zwischen
Dibs und der Autorin im Spielzimmer. Was geschab
nun während diesem einem Jahr? Gleich zu Beginn
der Therapie gab die Autorin Dibs zu verstehen, dass

er im Spielzimmer bestimmen könne, was er tun und
lassen wolle. Sie passte sich seinen Wünschen,
seinem Tempo an. Dadurch sollte ihm ermöglicht
werden, sich, den Raum und die darin befindlichen
Gegenstände zu erfahren und zu entdecken. Er
konnte sprechen, spielen oder es auch sein lassen.

108


	Therapie und Begegnung

