
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 52 (1981)

Heft: 2

Rubrik: Notizen im Februar

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heinz Bollinger:

Notizen im Februar

Bad Schönbrunn im Januar, «Zeit zum Reden — Zeit
zum Schweigen». Höflich-bemüht, alle ein bisschen

angespannt, sitzen sie da am Tisch im Geviert; die
Höflichkeit verdeckt nicht, dass die meisten ein
wenig verlegen sind. Zwar kennen sich einige vom
Vorjahr, von Rüdlingen her, ein paar weitere
gehören zur Vorbereitungsgruppe und wissen besser

Bescheid, doch wie «die Neuen» tragen auch sie die

Frage im Gesicht: Wie wird diese Woche denn werden,

und worauf haben wir uns damit wohl
eingelassen? Man wartet ab, die Nachzügler und
überhaupt, aber — das spürt man — ein ungeduldiges
oder gar feindseliges Warten ist es nicht; man hat ja
Zeit. Draussen vor den Fenstern fällt, unaufhörlich,
der Schnee.

Die Rede ist hier von der Schönbrunner Seminarwoche,

die Dr. Imelda Abbt, im VSA zuständig für
Fortbildung und Kurswesen, für die Heim-Leute
durchführt. Der Titel, den sie gewählt hat, ist aus
dem alttestamentlichen Prediger-Buch ausgelehnt.
Während ich mir überlege, ob ich in den kommenden
Tagen meine Eindrücke festhalten soll und wie ich es

kann, werden die Kursteilnehmer von Pater Bleikert
begrüsst. Er skizziert ganz knapp die 50jährige
Geschichte dieses Bildungshauses, das den Jesuiten
gehört.

*

Alles ist flüchtig, alles ist nichtig; es ist alles ganz
eitel («vanitatum vanitas»). «Alles hat seine
bestimmte Stunde, jedes Ding unter dem Himmel hat
seine Zeit.» Der Prediger-Text verfolgt mich bis in
die Träume hinein.

Geboren werden hat seine Zeit
und Sterben hat seine Zeit.
Weinen hat seine Zeit
und Lachen hat seine Zeit.
Suchen hat seine Zeit
und Verlieren hat seine Zeit.

Schweigen hat seine Zeit
und Reden hat seine Zeit.
Lieben hat seine Zeit
und Hassen hat seine Zeit.
Der Krieg hat seine Zeit
und der Friede hat seine Zeit.

Die Erläuterungen, die ich bekomme, sind hilfreich,
aber die Unruhe nehmen sie mir nicht ab. Was es

heisst, dass Wort Und Ding im Hebräischen
denselben Wortstamm haben, kann ich so ungefähr
verstehen. Dass und warum der Mensch im Alten Testament

nicht der denkende, sondern der sprechende,
redende Mensch ist, leuchtet mir ein; schliesslich ist
«das Denken» in der Tat griechischen Ursprungs.
Doch mit dem Zeitverständnis im Buch Kohelet (Ko-
helet Versammler, Pfarrer) habe ich Mühe.

Zeit ist für den Prediger «erfüllte» Zeit. In der Erfüllung

und Vollendung erkennt er den Zuspruch der
Fülle; 2000 Jahre oder mehr später erkennen wir im
Ende der Vollendung geängstigt nur den Hauch des

Nichts. In der Sprache erfährt der Kohelet als

Mensch zwar sein Begrenzt- und Bedingtsein, indem
er immer wieder ans Unsagbare anstösst. Aber indem
er dieses Unsagbare ehrfurchtsvoll verehren kann,
hält er sich offen für den Zuspruch des Heiligen, das
sich ihm zeigt und ihn heil(ig)t, indem es ihn im
Vergänglichen zum Teilhaber des Unvergänglichen werden

lässt. Wir Spätlinge hingegen, zu solcher
Verehrung unfähig, seit wir die Sprache ausschliesslich
als Instrument unseres Denkens handhaben, sind von
der Quelle des Heiligen, vom Ursprung abgeschaltet;
wir erfahren den Zuspruch der Fülle nicht mehr.

Sofern wir überhaupt noch merken, was sich
verändert hat, merken wir es an der zunehmenden Leere
und Abstraktheit unseres Redens (und Schreibens).
Wir reden «gebildet» in verschiedenen Fachsprachen,

zu welchen auch das «Kommunesisch» der
Marxisten und Neomarxisten gehört. Unser Reden ist in
hohem Grade maschinengemäss. Nicht zufällig leben
wir heute im Computer-Zeitalter.

*

Zum Reden gehört das Hören, das Horchen, gehört
das Schweigen. Seit unser Reden leer und abstrakt
geworden ist, vertragen wir die Stille des Schweigens
nicht mehr. Wir haben zu horchen und zu gehorchen
verlernt. Unser Reden ist lärmig wie auf dem Markt.

Mit dem Lärm (des Redens) beginne die Barbarei,
schrieb Nietzsche einmal. In einem Brevier, das in
Schönbrunn aufliegt, stosse ich beim Herumblättern
auf einen Vers, der in diesen Zusammenhang passt:
«Nur in Umkehr und Ruhe liegt eure Rettung, nur
Stille und Vertrauen verleihen euch Kraft. Doch ihr
habt es nicht gewollt (Jesaja, 30, 15).

Was geschieht in der Stille des Schweigens —
genauer: was könnte geschehen? Darüber sagt Ladislaus

Boros: «Die Stille hat ihre eigene Sprache. Sie

ist die Sprache der Ehrfurcht. Vor einem wirklich
ergreifenden Leid kann man keine grossen Worte
machen. Man steht schweigend dabei. Auch ist die Stille
die Sprache der Bewunderung, des Staunens. Wird
man Zeuge einer grossen Tat oder steht man vor der
Schönheit der Natur, verstummt die Sprache. Die
Bewunderung und das Staunen tut sich im Schweigen
kund. Ehrfurcht und Bewunderung nennt man
Verehrung; Anbetung, wenn es sich um Gott handelt.
Das Schweigen ist ferner die Sprache der Aufmerksamkeit;

im Schweigen merken wir auf. Schliesslich
ist das Schweigen die Sprache der Vertrautheit.
Miteinander schweigen können, ist ein Privileg derer, die
durch gegenseitigen Umgang füreinander transparent
geworden sind. Das Schweigen bringt auf die
gültigste Weise die innere Einheit zum Ausdruck.»

*

72



Die Beschäftigung mit Martin Buber, zu der wir
angehalten werden, hat ihre Schwierigkeiten. Trotzdem

vergehen die Stunden wie im Flug. Wir sehen
zwar ein, wie Buber es meint, wenn er sagt, dass der
Mensch Sprache nicht hat, sondern ist. In gleicher
Weise können wir so ungefähr den Unterschied, den
er macht, in der Beziehung zwischen Ich-Du und Ich-
Es verstehen. Das Verstehen spielt sich im Ungefähr
des Vorbegrifflichen ab. In der Beziehung Ich-Du
ereignet sich auf Augenblicke Unmittelbarkeit. Wir
haben Mühe, uns damit abzufinden, dass wir, wenn
wir reden, diese Unmittelbarkeit als Einheit stets
bloss mittelbar in der begrifflichen, gegenständlichen
Sprache, in Wörtern und Sätzen, die dem Es-Bereich
angehören, zu artikulieren und zum Ausdruck zu
bringen vermögen.

Warum habe ich hier übrigens das «wir», die erste
Person Mehrzahl, gebraucht, unwillkürlich? Hätte
ich, da es ja meine Mühe ist, nicht in der Einzahl
bleiben sollen? Wir haben allesamt Mühe, uns damit
abzufinden.

Es ist schwer, zum Teufel, in der «Wüstennacht»
(Buber) der uneigentlichen Sprache und des

uneigentlichen Lebens ausharren zu müssen. Doch es
wäre wohl noch schwerer, das Glücksgefühl der
Gegenwart des Eigentlichen dauernd auszuhalten —
jener Gegenwart nämlich, in der die gewöhnliche
Kommunikation zur Kommunion wird und in der
sich Menschen wirklich begegnen, das heisst sich ins
Herz schauen können. Vielleicht ist es eben ganz gut,
dass sich jenes Glücksgefühl zeit unseres Lebens nur
für Augenblicke einstellen kann. Vielleicht ist «die
erhabene Schwermut unseres Loses» (Buber) doch
ganz gut, «dass jedes Du in unserer Welt zum Es
werden muss. In der Verzauberung des Augenblicks,

in der wir den Atem anhalten, könnten wir
nicht leben. Wir brauchen die Sicherheiten, die das
Es gewährt. Und solange wir diese Absicherungen
brauchen, müssen wir uns damit begnügen, das

Eigentliche im Augenblick zu erahnen und auf
Sekunden seiner innezuwerden.

Antoine de Saint-Exupéry sagt: «Es gibt kaum ein
beglückenderes Gefühl als zu spüren, dass man für
andere Menschen etwas sein kann. Dabei kommt es

gar nicht auf die Zahl, sondern auf die Intensität an.
Schliesslich sind die menschlichen Beziehungen das

Wichtigste im Leben. Daran kann auch der moderne
Leistungsmensch nichts ändern, aber auch nicht die

Halbgötter der Wissenschaft oder die Irrsinnigen, die

von menschlichen Beziehungen nichts wissen».

*

Innert weniger Tage haben sich die Kursteilnehmer
zur Gruppe formiert. Das «Wir-Gefühl» ist ausgeprägt.

Das bekommt in besonderer Weise der

Psychotherapeut zu spüren, der den Auftrag hat,
uns das therapeutische Gespräch zu erläutern. Er
kommt pünktlich, ein überaus liebenswürdiger
Mensch, aber er kommt nicht an. Seine Aufforderung,

jeder solle mit sich selber in Beziehung zu treten

versuchen, löst Befremden aus. Wir sind offenbar

nicht krank genug; das Selbsterfahrungsexperiment
misslingt.

Ich habe das Brevier mit aufs Zimmer genommen.
Vor dem Einschlafen überdenke ich diesen Tag:
Draussen ein strahlender Bilderbuch-Winter, drinnen,

hinter dem Glas, ein gequältes Sich-Abmühen in
der Gesellschaft des liebenswürdigen Therapeuten.
Ein wenig beneide ich die, die es vorgezogen haben,
sich einen Nachmittag lang in der Sonne zu tummeln.
Aber da stosse ich, Zufall oder nicht, in dem kleinen
Büchlein erneut auf Saint-Exupéry: «Wenn uns ein
ausserhalb unseres Ichs liegendes gemeinsames Ziel
mit anderen Menschen verbindet, dann allein atmen
wir frei. Die Erfahrung lehrt uns, dass das Gefühl
des Miteinanders nicht dann entsteht, wenn man sich
selber oder wenn man sich gegenseitig anschaut,
sondern nur dann, wenn man gemeinsam in gleicher
Richtung blickt.»

Das haben wir in dieser Schönbrunner Woche bisher
versucht: gemeinsam in gleicher Richtung Ausschau
zu halten. Jetzt fühle ich mich wieder frei. Der
«Therapeuten-Tag» muss nicht als Verlust abgeschrieben
werden.

*

Sprache als Welterfahrung und Weltgestaltung: Der
gemeinsame Weg hat uns in die verschiedenen
Wohnungen der Sprache geführt, in die äusseren des

Redens und in die inneren der beginnenden Stille.
Wir haben Wittgenstein kennengelernt, den jüngeren
des «Traktats» und den älteren der «Philosophischen
Untersuchungen». Nun geht die Woche ihrem Ab-
luss entgegen, auch der «Bunte Abend» ist schon vorbei.

Was sollen wir denen, die daheim auf unseren
Bericht warten und «wissen» wollen, denn bloss
sagen? Die Frage beunruhigt mich — liegt sie wohl
auch den anderen schwer auf?

Was sich sagen lässt, muss klar gesagt werden. Was
sich nicht mehr sagen lässt, darüber muss man
schweigen. Das ist die erste Empfehlung Wittgensteins,

die ich mir notiert habe. Von der Welt kann
man reden, von dem, was dahinter ist, nicht. In den
innern Wohnungen der Sprache herrscht Schweigen.
Wer sich äussern muss, gerät in die Vorhöfe des
(abstrakten) Redens und Schreibens, ob er will oder
nicht. Am klarsten und eindeutigsten, aber auch
völlig abstrakt, ist die bezeichnende Sprache der
Mathematik.

Mein Bericht für die daheim: oo!10

Frage nicht nach der Bedeutung der Wörter, sondern
nach dem Gebrauch, Wittgensteins zweite Empfehlung.

Hinweis auf Fromms «Sein und Haben»:
Könnten wir in Zukunft, wenn wir reden, so zu
haben suchen, als hätten wir nicht? Könnten wir,
wenn wir reden, vermehrt so reden, als schwiegen
wir um zu hören?

*

Nächstes Jahr um diese Zeit wird es unter der
Leitung von Frau Abbt wieder eine Seminarwoche für
Heim-Leute geben.

73


	Notizen im Februar

