Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 52 (1981)

Heft: 2

Artikel: Im Leben stehen wir alle hier und jetzt "im Dienst" : Schaffhauser
Rathauslaube 1980 : Zwiegesprach zwischen Hoffnung und
Resignation

Autor: Abbt, Imelda / Schneeberger, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-811802

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-811802
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Im Leben stehen wir alle hier und jetzt «am Diensty

Schaffhauser Rathauslaube 1980: Zwiegespriich zwischen Hoffnung und Resignation

haben.

Im Rahmen der dem Thema «Auf der Suche nach Sinns gewidmeten Jahresversammlung 1980
kam es in der Schaffhauser Rathauslaube zu einem «Zwiegesprich zwischen Hoffnung und Re-
signation». In den Part der Hoffnung und der Resignation teilten sich als Verfasser und als
Sprecher Dr. Imelda Abbt, im VSA verantwortlich fiir die Fortbildung und das Kurswesen, und
Dr. Fritz Schneeberger, Rektor des Heilpidagogischen Seminars Ziirich. Es ist keine Uebertrei-
bung zu sagen, dass dieses «Zwiegesprich» bei der Horerschaft einen ungewdhnlich starken Ein-
druck hinterliess. Dem hier folgenden Abdruck liegt die von den Autoren gepriifte und bereinigte
Textverfassung zugrunde; der Titel wurde von der Redaktion gewdihlt. An der VSA-Jahresver-
sammlung 1981, die am 20. und 21. Mai in Einsiedeln staitfindet und die dem Thema «Heim(at)
zwischen Macht und Neid» unterstellt ist, wird Frau Dr. Imelda Abbt die Tagungsleitung inne-

«Hoffnung macht den Menschen weit. Das Feld der Hoff-
nung ist die Welt»: Dr. Imelda Abbt.

Dr. Fritz Schneeberger: «Wen wundert es, wenn jetzt die
Resignation um sich greift?»

1. These: «Hoffnung kann gelernt werden!»

Dr. Imelda Abbt

Einmal trdumte ich von einem Land, das weit war,
griin und weit. Biache waren darin und Seen. Sie
glitzerten. Und es war eine Art von Musik iiber
dem Land, ein Tonen, und Baume, Gras und Fel-
sen standen darin wie erlost.

Wir haben keine Hoffnung, sagte mein Begleiter
nach einer Weile. Er lachte und fiigte dann ruhig
hinzu: Das ist auch der Grund, weshalb wir so hoff-
nungslos sind.

Das Fiirchten haben wir schon langst gelernt, es
kommt nun darauf an, das Hoffen zu lernen. Hoff-

nung geht aus sich heraus. Sie macht den Menschen
weit. Sie ist auf der Suche nach dem, was die Welt
bewegt. Sie will nicht bloss etwas, individuell, fiir
sich zu hoffen. Das Hoffnungsfeld ist die Welt, und
zwar die bessere Welt. Eine bessere Welt, in der ein
besseres Leben, ohne unwiirdige Schmerzen, mog-
lich ist. Von dieser ist die Hoffnung beseelt.

Dr. Fritz Schneeberger

Spricht man nicht gewohnlich dann von Hoffnung,
wenn die reale gegenwirtige Situation hinter dem
zuriickbleibt, was man fiir das eigene Leben und
fiir die Welt wiinscht? Wir sind nicht anspruchsvoll.

47



Es brauchten nicht ideale Zustinde zu herrschen;
es wiirde gentligen, wenn auch nur minimale Bedin-
gungen erfiillt waren, welche den Fortbestand des
Lebens garantieren und die skrupellose Ausbeutung
und Auspowerung der Erde verhindern. Die tégli-
chen Erfahrungen machen uns aber ausgesprochen
mutlos. Wir wissen zwar, dass unser Wohlbefinden,
dass personliche Freiheit und rechte Ordnung nicht
einfach machbar sind, dass unsere eigenen Kréfte
und Anstrengungen zu kurz greifen, um innere und
dussere Sicherheit wirklich zu garantieren. Erniich-
ternd und bedriickend ist dagegen die Erfahrung,
dass offenbar Stérung und Zerstérung machbar sind.
Wenige Hinweise (Mai 1980) mogen diese Tatsache
belegen:

In der Nordsee sind 50 Ménner ums Leben ge-
kommen, wihrend der Exxon-Konzern, Verwerter
des erbohrten Erdols, im ersten Quartal 1980 1,93
Milliarden Gewinn erwirtschaftete.

Anliasslich einer Sendung zum 85. Geburtstag von
Ernst Jiinger erklédrte er, der auch Insektenforscher
ist: Der Hirschkifer ist ausgerottet.

Die Sowjetunion hat einen neuen Satelliten mit
Atomkraftantrieb gestartet, trotz des seinerzeitigen
Debakels iiber Kanada.

Wanderwege gehen ein, auch wenn sich zahllose
Schweizer fiir ihre Erhaltung einsetzen.

Jeder vierte in Somalia ist ein Fliichtling. In Kam-
bodscha mehren sich die Anzeichen einer neuen Hun-
gerkatastrophe. Nutzniesser der internationalen
Hilfe waren bisher vor allem die Staatsangestellten.
Die iibrige Bevolkerung ging indessen fast leer aus
und leidet zusehends grossere Not. Bittere Satire
im Radio: Helft nicht nur den Hungernden, sondern
helft den Fleischberg abtragen!

Wen wundert es, wenn jetzt Resignation um sich
greift? Resignation als vollige Entmutigung, als
ohnmachtige Hilflosigkeit.

Wir sollten resignierende Menschen trotzdem nicht
riigen. Sie schauten nicht einfach weg, sie retteten
sich nicht einfach in rasche, wohlfeile und utopische
Sdtze. Sie bezahlten hart fiir ihre offenen Sinne: Des
Lebens Sinn ging ihnen verloren.

Abbt

Woher kommt diese Hoffnung? Wer treibt sie an,
wer erregt sie? Alles was lebt, ist erregt, ist in Be-
wegung. Es atmet so lange es lebt. Dass man lebt,
ist nicht zu empfinden. Das Dass liegt tief unten,

Wenn man ein Vaterland hat, muss man das
nicht gerade bereuen, aber zum Hochmut ist
kein Grund vorhanden. Doch eine Heimat zu
haben, ist rithmlich. Karl Kraus

48

oder tief oben, dort wo wir leibhaft empfinden.
Dieser Stoss, diese Erregung ist in uns. Keiner hat
sich diesen driangenden Zustand ausgesucht. Er ist
mit uns, seit wir uns erfahren. Wir spiiren ihn als
Drang.. Und vom Dass des Dringens kommen wir
nicht los, auch wenn wir todmiide geworden sind
von ihm. Ein Durst meldet sich und #ussert sich
im Dringen. Es bleibt nicht nur beim inhaltlosen
Dringen, es wird auch Bestimmtes gewiinscht. Der
Inhalt dieses Wiinschens ist unser Wunschbild.

Unser aller Leben ist von solchen Wunschbildern,
von solchen Trdumen, durchzogen. Téglich trdu-
men wir davon, es besser zu haben. Von Wiinschen
werden wir nie oder dann nur durch Téduschung frei.
Es wire oft bequemer, diese Sehnsucht zu verges-
sen als ihr nachzujagen. Aber die Wiinsche wiirden
doch nicht aufhoren. In diesen Trdumen ist immer
etwas Reizendes, Bewegendes, Kraft zu Neuem. Die
Traume lassen uns nicht zufrieden sein mit dem
Vorgegebenen, mit dem Bestehenden, oder gar mit
dem bereits Geschehenen. Anderssein, Bessersein,
Schonersein, Gerechtersein ... Die Hoffnung ist
immer ein Teil der Trdume. lhre besten Orte sind
die Jugendzeiten, das heisst jene Zeiten, die im Be-
griffe sind, sich zu wenden, die Schopferisches her-
vorbingen wollen. Sogenannte Wendezeiten.

Schneeberger

Wieder sehe ich den Resignierenden vor mir, dem
die Wunschbilder schal geworden sind. Ich muss
aber eine Gegenfrage stellen: Ist nicht gerade der
Resignierende auch der Realist? Jener Mensch also,
der ungeriihrt kritisch auf sich, auf seine Mitmen-
schen und auf seine Welt schaut: Er behauptet also
nicht von sich, er sei auch bei Schmerzen und in
Krankheitszeiten tapfer, bloss weil er seine Tapfer-
keit nie wirklich beweisen musste. Er sagt einem
anderen Menschen nicht Hinterhéltigkeit nach, nur
weil er selber im Augenblick dazu neigt, ithn so zu
sehen. Es ldsst ihn nicht gleichgiiltig, wenn trotz an-
derslautenden Versicherungen im Gemeindeparla-
ment ein Strassenstiick dann doch «vorsorglich»
breiter ausgebaut wird. Kennt er einen leistungs-
schwachen Schiiler noch nicht genau, so erklédrt er
auch nicht, der «konnte schon, wenn er nur wollte».

Der Resignierende ist also sicher auch der Realist.

Abbt

Wir Menschen sind alle Strebende. Das Erstrebte,
das Zukiinftige, enthdlt das Erhoffte. Eine Zukunft
ohne Hoffnung, also Hoffnungslosigkeit, ist fiir uns
das Unaushaltbarste, das Unertrdglichste. Deshalb
sind die Traume «lebensnotwendig». Ja noch mehr,
sie sind zugleich eigentliche Wohltiter der Welt.
Aber damit sie das werden, muss es eine «begrif-
fene» Hoffnung sein. Also nicht nur ein psycholo-
gisches Gefiihl. Wir miissen die Inhalte dieser Hoff-
nung aufzeigen, inhaltlich fassen und uns darin en-
gagieren. Das Noch-nicht-Bewusste muss sich o6ff-



nen auf Bewusstes hin. Wo das aufgezeigt wird,
wo dem wirklich Neuen zum Durchbruch verholfen
wird, wird Hoffnung gelehrt.

Dieses Ausgreifen, dieses Offen-Sein auf Neues hin
geschieht von der Geburt bis zum Tod in unserem
Leben. Das kleine Kind schon greift nach allem, bis
es das findet, was es meint. Es wirft alles wieder
weg, ist neugierig und weiss nicht worauf. Wenn
auch noch nicht bewusst, lebt das Andere, das Fri-
sche schon. Spiter will das Kind Pilot oder Eisen-
bahner werden. Es spielt sich sein Leben vor. Ein
Mann erzihlte: «Wir bauten uns als Knaben einen
Stand zwischen den Aesten, der von unten nicht ge-
sehen werden konnte. Sass man oben, wurde gar
noch die Leiter hochgezogen und jede Verbindung
mit dem Boden unterbrochen, dann fiihlten wir uns
vollkommen gliicklich.» Wir alle wissen von diesen
Tagtraumen als Kinder, als Jugendliche und auch
als Erwachsene. Auch das stille, alltdgliche Leben
bringt seine Wachtrdume hervor. Und im Alter
treffen wir das Wunschbild der Reife. Der Wunsch
und das Vermogen, das Wichtige zu sehen und
das Unwichtige zu vergessen, ist eine Hoffnung des
Alters.

Welch eine stossende Kraft liegt in diesen notwen-
digen Trdaumen, die zum Aufbruch zu Neuem wer-
den konnen! Wenn wir sie nur lehren, das heisst
bewusst machen, und immer wieder aufzeigen und
mit sinnvollen Inhalten fiillen! Denn ohne Hoff-
nung gibt es kein menschliches Leben. Erwartung,
Hoffnung, Ausrichtung auf noch ungewordene Mog-
lichkeiten hin, ist eine Grundbestimmung unseres Le-
bens. Das Unverinderliche an unserem Leben ist die
Hoffnung selbst. Diese Hoffnung anvisiert eine Ge-
meinschaft, die durch einen Aufbruch Heimat er-
fahren kann. Das Erhoffte wire diese Heimat, die

aber auch wieder nur vorldufig, niemals letzte Er-
fiillung ist. Auch sie lebt wieder aus Hoffnung.

Schneeberger

Weil man aber so nicht von einem resignierenden
Menschen reden kann, mochte ich den fritheren Ge-
danken wieder aufnehmen und fragen: Kann man sei-
nen Realismus vor der Resignation schiitzen? Das
wiare doch anzustreben, weil eine realistische Hal-
tung wirklich erwiinscht ist, weil Resignation da-
gegen vermieden werden sollte. Doch, wie kann sich
ein Realist vor der Resignation schiitzen, wo er
doch gerade wegen seines kritischen Blicks die Ver-
geblichkeit in unserem Leben, die Vergeblichkeit
allen Bemiihens dauernd bemerken muss? Diese
Rechnung geht nicht auf. Ein solcher Mensch miisste
vollkommen depressiv. werden und konsequenter-
weise «aussteigen», sich also den Tod geben. Oder
aber er stiege nicht «aus», sondern «hiniiber» in den
Rausch, in den Rausch der Arbeit der aussen ge-
steuerten Geschiaftigkeit, der vergessenmachenden
Betrunkenheit. (Ist der von uns so rasch verurteilte
Sdufer nicht manchmal ein hellsichtiger Realist ge-
wesen?) Solches «Hintibersteigen», das mochte ich
nicht beschonigen, ist aber ein tatsdchliches Ende,
ein Sterben vor dem Tod. Keiner von uns muss die-
sen Tod erleiden.

Das ist eine Behauptung, eine fahrldssige Behaup-
tung iiberdies, solange keine neue Erfahrung vor-
gebracht werden kann, welche dieser Behauptung
entspricht. Das wird eine Erfahrung sein, die fiir
diejenigen, die sie machten, unbestritten evident ist.
Fiir andere bleibt sie bestreitbar, weil sie sich nicht
beweisen ldsst.

2. These: «Handle so, dass die Hoffnung nie in Gefahr kommt, unterzugehen!»

Abbt

Der bekannten Frage Kants: Was soll ich tun?
schliesst sich die weitere an: Was darf ich hoffen?
Diese fithrt in die Dimension der Sinnfrage. Zu-
gleich ist etwas Neues, Wichtiges angeklungen: Hoff-
nung, Zukunft, hat mit Freiheit zu tun. Freiheit hat
zwar Schranken, ist aber in allen «menschlichen»
Akten wirksam. Auch Hoffnung hat mit Freiheit zu
tun.

Freiheit aber entzieht sich dem erkennenden Zu-
griff. Sie kann nicht getestet, nicht in der Art eines
mathematischen oder physikalischen Satzes bewie-
sen werden. Freiheit ist wesentlich ein Vollzug. Wer
Freiheit beweisen wollte, miisste das zu Beweisende
voraussetzen; denn «Beweisen» ist nicht moglich
ohne Freiheitsvollzug. Man kann der Freiheit, sie
vollziehend, nur innewerden. Das gilt zum Teil auch
fir die Hoffnung. Im tédglichen Tun und Lassen
vollziehe ich diese Hoffnung, indem ich mich auf
Zukunft ausrichte.

Schneeberger

Jetzt sind die wichtigen Worte Freiheit und Zu-
kunft gefallen. Das gibt mir die Gelegenheit, von
jener Erfahrung genauer zu berichten, von der ich
gesagt habe, sie sei zwar fiir den Betroffenen ein-
deutig, wenn auch fiir andere nicht zu beweisen. Ich
muss dabei noch einmal das Wort von der realisti-
schen Haltung bemiihen.

Wer es wagt, sich realistisch einzustellen, der wird
auch seinem eigenen Innenleben gegeniiber offen
bleiben miissen. Er kann diese Wirklichkeit nicht
ausklammern, er kann auch einer in seinem ganz
individuellen Leben aufkommenden Gewissheit nicht
ausweichen. Er kann sich wohl gegen sie wehren —
aber das heisst doch, dass sic da ist.

Ich will zu umschreiben versuchen, was ich mit die-
ser Gewissheit meine. Der resignierende Mensch geht
davon aus, dass die Zustdnde, auf die er blickt,

49



einer bestimmten Ordnung entsprechen miissten, dass
auch die Menschen eine solche Ordnung erreichen
sollten, damit das Leben einen Sinn hétte. Er weiss
aber, dass die Gegenwart dann immer anders ist
— und das nimmt er iibel. Hier kann die als be-
stiirzend oder befreiend erlebte Gewissheit ins in-
dividuelle Leben treten, dass die Zukunft belanglos
ist, dass man nur hier und jetzt wirklich lebt. Man
braucht sich deshalb nicht mehr um das zu kiim-
mern, was werden miisste. Das macht frei, weil sich
der Mensch aus den Zwingen und Verkettungen
seiner Arbeitsentwiirfe, seiner Karriere- und Lei-
stungsentwiirfe 1osen kann.

Das bedeutet nun keineswegs, dass man sich in die-
ser Gewissheit hduslich einrichten konnte. Wer lebt,
bewegt sich und bleibt nicht stehen. Man ist jedoch
dazu frei geworden, hier und jetzt zu wirken, denn
«Mitte der Welt ist das gerade Fallige» (Albin Zol-
linger).

Abbt

Wer der Freiheit inne geworden ist, kann natiirlich
auch iiber sie reflektieren. Er kann sich zum Bei-
spiel die Frage nach dem rechten Gebrauch der
Freiheit stellen. Wer nach der Richtigkeit freien
Handelns frédgt, sucht nach einem Kriterium, an dem
die einzelnen Handlungen gemessen werden konnen.
Dieses Kriterium kann nicht vernunftunabhingig sein.
Das heisst, wir konnen in diesem Suchen die mensch-
liche Vernunft niemals ausklammern, wiirde das
doch, jedenfalls wenn es rechtens sein sollte, der
Legitimation bediirfen, und die konnte nur wieder
durch Vernunft erfolgen. Was nun die Vernunft
letztlich niemals nicht wollen kann, ist sie selbst.
Wenn sie nicht mehr gelten wiirde, dann wiirden
auch ihre Urteile nicht mehr gelten. Dann wére aber
jede weitere Ueberlegung zu richtig und falsch sinn-
los. Dass Vernunft herrsche! ist demnach ein Zweck,
den menschliche Vernunft immer und notwendig
bejahen muss. Vernunft aber ist im Menschen wirk-
sam, in uns allen. Wenn Vernunft sich in allen Ur-
teilen mitbejahen muss, dann grundsitzlich auch
jedes Wesen, in dem sich (auch nur moglicherwei-
se) Vernunft zeigt. Deshalb gilt, was von Vernunft
gilt, auch vom Menschen. Der Mensch hat als ein
der Vernunft michtiges Wesen einen Wert in sich
selbst. Der Mensch darf daher niemals nur als Mit-
tel zum beliebigen Gebrauch fiir diesen oder jenen
Willen, gebraucht werden. Ein Mensch darf und
kann niemals bloss nach seiner Niitzlichkeit und
Brauchbarkeit beurteilt werden. Er hat so, wie je-
der andere Mensch, einen Lebenssinn in sich selber.

Schneeberger

Genau um diese Auffassung geht es mir. Diese Hal-
tung habe ich oft als «mutige Resignation» bezeich-
net. Ich meine damit — einerseits — die Bereit-
schaft, den Mitmenschen, in unserer Situation den
Behinderten, den Schwierigen, Gebrechlichen, Pfle-

50

gebediirftigen wahrzunehmen wie er ist und wie ihn
Resignierende als Realisten besonders genau sehen
und ich meine, dass sie — andererseits — jetzt ohne
aufzubegehren mutig das Nichste tun. Wenn wir an
die uns anvertrauten Menschen denken, so wissen
wir, dass wir oft sehr wenig verdndern konnen, dass
unsere Hilfe und wunsere Forderungsbemiihungen
ohne sichtbaren Erfolg bleiben. Das zdhlt hier aber
nicht. Dass der Mitmensch, dieser nichste Behin-
derte, nicht allein bleibe, das wird unsere Sorge sein.
Wir diirfen uns nichts vormachen: Je schwerer be-
hindert ein Kind ist, desto weniger wird es erkenn-
bar fiir uns, «antwortens konnen.

Im Wort Resignation mochte auch die Mahnung
enthalten sein, dass man die Welt nicht einfach
dorthin verbessern kann, wohin man sie verbessern
mochte, dass man den Behinderten nicht dorthin
fordern kann, wohin man seine (in unserer Sicht)
vorhandenen Moglichkeiten voll entwickeln konn-
te. Nicht dem, was kiinftig sein konnte, sondern
dem, was ist, gehort unser Herz.

Jetzt muss man sich sicher fragen, ob dann ein
Mensch, welcher in der geschilderten Art die Hal-
tung der «mutigen Resignation» verwirklicht, ob er
nicht untauglich und hilflos wird in der konkreten
Welt, in den Umstinden und Ereignissen seiner
niachsten Umgebung? Geht ihn alles das, was ich
als wohlverstdndliche Griinde fiir die Resignation
genannt habe ,vielleicht nichts mehr an?

Im Gegenteil. Er wird mit geschirfter Wachheit re-
gistrieren, was vorgeht und Stellung beziehen, wenn
er gefragt wird, handeln, so wie er an seinem Ort
handeln kann. Die Zihigkeit, mit der er etwas von
ihm als richtig Erkanntes vertritt, wird nicht beengt
durch einen im geplanten Raster nicht eingetroffe-
nen Erfolg.

Abbt

Dass Menschen dennoch téglich als Mittel gebraucht
werden, ist uns nicht fremd. Menschen miissen fiir
die Ideen anderer leiden oder gar sterben. Das aber
ist nicht einfach ein Naturereignis. Es sind Menschen
dafiir verantwortlich, mit Freiheit und Vernunft
ausgestattet! Wird sich Vernunft ewig zum Schwei-
gen bringen lassen? Mit Vernunft ist auch Hoff-
nung verbunden, Hoffnung darauf, dass Menschen
schliesslich doch den Vernunft-Grundsatz verwirk-
lichen: jeden anderen Menschen als Menschen zu
behandeln. Zum mindesten kann (und soll) jeder
sein Handeln von dieser Hoffnung inspirieren lassen.
Tut er das, handelt wenigstens er menschlich richtig.
Solches ist freilich nicht erzwingbar. Es hat mit Frei-
heit zu tun. Aber wir sind dazu von der Vernunft
gedridngt, so ndmlich zu handeln, dass Hoffnung
immer wieder im Tun aufleuchtet und Friichte
tragt. Folgt Hoffnung aus verniinftigem Handeln und
muss sich Vernunft immer bejahen, dann ldsst sich
— in Anlehnung an Kant — ein Imperativ fiir ver-
antwortliche Freiheit formulieren: Handle so, dass
die Hoffnung nie in Gefahr kommt, unterzugehen!



VSA-Arbeitsseminar fiir alleinstehende Frauen in der
Heimtéatigkeit

Zwischen Selbstaufopferung und
Selbstfindung

Referenten und
Vortrage

Kurskosten

Anmeldeschluss

9. bis 11. Méarz 1981 im Diakonenhaus St. Stephanus, Nidelbad, Riischlikon.
Leitung: Dr. Imelda Abbt

Dieses Arbeitsseminar richtet sich an alleinstehende Frauen. Es beschéf-
tigt sich mit der Sinnfrage und mdéchte durch Informationen, Wissensver-
mittlung und gemeinsames Nachdenken zur Bewaltigung der eigenen Le-
benssituation beitragen.

Personliche Erfahrungsberichte:

Edith Egger, Mariann Gantenbein, Rosmarie Gantenbein, Elisabeth Herzig,
Margrit Scheidegger

Geschichtlich-anthropologische Aspekte zu Selbsaufopferung und Selbst-
findung

Imelda Abbt

Psychologische Aspekte zu Selbstaufopferung und Selbstfindung
Christine Perwanger, Psychiaterin

Thesen zur personlichen Sinnerfiillung

Imelda Abbt

Gemeinsame Gruppenarbeiten und Diskussionen sollen das Gehorte ver-
tiefen und zur personlichen Sinnfindung beitragen.

Fr. 200.— (inkl. Unterkunft und Verpflegung).
Fr. 150.— flir Mitarbeiter von VSA-Heimen.

10 %0 Erméssigung bei personlicher VSA-Mitgliedschaft.
28. Februar 1981.

Anmeldung

(Arbeitsseminar Nidelbad)

Name, Vorname

bis 28. 2. 1981 an das Sekretariat VSA,
Seegartenstrasse 2, 8008 Zirich, senden.

Datum

Unterschrift

Adresse

Arbeitsort
(Name des Heims)

VSA-Mitgliedschaft des Heims
Ja [] Nein []

Persénliche VSA-Mitgliedschaft
Jaili] Nein [ ]




3. These: «Die christliche Hoffnung hélt nicht am Vordergriindigen fest!»

Abt

«Denn durch die Hoffnung werden wir gerettet. Die
Hoffnung auf das Sichtbare ist nicht Hoffnung.
Denn wie sollte das Hoffnung sein, was man sieht.
Wenn wir aber das hoffen, was wir nicht sehen,
warten wir in Geduld» (Paulus im Romerbrief 8,
24—-25).

Die Bibel sagt dem Menschen, was christliches Hof-
fen bedeutet. Um ihre Botschaft zu vernehmen, ist
es unabdingbare Voraussetzung, sich ihr glaubend zu
offnen. Nur dem Glaubenden werden ihre Worte
zur Kraft und Hoffnung. Diese, so der Glaube,
kommen nicht aus dem Menschen allein. In ihnen
kiindet sich etwas an, das den Menschen iibersteigt,
das ihm immer schon vorausliegt und das ihn iiber
sich hinausfithren mdochte: Ewiges, Gottliches. Das
Unbestimmte der anthropologisch-existentialen Hoff-
nung bekommt Konturen; freilich nicht objektive,
iiber die man, je nach Bedarf, verfiigen konnte.

Christliche Hoffnung leuchtet nur im Glauben auf.
Dieser ist iiberzeugt, dass ewige Erfiillung mit gott-
licher Hilfe moglich ist. Sie ist uns in Jesus, dem
Christus, zugesagt. Wer an seinem Leben, an seinem
Sterben und an seinem Auferstehen teilnimmt, hat
auch teil an seiner ewigen Herrlichkeit.

Die christliche Hoffnung stellt sich damit nicht auf
sich; sie bedeutet ein Weggehen von sich, um sich
in Gottes Offenbarung neu zu gewinnen. Auf eigene
Sicherungen wird verzichtet. Der Glaube verldsst sich
auf Gottes Verheissung. Die Ankertaue, durch die
man sich in diesem Leben anbindet und sichert, wer-
den eingezogen. Der Anker wird in den unauslot-
baren Abgrund des Geheimnisses «Gott» geworfen.

Der Glaubige liefert sich Gott aus. Das ist im Grun-
de der Kern der christlichen Hoffnung. Dieses Sich-
Ausliefern ist getragen von Hoffnung, denn Gott
hat, so der Gaube, zu allen Menschen Ja gesagt.
Diese Urhoffnung verdndert das Leben. Menschen, die
in ihr im Alltag stehen, kénnen wie Dynamit wir-
ken. Sie sprengen iibliches Verhalten, das sich lust-
und lieblos mit Alltagsdingen herumschégt. Sie spor-
nen an, Verantwortung vor Gott und den Menschen
wahrzunehmen. In ihrer Hoffnung wissen sie, dass
der Einsatz nicht ins Leere stosst. Solches Hoffen
umgreift und durchformt alles irdische Hoffen. Es
ordnet, kritisiert und biindelt die Hoffnungen die-
ser Welt; es fiihrt sie auch iiber ihre Grenzen hin-
aus, lasst an Vollendung glauben. Solche Hoffnung
kann daher auch das Scheitern von irdischen Hoff-
nungen aushalten, auch wenn das natiirlich schmerzt.
Sie greift selbst iiber den Tod hinaus, weiss sie
doch nicht nur um den Tod, sondern auch um eine
todiiberwindende Auferstehung. Das macht es dem
Glaubenden moglich, die Alltdglichkeiten des Le-
bens, die vielfiltigen Resignationen und Frustratio-
nen usw. in der Perspektive seiner Hoffnung anzu-

52

nehmen und als Aufgabe zu begreifen. Zugleich
macht er dadurch etwas vom Ewigen im Alltdglichen
sichtbar.

Schneeberger

Damit ist auf ganz andere Weise gesagt, was ich
mit «hier und jetzt» meine. Bisher habe ich nicht
davon gesprochen, was denn an die Stelle des Erleb-
nisses der Sinnlosigkeit treten konne. Die Antwort
mochte ich in der Sprache einer chassidischen Ge-
schichte geben (ich zitiere nach Buber), durch wel-
che deutlich werden mochte, dass wir hier und jetzt
in unserem konkreten Dasein im «Dienst» stehen.

Bereitung

Ein Schiiler bat Rabbi Schmelke von Nikolsburg,
ihn zu unterweisen, wie er seine Seele zum Dienst
Gottes bereiten solle. Der Rabbi hiess ihn zu einem
andern seiner Schiiler, Rabbi Abraham Chajim, fah-
ren, der damals noch eine Herberge hielt. Der Jiing-
ling folgte der Weisung und wohnte da etliche Wo-
chen, ohne an dem Wirt, der sich vom Morgen-
gebet bis gegen Abend in der Schankwirtschaft zu
schaffen machte, irgendwelche Heiligkeit wahrzu-
nehmen. Endlich fragte er ihn, was er den Tag iiber
tue. «Mein vornehmstes Geschift», sagte Rabbi
Abraham, «ist Gefdsse recht zu sdubern, dass auch
nicht der kleinste Speisenrest an einem hafte, und
auch alle Gerdte zu putzen und trockenzuwischen,
dass sich keines der Rost bemichtige.»

Als der Schiiler heimkehrte und, was er gesehen
und gehort hatte, Rabbi Schmelke berichtete, sagte
ihm dieser: «Nun weisst du, was du zu wissen be-
gehrtest.»

Abbt

Der Christ, der aus dieser Haltung heraus lebt, ist
freilich immer anfechtbar. Es kann ihm widerspro-
chen werden. Was er letztlich hofft, kann er ja
nicht vorzeigen, auch nicht durch Argumente jeg-
licher Kritik entziehen. Und dennoch ist er sicher.
Seine Hoffnung ist nicht ein Hirngespinst, sondern
eine Erfahrung, sie ist ihm zugewachsen, ohne dass
er mit Bestimmtheit sagen konnte wie und warum
gerade ithm. Weil er Unendliches erhofft, geht er
nicht im Endlichen auf. Er hdlt das Greifbare nicht
so fest, dass er es mdglichst geniessen muss, bis
der Tod kommt, und nimmt die Finsternis der Welt
nicht so ernst, dass er an das ewige Licht dahinter
nicht mehr glauben wiirde. Er sieht das ganze Le-
ben getragen von einem Geheimnis, das sich als
gottliche Liebe offenbart hat.



	Im Leben stehen wir alle hier und jetzt "im Dienst" : Schaffhauser Rathauslaube 1980 : Zwiegespräch zwischen Hoffnung und Resignation

