
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 52 (1981)

Heft: 2

Artikel: Im Leben stehen wir alle hier und jetzt "im Dienst" : Schaffhauser
Rathauslaube 1980 : Zwiegespräch zwischen Hoffnung und
Resignation

Autor: Abbt, Imelda / Schneeberger, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811802

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811802
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Im Leben stehen wir alle hier und jetzt «im Dienst»
Schaffhauser Rathauslaube 1980: Zwiegespräch zwischen Hoffnung und Resignation

Im Rahmen der dem Thema «Auf der Suche nach Sinn» gewidmeten Jahresversammlung 1980
kam es in der Schaffhauser Rathauslaube zu einem «Zwiegespräch zwischen Hoffnung und
Resignation». In den Part der Hoffnung und der Resignation teilten sich als Verfasser und als
Sprecher Dr. Imelda Abbt, im VSA verantwortlich für die Fortbildung und das Kurswesen, und
Dr. Fritz Schneeberger, Rektor des Heilpädagogischen Seminars Zürich. Es ist keine Uebertrei-
bung zu sagen, dass dieses «Zwiegespräch» bei der Hörerschaft einen ungewöhnlich starken
Eindruck hinterliess. Dem hier folgenden Abdruck liegt die von den Autoren geprüfte und bereinigte
Textverfassung zugrunde; der Titel wurde von der Redaktion gewählt. An der VSA-Jahresver-
sammlung 1981, die am 20. und 21. Mai in Einsiedeln stattfindet und die dem Thema «Heim(at)
zwischen Macht und Neid» unterstellt ist, wird Frau Dr. Imelda Abbt die Tagungsleitung
innehaben.

«Hoffnung macht den Menschen weit. Das Feld der Hoffnung

ist die Welt»: Dr. Imelda Abbt.

1. These: «Hoffnung

Dr. Imelda Abbt

Einmal träumte ich von einem Land, das weit war,
grün und weit. Bäche waren darin und Seen. Sie

glitzerten. Und es war eine Art von Musik über
dem Land, ein Tönen, und Bäume, Gras und Felsen

standen darin wie erlöst.

Wir haben keine Hoffnung, sagte mein Begleiter
nach einer Weile. Er lachte und fügte dann ruhig
hinzu: Das ist auch der Grund, weshalb wir so
hoffnungslos sind.

Das Fürchten haben wir schon längst gelernt, es

kommt nun darauf an, das Hoffen zu lernen. Hoff-

Dr. Fritz Schneeberger: «Wen wundert es, wenn jetzt die
Resignation um sich greift?»

kann gelernt werden!»

nung geht aus sich heraus. Sie macht den Menschen
weit. Sie ist auf der Suche nach dem, was die Welt
bewegt. Sie will nicht bloss etwas, individuell, für
sich zu hoffen. Das Hoffnungsfeld ist die Welt, und
zwar die bessere Welt. Eine bessere Welt, in der ein
besseres Leben, ohne unwürdige Schmerzen, möglich

ist. Von dieser ist die Hoffnung beseelt.

Dr. Fritz Schneeberger

Spricht man nicht gewöhnlich dann von Hoffnung,
wenn die reale gegenwärtige Situation hinter dem
zurückbleibt, was man für das eigene Leben und
für die Welt wünscht? Wir sind nicht anspruchsvoll.

47



Es brauchten nicht ideale Zustände zu herrschen;
es würde genügen, wenn auch nur minimale
Bedingungen erfüllt wären, welche den Fortbestand des
Lebens garantieren und die skrupellose Ausbeutung
und Auspowerung der Erde verhindern. Die täglichen

Erfahrungen machen uns aber ausgesprochen
mutlos. Wir wissen zwar, dass unser Wohlbefinden,
dass persönliche Freiheit und rechte Ordnung nicht
einfach machbar sind, dass unsere eigenen Kräfte
und Anstrengungen zu kurz greifen, um innere und
äussere Sicherheit wirklich zu garantieren. Ernüchternd

und bedrückend ist dagegen die Erfahrung,
dass offenbar Störung und Zerstörung machbar sind.
Wenige Hinweise (Mai 1980) mögen diese Tatsache
belegen:

In der Nordsee sind 50 Männer ums Leben
gekommen, während der Exxon-Konzern, Verwerter
des erbohrten Erdöls, im ersten Quartal 1980 1,93
Milliarden Gewinn erwirtschaftete.

Anlässlich einer Sendung zum 85. Geburtstag von
Ernst Jünger erklärte er, der auch Insektenforscher
ist: Der Hirschkäfer ist ausgerottet.

Die Sowjetunion hat einen neuen Satelliten mit
Atomkraftantrieb gestartet, trotz des seinerzeitigen
Debakels über Kanada.

Wanderwege gehen ein, auch wenn sich zahllose
Schweizer für ihre Erhaltung einsetzen.

Jeder vierte in Somalia ist ein Flüchtling. In
Kambodscha mehren sich die Anzeichen einer neuen
Hungerkatastrophe. Nutzniesser der internationalen
Hilfe waren bisher vor allem die Staatsangestellten.
Die übrige Bevölkerung ging indessen fast leer aus
und leidet zusehends grössere Not. Bittere Satire
im Radio: Helft nicht nur den Hungernden, sondern
helft den Fleischberg abtragen!

Wen wundert es, wenn jetzt Resignation um sich
greift? Resignation als völlige Entmutigung, als

ohnmächtige Hilflosigkeit.

Wir sollten resignierende Menschen trotzdem nicht
rügen. Sie schauten nicht einfach weg, sie retteten
sich nicht einfach in rasche, wohlfeile und utopische
Sätze. Sie bezahlten hart für ihre offenen Sinne: Des
Lebens Sinn ging ihnen verloren.

Abbt

Woher kommt diese Hoffnung? Wer treibt sie an,
wer erregt sie? Alles was lebt, ist erregt, ist in
Bewegung. Es atmet so lange es lebt. Dass man lebt,
ist nicht zu empfinden. Das Dass liegt tief unten,

Wenn man ein Vaterland hat, muss man das
nicht gerade bereuen, aber zum Hochmut ist
kein Grund vorhanden. Doch eine Heimat zu
haben, ist rühmlich. Karl Kraus

oder tief oben, dort wo wir leibhaft empfinden.
Dieser Stoss, diese Erregung ist in uns. Keiner hat
sich diesen drängenden Zustand ausgesucht. Er ist
mit uns, seit wir uns erfahren. Wir spüren ihn als
Drang.. Und vom Dass des Drängens kommen wir
nicht los, auch wenn wir todmüde geworden sind
von ihm. Ein Durst meldet sich und äussert sich
im Drängen. Es bleibt nicht nur beim inhaltlosen
Drängen, es wird auch Bestimmtes gewünscht. Der
Inhalt dieses Wünschens ist unser Wunschbild.

Unser aller Leben ist von solchen Wunschbildern,
von solchen Träumen, durchzogen. Täglich träumen

wir davon, es besser zu haben. Von Wünschen
werden wir nie oder dann nur durch Täuschung frei.
Es wäre oft bequemer, diese Sehnsucht zu vergessen

als ihr nachzujagen. Aber die Wünsche würden
doch nicht aufhören. In diesen Träumen ist immer
etwas Reizendes, Bewegendes, Kraft zu Neuem. Die
Träume lassen uns nicht zufrieden sein mit dem
Vorgegebenen, mit dem Bestehenden, oder gar mit
dem bereits Geschehenen. Anderssein, Bessersein,
Schönersein, Gerechtersein. Die Hoffnung ist
immer ein Teil der Träume. Ihre besten Orte sind
die Jugendzeiten, das heisst jene Zeiten, die im
Begriffe sind, sich zu wenden, die Schöpferisches her-
vorbingen wollen. Sogenannte Wendezeiten.

Schneeberger

Wieder sehe ich den Resignierenden vor mir, dem
die Wunschbilder schal geworden sind. Ich muss
aber eine Gegenfrage stellen: Ist nicht gerade der
Resignierende auch der Realist? Jener Mensch also,
der ungerührt kritisch auf sich, auf seine Mitmenschen

und auf seine Welt schaut: Er behauptet also
nicht von sich, er sei auch bei Schmerzen und in
Krankheitszeiten tapfer, bloss weil er seine Tapferkeit

nie wirklich beweisen musste. Er sagt einem
anderen Menschen nicht Hinterhältigkeit nach, nur
weil er selber im Augenblick dazu neigt, ihn so zu
sehen. Es lässt ihn nicht gleichgültig, wenn trotz
anderslautenden Versicherungen im Gemeindeparlament

ein Strassenstück dann doch «vorsorglich»
breiter ausgebaut wird. Kennt er einen
leistungsschwachen Schüler noch nicht genau, so erklärt er
auch nicht, der «könnte schon, wenn er nur wollte».

Der Resignierende ist also sicher auch der Realist.

Abbt

Wir Menschen sind alle Strebende. Das Erstrebte,
das Zukünftige, enthält das Erhoffte. Eine Zukunft
ohne Hoffnung, also Hoffnungslosigkeit, ist für uns
das Unaushaltbarste, das Unerträglichste. Deshalb
sind die Träume «lebensnotwendig». Ja noch mehr,
sie sind zugleich eigentliche Wohltäter der Welt.
Aber damit sie das werden, muss es eine «begriffene»

Hoffnung sein. Also nicht nur ein psychologisches

Gefühl. Wir müssen die Inhalte dieser Hoffnung

aufzeigen, inhaltlich fassen und uns darin
engagieren. Das Noch-nicht-Bewusste muss sich öff-

48



nen auf Bewusstes hin. Wo das aufgezeigt wird,
wo dem wirklich Neuen zum Durchbruch verholfen
wird, wird Hoffnung gelehrt.

Dieses Ausgreifen, dieses Offen-Sein auf Neues hin
geschieht von der Geburt bis zum Tod in unserem
Leben. Das kleine Kind schon greift nach allem, bis
es das findet, was es meint. Es wirft alles wieder
weg, ist neugierig und weiss nicht worauf. Wenn
auch noch nicht bewusst, lebt das Andere, das
Frische schon. Später will das Kind Pilot oder
Eisenbahner werden. Es spielt sich sein Leben vor. Ein
Mann erzählte: «Wir bauten uns als Knaben einen
Stand zwischen den Aesten, der von unten nicht
gesehen werden konnte. Sass man oben, wurde gar
noch die Leiter hochgezogen und jede Verbindung
mit dem Boden unterbrochen, dann fühlten wir uns
vollkommen glücklich.» Wir alle wissen von diesen

Tagträumen als Kinder, als Jugendliche und auch
als Erwachsene. Auch das stille, alltägliche Leben
bringt seine Wachträume hervor. Lind im Alter
treffen wir das Wunschbild der Reife. Der Wunsch
und das Vermögen, das Wichtige zu sehen und
das Unwichtige zu vergessen, ist eine Hoffnung des

Alters.

Welch eine stossende Kraft liegt in diesen notwendigen

Träumen, die zum Aufbruch zu Neuem werden

können! Wenn wir sie nur lehren, das heisst
bewusst machen, und immer wieder aufzeigen und
mit sinnvollen Inhalten füllen! Denn ohne Hoffnung

gibt es kein menschliches Leben. Erwartung,
Hoffnung, Ausrichtung auf noch ungewordene
Möglichkeiten hin, ist eine Grundbestimmung unseres
Lebens. Das Unveränderliche an unserem Leben ist die
Hoffnung selbst. Diese Hoffnung anvisiert eine
Gemeinschaft, die durch einen Aufbruch Heimat
erfahren kann. Das Erhoffte wäre diese Heimat, die

aber auch wieder nur vorläufig, niemals letzte
Erfüllung ist. Auch sie lebt wieder aus Hoffnung.

Schneeberger

Weil man aber so nicht von einem resignierenden
Menschen reden kann, möchte ich den früheren
Gedanken wieder aufnehmen und fragen: Kann man
seinen Realismus vor der Resignation schützen? Das
wäre doch anzustreben, weil eine realistische Haltung

wirklich erwünscht ist, weil Resignation
dagegen vermieden werden sollte. Doch, wie kann sich
ein Realist vor der Resignation schützen, wo er
doch gerade wegen seines kritischen Blicks die
Vergeblichkeit in unserem Leben, die Vergeblichkeit
allen Bemühens dauernd bemerken muss? Diese
Rechnung geht nicht auf. Ein solcher Mensch müsste
vollkommen depressiv werden und konsequenterweise

«aussteigen», sich also den Tod geben. Oder
aber er stiege nicht «aus», sondern «hinüber» in den
Rausch, in den Rausch der Arbeit der aussen
gesteuerten Geschäftigkeit, der vergessenmachenden
Betrunkenheit. (Ist der von uns so rasch verurteilte
Säufer nicht manchmal ein hellsichtiger Realist
gewesen?) Solches «Hinübersteigen», das möchte ich
nicht beschönigen, ist aber ein tatsächliches Ende,
ein Sterben vor dem Tod. Keiner von uns muss diesen

Tod erleiden.

Das ist eine Behauptung, eine fahrlässige Behauptung

überdies, solange keine neue Erfahrung
vorgebracht werden kann, welche dieser Behauptung
entspricht. Das wird eine Erfahrung sein, die für
diejenigen, die sie machten, unbestritten evident ist.
Für andere bleibt sie bestreitbar, weil sie sich nicht
beweisen lässt.

2. These: «Handle so, dass die Hoffnung nie in Gefahr kommt, unterzugehen!»

Abbt

Der bekannten Frage Kants: Was soll ich tun?
schliesst sich die weitere an: Was darf ich hoffen?
Diese führt in die Dimension der Sinnfrage.
Zugleich ist etwas Neues, Wichtiges angeklungen: Hoffnung,

Zukunft, hat mit Freiheit zu tun. Freiheit hat
zwar Schranken, ist aber in allen «menschlichen»
Akten wirksam. Auch Hoffnung hat mit Freiheit zu
tun.

Freiheit aber entzieht sich dem erkennenden
Zugriff. Sie kann nicht getestet, nicht in der Art eines
mathematischen oder physikalischen Satzes bewiesen

werden. Freiheit ist wesentlich ein Vollzug. Wer
Freiheit beweisen wollte, müsste das zu Beweisende
voraussetzen; denn «Beweisen» ist nicht möglich
ohne Freiheitsvollzug. Man kann der Freiheit, sie

vollziehend, nur innewerden. Das gilt zum Teil auch
für die Hoffnung. Im täglichen Tun und Lassen
vollziehe ich diese Hoffnung, indem ich mich auf
Zukunft ausrichte.

Schneeberger

Jetzt sind die wichtigen Worte Freiheit und
Zukunft gefallen. Das gibt mir die Gelegenheit, von
jener Erfahrung genauer zu berichten, von der ich
gesagt habe, sie sei zwar für den Betroffenen
eindeutig, wenn auch für andere nicht zu beweisen. Ich
muss dabei noch einmal das Wort von der realistischen

Haltung bemühen.

Wer es wagt, sich realistisch einzustellen, der wird
auch seinem eigenen Innenleben gegenüber offen
bleiben müssen. Er kann diese Wirklichkeit nicht
ausklammern, er kann auch einer in seinem ganz
individuellen Leben aufkommenden Gewissheit nicht
ausweichen. Er kann sich wohl gegen sie wehren —
aber das heisst doch, dass sie da ist.

Ich will zu umschreiben versuchen, was ich mit dieser

Gewissheit meine. Der resignierende Mensch geht
davon aus, dass die Zustände, auf die er blickt,

49



einer bestimmten Ordnung entsprechen müssten, dass
auch die Menschen eine solche Ordnung erreichen
sollten, damit das Leben einen Sinn hätte. Er weiss
aber, dass die Gegenwart dann immer anders ist
—• und das nimmt er übel. Hier kann die als
bestürzend oder befreiend erlebte Gewissheit ins
individuelle Leben treten, dass die Zukunft belanglos
ist, dass man nur hier und jetzt wirklich lebt. Man
braucht sich deshalb nicht mehr um das zu
kümmern, was werden müsste. Das macht frei, weil sich
der Mensch aus den Zwängen und Verkettungen
seiner Arbeitsentwürfe, seiner Karriere- und
Leistungsentwürfe lösen kann.

Das bedeutet nun keineswegs, dass man sich in dieser

Gewissheit häuslich einrichten könnte. Wer lebt,
bewegt sich und bleibt nicht stehen. Man ist jedoch
dazu frei geworden, hier und jetzt zu wirken, denn
«Mitte der Welt ist das gerade Fällige» (Albin
Zollinger).

Abbt

Wer der Freiheit inne geworden ist, kann natürlich
auch über sie reflektieren. Er kann sich zum
Beispiel die Frage nach dem rechten Gebrauch der
Freiheit stellen. Wer nach der Richtigkeit freien
Handelns frägt, sucht nach einem Kriterium, an dem
die einzelnen Handlungen gemessen werden können.
Dieses Kriterium kann nicht vernunftunabhängig sein.
Das heisst, wir können in diesem Suchen die menschliche

Vernunft niemals ausklammern, würde das

doch, jedenfalls wenn es rechtens sein sollte, der
Legitimation bedürfen, und die könnte nur wieder
durch Vernunft erfolgen. Was nun die Vernunft
letztlich niemals nicht wollen kann, ist sie selbst.
Wenn sie nicht mehr gelten würde, dann würden
auch ihre Urteile nicht mehr gelten. Dann wäre aber
jede weitere Ueberlegung zu richtig und falsch sinnlos.

Dass Vernunft herrsche! ist demnach ein Zweck,
den menschliche Vernunft immer und notwendig
bejahen muss. Vernunft aber ist im Menschen wirksam,

in uns allen. Wenn Vernunft sich in allen
Urteilen mitbejahen muss, dann grundsätzlich auch
jedes Wesen, in dem sich (auch nur möglicherweise)

Vernunft zeigt. Deshalb gilt, was von Vernunft
gilt, auch vom Menschen. Der Mensch hat als ein
der Vernunft mächtiges Wesen einen Wert in sich
selbst. Der Mensch darf daher niemals nur als Mittel

zum beliebigen Gebrauch für diesen oder jenen
Willen, gebraucht werden. Ein Mensch darf und
kann niemals bloss nach seiner Nützlichkeit und
Brauchbarkeit beurteilt werden. Er hat so, wie
jeder andere Mensch, einen Lebenssinn in sich selber.

Schneeberger

Genau um diese Auffassung geht es mir. Diese Haltung

habe ich oft als «mutige Resignation» bezeichnet.

Ich meine damit — einerseits — die Bereitschaft,

den Mitmenschen, in unserer Situation den
Behinderten, den Schwierigen, Gebrechlichen, Pfle¬

gebedürftigen wahrzunehmen wie er ist und wie ihn
Resignierende als Realisten besonders genau sehen
und ich meine, dass sie — andererseits — jetzt ohne
aufzubegehren mutig das Nächste tun. Wenn wir an
die uns anvertrauten Menschen denken, so wissen
wir, dass wir oft sehr wenig verändern können, dass
unsere Hilfe und unsere Förderungsbemühungen
ohne sichtbaren Erfolg bleiben. Das zählt hier aber
nicht. Dass der Mitmensch, dieser nächste Behinderte,

nicht allein bleibe, das wird unsere Sorge sein.
Wir dürfen uns nichts vormachen: Je schwerer
behindert ein Kind ist, desto weniger wird es erkennbar

für uns, «antworten» können.

Im Wort Resignation möchte auch die Mahnung
enthalten sein, dass man die Welt nicht einfach
dorthin verbessern kann, wohin man sie verbessern
möchte, dass man den Behinderten nicht dorthin
fördern kann, wohin man seine (in unserer Sicht)
vorhandenen Möglichkeiten voll entwickeln könnte.

Nicht dem, was künftig sein könnte, sondern
dem, was ist, gehört unser Herz.

Jetzt muss man sich sicher fragen, ob dann ein
Mensch, welcher in der geschilderten Art die Haltung

der «mutigen Resignation» verwirklicht, ob er
nicht untauglich und hilflos wird in der konkreten
Welt, in den Umständen und Ereignissen seiner
nächsten Umgebung? Geht ihn alles das, was ich
als wohlverständliche Gründe für die Resignation
genannt habe ,vielleicht nichts mehr an?

Im Gegenteil. Er wird mit geschärfter Wachheit
registrieren, was vorgeht und Stellung beziehen, wenn
er gefragt wird, handeln, so wie er an seinem Ort
handeln kann. Die Zähigkeit, mit der er etwas von
ihm als richtig Erkanntes vertritt, wird nicht beengt
durch einen im geplanten Raster nicht eingetroffenen

Erfolg.

Abbt

Dass Menschen dennoch täglich als Mittel gebraucht
werden, ist uns nicht fremd. Menschen müssen für
die Ideen anderer leiden oder gar sterben. Das aber
ist nicht einfach ein Naturereignis. Es sind Menschen
dafür verantwortlich, mit Freiheit und Vernunft
ausgestattet! Wird sich Vernunft ewig zum Schweigen

bringen lassen? Mit Vernunft ist auch Hoffnung

verbunden, Hoffnung darauf, dass Menschen
schliesslich doch den Vernunft-Grundsatz verwirklichen:

jeden anderen Menschen als Menschen zu
behandeln. Zum mindesten kann (und soll) jeder
sein Handeln von dieser Hoffnung inspirieren lassen.
Tut er das, handelt wenigstens er menschlich richtig.
Solches ist freilich nicht erzwingbar. Es hat mit Freiheit

zu tun. Aber wir sind dazu von der Vernunft
gedrängt, so nämlich zu handeln, dass Hoffnung
immer wieder im Tun aufleuchtet und Früchte
trägt. Folgt Hoffnung aus vernünftigem Handeln und
muss sich Vernunft immer bejahen, dann lässt sich
•—• in Anlehnung an Kant —ein Imperativ für
verantwortliche Freiheit formulieren: Handle so, dass

die Hoffnung nie in Gefahr kommt, unterzugehen!

50



VSA-Arbeitsseminar für alleinstehende Frauen in der
Heimtätigkeit

Zwischen Selbstaufopferung und
Selbstfindung

9. bis 11. März 1981 im Diakonenhaus St. Stephanus, Nidelbad, Rüschlikon.

Leitung: Dr. Imelda Abbt

Dieses Arbeitsseminar richtet sich an alleinstehende Frauen. Es beschäftigt
sich mit der Sinnfrage und möchte durch Informationen, Wissensvermittlung

und gemeinsames Nachdenken zur Bewältigung der eigenen
Lebenssituation beitragen.

Referenten und

Vorträge
Persönliche Erfahrungsberichte:
Edith Egger, Mariann Gantenbein, Rosmarie Gantenbein, Elisabeth Herzig,
Margrit Scheidegger

Geschichtlich-anthropologische Aspekte zu Selbsaufopferung und
Selbstfindung

Imelda Abbt

Psychologische Aspekte zu Selbstaufopferung und Selbstfindung
Christine Perwanger, Psychiaterin

Thesen zur persönlichen Sinnerfüllung
Imelda Abbt

Gemeinsame Gruppenarbeiten und Diskussionen sollen das Gehörte
vertiefen und zur persönlichen Sinnfindung beitragen.

Kurskosten Fr. 200.— (inkl. Unterkunft und Verpflegung).
Fr. 150.— für Mitarbeiter von VSA-Heimen.

10% Ermässigung bei persönlicher VSA-Mitgliedschaft.

Anmeldeschluss 28. Februar 1981.

Anmeldung bis 28- 2-1981 an 0,33 Sekretariat VSA,

(Arbeitsseminar Nidelbad) Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich, senden.

Name, Vorname Datum

Unterschrift

Adresse

Arbeitsort
(Name des Heims)

VSA-Mitgliedschaft des Heims
Ja Nein O
Persönliche VSA-Mitgliedschaft
Ja Nein

51



3. These: «Die christliche Hoffnung hält nicht am Vordergründigen fest!»

Abbt

«Denn durch die Hoffnung werden wir gerettet. Die
Hoffnung auf das Sichtbare ist nicht Hoffnung.
Denn wie sollte das Hoffnung sein, was man sieht.
Wenn wir aber das hoffen, was wir nicht sehen,
warten wir in Geduld» (Paulus im Römerbrief 8,
24—25).

Die Bibel sagt dem Menschen, was christliches Hoffen

bedeutet. Um ihre Botschaft zu vernehmen, ist
es unabdingbare Voraussetzung, sich ihr glaubend zu
öffnen. Nur dem Glaubenden werden ihre Worte
zur Kraft und Hoffnung. Diese, so der Glaube,
kommen nicht aus dem Menschen allein. In ihnen
kündet sich etwas an, das den Menschen übersteigt,
das ihm immer schon vorausliegt und das ihn über
sich hinausführen möchte: Ewiges, Göttliches. Das
Unbestimmte der anthropologisch-existentialen Hoffnung

bekommt Konturen; freilich nicht objektive,
über die man, je nach Bedarf, verfügen könnte.

Christliche Hoffnung leuchtet nur im Glauben auf.
Dieser ist überzeugt, dass ewige Erfüllung mit
göttlicher Hilfe möglich ist. Sie ist uns in Jesus, dem
Christus, zugesagt. Wer an seinem Leben, an seinem
Sterben und an seinem Auferstehen teilnimmt, hat
auch teil an seiner ewigen Herrlichkeit.

Die christliche Hoffnung stellt sich damit nicht auf
sich; sie bedeutet ein Weggehen von sich, um sich
in Gottes Offenbarung neu zu gewinnen. Auf eigene
Sicherungen wird verzichtet. Der Glaube verlässt sich
auf Gottes Verheissung. Die Ankertaue, durch die
man sich in diesem Leben anbindet und sichert, werden

eingezogen. Der Anker wird in den unauslot-
baren Abgrund des Geheimnisses «Gott» geworfen.

Der Gläubige liefert sich Gott aus. Das ist im Grunde

der Kern der christlichen Hoffnung. Dieses Sich-
Ausliefern ist getragen von Hoffnung, denn Gott
hat, so der Gaube, zu allen Menschen Ja gesagt.
Diese Urhoffnung verändert das Leben. Menschen, die
in ihr im Alltag stehen, können wie Dynamit wirken.

Sie sprengen übliches Verhalten, das sich lust-
und lieblos mit Alltagsdingen herumschägt. Sie spornen

an, Verantwortung vor Gott und den Menschen
wahrzunehmen. In ihrer Hoffnung wissen sie, dass
der Einsatz nicht ins Leere stösst. Solches Hoffen
umgreift und durchformt alles irdische Hoffen. Es
ordnet, kritisiert und bündelt die Hoffnungen dieser

Welt; es führt sie auch über ihre Grenzen hinaus,

lässt an Vollendung glauben. Solche Hoffnung
kann daher auch das Scheitern von irdischen
Hoffnungen aushalten, auch wenn das natürlich schmerzt.
Sie greift selbst über den Tod hinaus, weiss sie
doch nicht nur um den Tod, sondern auch um eine
todüberwindende Auferstehung. Das macht es dem
Glaubenden möglich, die Alltäglichkeiten des
Lebens, die vielfältigen Resignationen und Prustrationen

usw. in der Perspektive seiner Hoffnung anzu¬

nehmen und als Aufgabe zu begreifen. Zugleich
macht er dadurch etwas vom Ewigen im Alltäglichen
sichtbar.

Schneeberger

Damit ist auf ganz andere Weise gesagt, was ich
mit «hier und jetzt» meine. Bisher habe ich nicht
davon gesprochen, was denn an die Stelle des Erlebnisses

der Sinnlosigkeit treten könne. Die Antwort
möchte ich in der Sprache einer chassidischen
Geschichte geben (ich zitiere nach Buber), durch welche

deutlich werden möchte, dass wir hier und jetzt
in unserem konkreten Dasein im «Dienst» stehen.

Bereitung

Ein Schüler bat Rabbi Schmelke von Nikolsburg,
ihn zu unterweisen, wie er seine Seele zum Dienst
Gottes bereiten solle. Der Rabbi hiess ihn zu einem
andern seiner Schüler, Rabbi Abraham Chajim, fahren,

der damals noch eine Herberge hielt. Der Jüngling

folgte der Weisung und wohnte da etliche
Wochen, ohne an dem Wirt, der sich vom Morgengebet

bis gegen Abend in der Schankwirtschaft zu
schaffen machte, irgendwelche Heiligkeit
wahrzunehmen. Endlich fragte er ihn, was er den Tag über
tue. «Mein vornehmstes Geschäft», sagte Rabbi
Abraham, «ist Gefässe recht zu säubern, dass auch
nicht der kleinste Speisenrest an einem hafte, und
auch alle Geräte zu putzen und trockenzuwischen,
dass sich keines der Rost bemächtige.»

Als der Schüler heimkehrte und, was er gesehen
und gehört hatte, Rabbi Schmelke berichtete, sagte
ihm dieser: «Nun weisst du, was du zu wissen
begehrtest.»

Abbt

Der Christ, der aus dieser Haltung heraus lebt, ist
freilich immer anfechtbar. Es kann ihm widersprochen

werden. Was er letztlich hofft, kann er ja
nicht vorzeigen, auch nicht durch Argumente
jeglicher Kritik entziehen. Und dennoch ist er sicher.
Seine Hoffnung ist nicht ein Hirngespinst, sondern
eine Erfahrung, sie ist ihm zugewachsen, ohne dass

er mit Bestimmtheit sagen könnte wie und warum
gerade ihm. Weil er Unendliches erhofft, geht er
nicht im Endlichen auf. Er hält das Greifbare nicht
so fest, dass er es möglichst gemessen muss, bis
der Tod kommt, und nimmt die Finsternis der Welt
nicht so ernst, dass er an das ewige Licht dahinter
nicht mehr glauben würde. Er sieht das ganze
Leben getragen von einem Geheimnis, das sich als

göttliche Liebe offenbart hat.

52


	Im Leben stehen wir alle hier und jetzt "im Dienst" : Schaffhauser Rathauslaube 1980 : Zwiegespräch zwischen Hoffnung und Resignation

