Zeitschrift: Fachblatt fur schweizerisches Heimwesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein flr Schweizerisches Heimwesen

Band: 51 (1980)

Heft: 2

Artikel: Dialog an der Grenze

Autor: Hagmann, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-809777

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-809777
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dialog an der Grenze

Von Thomas Hagmarnn, Uster*

Der jiidische Philosoph und Padagoge Martin Buber
hat in seinen «Reden iiber Erziehung» (1947)
folgenden Satz geschrieben:

«Das Menschengeschlecht fingt zu jeder Stunde
an. Dieses ist aber mehr als Zeugung und Geburt,
es ist die Gnade des Wieder-, des Immer-Wieder,
des Noch-Immer-Anfangen-Diirfens.»

Die Worte driicken in exemplarischer Weise aus, was
sich seit 75 Jahren in dieser Institution immer wieder
ereignet hat; die Gnade des Immer-Wieder-, des
Noch-Immer-Anfangen-Diirfens, aber auch die un-
endlichen Miihen des Sisyphos, dessen Schicksal es
ist, den Stein tdglich immer wieder aufs Neue den
Berg hinaufzurollen. Es ist das ferne Ziel und die
sachte Bewegung der Zuwendung, die uns hoffen
ldsst, dass das Was und das Wie unseres Tuns einen
Sinn ergibt. Lassen Sie mich deshalb heute ver-
suchen, aus meiner begrenzten und subjektiven Sicht
einige Dinge auszudriicken, die mich als Heil-
padagoge und Leiter der Stiftung Wagerenhof be-
schéftigen.

Als meine Frau kiirzlich mit dem Zug in die Ferien
fuhr, da setzte sich der Kondukteur zu ihr und
begann ein wenig zu plaudern. Woher sie komme,
wohin sie gehe usw. Als sie dann sagte, sie lebe in
einem Heim fiir Schwerstbehinderte, meinte der Kon-
dukteur, denen wiirde man doch besser eine Spirtze
geben. Es kam spontan, und die einmal ausgespro-
chenen Worte haben ihn sichtlich selbst erschreckt.
Er meine ja nur, erginzte er, er sei sich dessen auch
nicht so sicher, aber einen Haufen Geld wiirde das
Ganze ja schon kosten, und ob es iiberhaupt einen
Sinn habe?

Der Kondukteur, so scheint mir, steht mit seiner
Aussage nicht allein. Unsere Gesellschaft — und das
sind ja wir alle — tut sich noch immer schwer, den
schwichsten, den unrentabelsten und storendsten
ihrer Glieder eine volle Existenzberechtigung anzu-
bieten. Der Gesinnungswandel von der Vernichtung
nicht gesellschaftsfahigen Lebens in fritheren Jahr-
hunderten zur passiven Duldung, caritativen Betreu-
ung weniger Christen, Humanisten und Idealisten bis
zum verankerten Recht auf Pflege, Bildung und For-
derung vollzieht sich langsamer, als die vielen Mass-
nahmen der letzten 20 Jahre dies erscheinen lassen.
Kaum tritt irgendwo eine Stérung auf, eine wirt-
schaftliche Rezession, ein Versagen in der Betreu-
ung, so beginnt das diinngekniipfte Band der Soli-
daritdt zu wanken, und hervor treten Egoismen, die
sich am Anspruch der Niitzlichkeit orientieren.

# Vortrag, gehalten anlédsslich der Feier zum 75jahrigen Jubildum
der Stiftung Wagerenhof am 1. Dezember 1979 (Ziircherisches
Heim fiir Geistigbehinderte).

54

Auch die Invalidenversicherung in der Schweiz ba-
siert auf dem sogenannten Rentabilitatsmodell, das
heisst kurz ausgedriickt:

1. Wiedereingliederung kommt vor Rente;

2. Defekte beheben
machbar ist;

und korrigieren, wo dies

3. Sinnvermittlung da, wo Kommunikationsmoglich-
keiten vorhanden sind.

Dieser Ansatz hat sich fiir viele Behinderte in
unserem Lande als hilfreich und niitzlich erwiesen.
Fiir unsere geistig schwerst Behinderten erweist sich
dieses Modell als nur begrenzt brauchbar, weil sie

. zentral, in ihrem Personlichkeitskern beein-

trachtigt  sind und die Verstandigung aufs
Schwerste beeintrichtigt ist;

2. die Behinderung irreparabel und oft kaum
kompensierbar ist;

3.alle Forderungsmassnahmen nicht zu jedem

definierbaren Erfolg fiihren, auf den die Gesetzge-
bung mit der Wiedereingliederung hintendiert.

Unsere Behinderten bilden damit jene Ausnahmen,
welche die Regel nicht bestdtigen, sondern umwer-
fen. Wir machen hier an diesem Grenzort menschli-
chen Daseins und Verstehens die Erfahrung, dass es
den Menschen an sich, als einzuordnende Kon-
struktion und Grosse, nicht gibt. Es gibt nur den ein-
zelnen Menschen mit seinem Schicksal.
Heilpadagogik kann angesichts solchermassen er-
schwerter Umstdnde nicht Heilung bedeuten. Es ist
mit den Worten Emil Kobis vielmehr der Versuch, zu
verhindern, dass sich das Unheilbare zum Unheil
entwickelt. Paul Moor hat es als Hauptaufgabe der
Heilpddagogik bezeichnet, nach Mdoglichkeiten der
Erziehung zu suchen, wo etwas Unheilbares vorliegt.
Unsere Heilpdadagogik befindet sich tatsdchlich jen-
seits der Machbarkeit, dort, wo beispielsweise aus
der Sicht der Medizin nichts mehr zu machen ist. Es
leben hier auch jene Menschen, die Technik und
Wissenschaft in ihrem rasanten Fortschritt als
Unheilbarem hinter sich ldsst. Die vom Tode zu
einem erschwerten Leben Geretteten sind unter uns.
Es ist unsere Aufgabe, sie nicht zu bemitleiden, nicht
fasziniert auf die Behinderung zu starren, sie nicht
nur zu therapieren, sondern siec mit dem Schicksal
auszusohnen und Antwort zu geben in der
Beziehung.

Unsere heilpddagogische Arbeit richtet sich somit
nicht nur auf den behinderten Menschen, sondern
auf das gefdahrdete Erziehungsverhaltnis aus.



Sehr geehrte Damen und Herren,

mit Threm heutigen Dasein bekunden Sie Interesse.
«Inter-Esse» heisst in seiner urspriinglichen Bedeu-
tung «Dazwischen-Sein» (Sein und nicht Haben).
Erziehung bezeichnet ein Verhiltnis zwischen minde-
stens zwei Personen, das jeweilige Verhiltnis, in dem
sich die beiden befinden und eine vorweggenom-
mene Situation, die zu verwirklichen angestrebt wird.
Erziehung ist gerichtet auf Personen und Ziele. Eine
Erziehung aber, die nichts mehr vor sich hat und
vorhat mit dem Menschen, verliert die Perspektive
und ihren Gehalt. Wo der Mensch keine Zukunft
mehr hat, kann keine Erziehung mehr stattfinden.

Wozu sich also mit der Férderung Schwerstbehin-
derter befassen? Haben unsere Kinder hier noch eine
Zukunft? Wer unsere Mitmenschen, die schwer hirn-
geschidigt sind, Chromosomenstérungen aufweisen,
an Epilepsie, cerebralen Bewegungsstorungen und
seelischen Storungen leiden, von aussen betrachtet,
vermag eine solche Lebensperspektive oft kaum zu
erkennen. Die Fahigkeit zur Mitteilung ist erschwert,
Entwicklungen sind oft kaum zu erkennen, das
Abnorme, das in unsere heil sein wollende Welt
einbricht, erzeugt vielmehr vorerst Angst und Verun-
sicherung. Akzeptieren, dass -nicht alles mach- und
veranderbar ist, fdllt einer Gesellschaft, die das
Leiden und den Tod tabuisiert, delegiert und ver-
waltet, statt ihnen zu begegnen, besonders schwer.

Was wir brauchen, ist eine neue, eine umfassende
Wahrheit vom Menschen, eine neue FEthik und
Aesthetik, in denen das Unverstdandliche, das Unver-
dnderbare und scheinbar Absurde Platz hat. Wir,
Erzieher und Pfleger, haben die Aufgabe, die Interes-
sen der Behinderten zu vertreten und ihnen zumin-
dest eine paranormale Lebensgestaltung zu ermogli-
chen. Am konkreten Beispiel unserer Mitarbeiter
und Mitarbeiterinnen erfah¥en unsere behinderten
Kinder und Erwachsenen, was menschliche Existenz
ist und sein kann. Die unmittelbare Nihe, die Sinnes-
kontakte und die Anschaulichkeit sind, wie die
Ergebnisse der Hospitalismusforschung zeigen, eine
unabdingbare Voraussetzung menschlicher Ent-
wicklung und Personwerdung. Wie diese Beziehung
zu gestalten ist, dariiber lohnt es sich, nachzudenken.
Bevor wir dies tun, mochte ich darauf hinweisen,
dass in der Heilpddagogik der dialogische Bezug
gerne zu einseitig gerdt. Das Verhiltnis zwischen
Behindertem und Erzieher ist aber immer reziprok.
Die Bediirfnisse des Behinderten, seine Welt und
sein Wille wirken auf den Erzieher zuriick. Wir sind
nicht die grossen Menschenbildner, die im Garten
der Natur hegen und pflegen. Unsere Frage lautet
nicht: Was tue ich fiir unsere Behinderten, sondern
was tue ich mit ihnen? Es besteht eine menschliche
Gegenseitigkeit zwischen denen, die Hilfe brauchen
und denen, die sich berufen fiihlen, Hilfe zu geben.
Die Wahrheit beginnt zu zweien (Jaspers). Nicht die
Behinderung kann das Ziel unserer Bemiihungen
sein, sondern der behinderte Mensch und unsere
Beziehung zu ihm. Daher geniigt es nicht, unsere
Kinder und Erwachsenen zu besorgen und zu ver-
pflegen, sondern wir wollen versuchen, mehr mit
ihnen zu leben. Wer padagogisch interessiert ist,

56

steht dazwischen, ist in einer Situation, die keine
Wahl ldsst, weil die Verantwortung existentieller
Natur ist. Daraus kann eine Gefdhrdung in zweifa-
cher Hinsicht entstehen. Die erste liegt in der fast
absoluten Macht, die wir in der Erziehung #ussern
konnen. Die zweite liegt im Gefiihl von gleichzeitiger
Schuld und Ohnmacht. Viele Mitarbeiter erliegen
hier immer wieder erschopfungsdhnlichen Zustinden
und depressiven Verstimmungen. Es ist die ewige
Trauer dessen, der fiihlt, dass er nie geniigen wird,
dass er immer wieder neu anzufangen hat, dass
jahrelanges Bemiihen vom Scheitern bedroht ist. Es
ist die Trauer dessen, der spiirt, dass es hier auf
Erden nie Vollendung geben wird, weil wir zu wenig
zu begreifen vermogen. Wir kennen «die richtige
Methode» und «das entscheidende padagogische
Grundgesetz» nicht, das uns sicher zum Ziel fiihrt.
Im Wechsel von Macht und Ohnmacht sehnen wir
uns, wohl verstandlich, letztlich aber vergeblich,
nach Harmonie. Die Auflésung aller Gegensitze und
Spannungen ist ein uralter Menschheitstraum. Da er
sich in unserer Arbeit nicht erfiillt, spiiren wir mit
aller Stirke das Leid und das Leben zugleich.

Kant hat uns darauf aufmerksam gemacht, dass
menschlich sinnvolles Handeln bedeutet, weder sich
selbst noch die anderen als Mittel zum Zweck zu
missbrauchen. Menschsein rechtfertigt sich nicht im
Masse der Brauchbarkeit, es hat den Lebenssinn in
sich selbst.

Wie aber konnen wir angesichts der zentralen und
irreparablen Schadigungen den Weg zur personalen
Existenz jedes einzelnen finden? Meine Antwort
lautet: Versuchen wir, subjektiv zu sein. Wie ist dies
zu verstehen? Ich meine, dass die Gefahr der
Objektivierung bei schwerst Behinderten besonders
gross ist. Wir erliegen nur allzu gerne der Faszination
des Defektes, Institutionalisieren sein ganzes Leben,
verwalten den Menschen in der totalen Anstaltsor-
ganisation oder im therapeutischen Supermarkt mo-
dernster Heimbetriebe. Die Intensitit der Schadigung
ldsst uns die Personhaftigkeit des einzelnen gerne
vergessen. Wir kennen Beispiele aus Kliniken, wo als
Ergebnis einer falschen Entwicklung die Person
gleichsam vom Wurmfortsatz getrennt wird (statt
umgekehrt), die Gallenblase im Zimmer 11 ruht, die
Schizophrene noch nicht ihre Medikamente
bekommen hat, und die alten, abgebauten Idioten im
Altbau weiterhin warten. Es ist die Verdinglichkeit
des Menschen, vor der wir uns hiiten miissen. Der
Arzt hat es nicht nur mit dem Leiden des
Behinderten zu tun, sondern auch mit dem leidenden
Behinderten, der Therapeut nicht nur mit der
Verhaltungsstorung des Kindes, sondern mit dem
verhaltensgestorten Kind, der Erzieher nicht nur mit
den Fihigkeiten und Schwichen des Kindes, sondern
mit dem diese Fahigkeiten und Schwiichen
aufweisenden Kind.

Menschen, die nur gelernt haben strikte zwischen
Objekt und Subjekt, zwischen Handlung und
Behandlung zu unterscheiden, stehen angesichts
unserer Behinderten vor einem Etwas, das ihnen
zugleich ein Nichts ist. Die Verzweiflung ist gross,
denn welche Zukunft, welche Lebensperspektive



haben sie anzubieten? Nur ihr schlichtes Da-Sein
muss uns geniigen, die Tatsache, dass auch sie wer-
dende Personen sind. Lassen wir sie deshalb als
eigenstdndige Personen leben, mit uns zusammen,
unter Einbezug aller Oeffentlichkeit. Begegnen sie
uns und wir ihnen, ist der Mensch tatsdachlich da. Wir
miissen nicht immer etwas sein, um zZu sein.

Wenn wir nur leben, weil wir Tridger von Funktionen
sind und messbare Ziele erreichen miissen, dann wer-
den wir dem Sinn dessen, was sich hier in der Bezie-
hung ereignen kann, nie auf die Spur kommen. Wir
werden wieder lernen miissen, dass alles Lebendige
Gesetze aufweist, die wir zu respektieren haben, dass
der Anspruch des Menschen, Gott dhnlich zu sein,

vermessen ist, dass alles, was wir auch tun und wie
immer wir’s wenden, unseren Tod nicht aufhilt.
Leben lernen und sterben konnen ist dasselbe.
Solches zu verspiiren gelingt, wenn wir den er-
schwerten Dialog an der Grenze zur Erkenntnis des
Anderen, wie auch der eigenen Personlichkeit wagen.
Leben ist Begegnung im Alltag.

Das ist schlicht und doch so beschwerlich weiterhin
unser Auftrag und unser Ziel.

Literatur:

Martin Buber: Ich und Du, Die Erzdhlungen der chassidim.
Karl Jaspers: Einfiithrung in die Philosophie.

Emil E. Kobi: Heilpidagogik als Herausforderung,

Cail Rogers: Lernen in Freiheit.

Aktivierende Betreuung - eine Antwort auf Altersfragen

In einem Beitrag dieser Fachzeitschrift (VSA)
beschrieb Rahel Hauri im Dezember 1979 die Ent-
stehung und den heutigen Stand des Kurses fiir Akti-
vierungstherapie im Kanton Bern.

Nachdem wir auf einen in jeder Beziehung gut und
intensiv  verlaufenen Startabschnitt dieser Ausbil-
dung zuriickblicken konnen, geht es uns in diesem
Bericht darum, spezifischen Fragen nach Inhalt und
Form unseres Kurses nachzugehen. Dabei gehen wir
von der Voraussetzung aus, dass von Fachleuten,
Behorden und von der Offentlichen Meinung her
hinreichend begriindet scheint, warum gezielte Aus-
bildung im Bereich der Altersbetreuung notwendig
ist. Bei unseren Betrachtungen muss stets der Betreu-
ungsbediirftige im Mittelpunkt gesehen werden, auch
wenn wir uns primédr mit Kursteilnehmern beschéfti-
gen.

Die folgenden Ausfiihrungen sind geschrieben aus
der Sicht der Schulleitung unseres Kurses und erhe-
ben keinen Anspruch auf Vollstindigkeit und Un-
fehlbarkeit. Wir sind hingegen bemiiht, in offener,
transparenter Form Kontakte zu kniipfen und zu
pflegen und hoffen so, in dynamischer Weise mit
unserem Ausbildungskonzept den wirklichen Bediirf-
nissen moglichst nahe zu kommen.

Aktivierungstherapie
im Umfeld sensibilisierten Bewusstseins
und anspruchsvollen Forderungen in bezug
auf Altersbetreuung

Berufsskizze. Beim chronischkranken alten Menschen
sind besondere therapeutische Massnahmen notwen-
dig, um seinen letzten Lebensabschnitt aktiv zu ge-
stalten und um ihm sein Leiden zu erleichtern. Akti-

vierungstherapeuten versuchen, durch handwerkli-

ches Gestalten, musische und gesellige Aktivitdaten
und andere Bemiihungen verkiimmerte Fahigkeiten,
die durch die Hospitalisierung und Isolierung ver-
lorenzugehen drohen, zu erhalten. Insbesondere soll
die Kontaktfdhigkeit des Patienten gefordert und
sein Interesse fiir die Umwelt aktiviert werden.

Arbeitsorte sind Chronischkrankenheime, geriatri-
sche Abteilungen von Spitdlern, Sanatorien und
psychiatrische Kliniken. Der Mangel an Ergothera-
peuten in diesem Bereich hat zur Schaffung des Be-
rufs des Aktivierungstherapeuten gefiihrt.

Bei Interessenten fiir diesen Beruf muss das Schwer-
gewicht der Motivation im Wunsche liegen, mit
Chronischkranken zu arbeiten.

Aktivierungstherapie — ein Frauenberuf?

Vorldufig sieht die Statistik tatsdchlich so aus: Im
Kanton Bern werden im ersten Kurs 16 weibliche
und 1 ménnlicher Kursteilnehmer ausgebildet. In un-
seren Ausfiihrungen sind natiirlich immer weibliche
und mannliche Aktivierungstherapeuten gemeint.

Ausbildungsziele. Was beabsichtigen wir mit der in
Angriff genommenen Ausbildung, welche Eigen-
schaften und Voraussetzungen miissen die ausgebil-
deten Betreuer am Schluss des Kurses mitbringen,
um den gestellten Anforderungen gewachsen zusein?

Was macht die berufliche Eignung des Aktivierungs-
therapeuten aus, welches sind die Kriterien?

Schliesslich: welche Fahigkeiten und Verhaltens-
muster konnen in dieser Erwachsenenbildung am
ehesten neu erworben werden, welche sind bereits
vorhanden und miissten nun gefordert werden und

57



	Dialog an der Grenze

