
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Heimwesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 51 (1980)

Heft: 2

Artikel: Dialog an der Grenze

Autor: Hagmann, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-809777

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-809777
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dialog an der Grenze
Von Thomas Hagmann, Uster*

Der jüdische Philosoph und Pädagoge Martin Buber
hat in seinen «Reden über Erziehung» (1947)
folgenden Satz geschrieben:

«Das Menschengeschlecht fängt zu jeder Stunde
an. Dieses ist aber mehr als Zeugung und Geburt,
es ist die Gnade des Wieder-, des Immer-Wieder,
des Noch-Immer-Anfangen-Dürfens.»

Die Worte drücken in exemplarischer Weise aus, was
sich seit 75 Jahren in dieser Institution immer wieder
ereignet hat; die Gnade des Immer-Wieder-, des

Noch-Immer-Anfangen-Dürfens, aber auch die
unendlichen Mühen des Sisyphos, dessen Schicksal es

ist, den Stein täglich immer wieder aufs Neue den
Berg hinaufzurollen. Es ist das ferne Ziel und die
sachte Bewegung der Zuwendung, die uns hoffen
lässt, dass das Was und das Wie unseres Tuns einen
Sinn ergibt. Lassen Sie mich deshalb heute
versuchen, aus meiner begrenzten und subjektiven Sicht
einige Dinge auszudrücken, die mich als
Heilpädagoge und Leiter der Stiftung Wagerenhof
beschäftigen.

Als meine Frau kürzlich mit dem Zug in die Ferien
fuhr, da setzte sich der Kondukteur zu ihr und
begann ein wenig zu plaudern. Woher sie komme,
wohin sie gehe usw. Als sie dann sagte, sie lebe in
einem Heim für Schwerstbehinderte, meinte der
Kondukteur, denen würde man doch besser eine Spirtze
geben. Es kam spontan, und die einmal ausgesprochenen

Worte haben ihn sichtlich selbst erschreckt.
Er meine ja nur, ergänzte er, er sei sich dessen auch
nicht so sicher, aber einen Haufen Geld würde das
Ganze ja schon kosten, und ob es überhaupt einen
Sinn habe?

Der Kondukteur, so scheint mir, steht mit seiner
Aussage nicht allein. Unsere Gesellschaft — und das
sind ja wir alle — tut sich noch immer schwer, den
schwächsten, den unrentabelsten und störendsten
ihrer Glieder eine volle Existenzberechtigung
anzubieten. Der Gesinnungswandel von der Vernichtung
nicht gesellschaftsfähigen Lebens in früheren
Jahrhunderten zur passiven Duldung, caritativen Betreuung

weniger Christen, Humanisten und Idealisten bis
zum verankerten Recht auf Pflege, Bildung und
Förderung vollzieht sich langsamer, als die vielen
Massnahmen der letzten 20 Jahre dies erscheinen lassen.
Kaum tritt irgendwo eine Störung auf, eine
wirtschaftliche Rezession, ein Versagen in der Betreuung,

so beginnt das dünngeknüpfte Band der
Solidarität zu wanken, und hervor treten Egoismen, die
sich am Anspruch der Nützlichkeit orientieren.

* Vortrag, gehalten anlässlich der Feier zum 75jährigen Jubiläum
der Stiftung Wagerenhof am 1. Dezember 1979 (Zürcherisches
Heim für Geistigbehinderte).

Auch die Invalidenversicherung in der Schweiz
basiert auf dem sogenannten Rentabilitätsmodell, das
heisst kurz ausgedrückt:

1. Wiedereingliederung kommt vor Rente;

2. Defekte beheben und korrigieren, wo dies
machbar ist;

3. Sinnvermittlung da, wo Kommunikationsmöglichkeiten
vorhanden sind.

Dieser Ansatz hat sich für viele Behinderte in
unserem Lande als hilfreich und nützlich erwiesen.
Für unsere geistig schwerst Behinderten erweist sich
dieses Modell als nur begrenzt brauchbar, weil sie

1. zentral, in ihrem Persönlichkeitskern
beeinträchtigt sind und die Verständigung aufs
Schwerste beeinträchtigt ist;

2. die Behinderung irreparabel und oft kaum
kompensierbar ist;

3. alle Förderungsmassnahmen nicht zu jedem
definierbaren Erfolg führen, auf den die Gesetzgebung

mit der Wiedereingliederung hintendiert.

Unsere Behinderten bilden damit jene Ausnahmen,
welche die Regel nicht bestätigen, sondern umwerfen.

Wir machen hier an diesem Grenzort menschlichen

Daseins und Verstehens die Erfahrung, dass es
den Menschen an sich, als einzuordnende
Konstruktion und Grösse, nicht gibt. Es gibt nur den
einzelnen Menschen mit seinem Schicksal.
Heilpädagogik kann angesichts solchermassen
erschwerter Umstände nicht Heilung bedeuten. Es ist
mit den Worten Emil Kobis vielmehr der Versuch, zu
verhindern, dass sich das Unheilbare zum Unheil
entwickelt. Paul Moor hat es als Hauptaufgabe der
Heilpädagogik bezeichnet, nach Möglichkeiten der
Erziehung zu suchen, wo etwas Unheilbares vorliegt.
Unsere Heilpädagogik befindet sich tatsächlich
jenseits der Machbarkeit, dort, wo beispielsweise aus
der Sicht der Medizin nichts mehr zu machen ist. Es
leben hier auch jene Menschen, die Technik und
Wissenschaft in ihrem rasanten Fortschritt als
Unheilbarem hinter sich lässt. Die vom Tode zu
einem erschwerten Leben Geretteten sind unter uns.
Es ist unsere Aufgabe, sie nicht zu bemitleiden, nicht
fasziniert auf die Behinderung zu starren, sie nicht
nur zu therapieren, sondern sie mit dem Schicksal
auszusöhnen und Antwort zu geben in der
Beziehung.

Unsere heilpädagogische Arbeit richtet sich somit
nicht nur auf den behinderten Menschen, sondern
auf das gefährdete Erziehungsverhältnis aus.

54



Sehr geehrte Damen und Herren,

mit Ihrem heutigen Dasein bekunden Sie Interesse.
«Inter-Esse» heisst in seiner ursprünglichen Bedeutung

«Dazwischen-Sein» (Sein und nicht Haben).
Erziehung bezeichnet ein Verhältnis zwischen mindestens

zwei Personen, das jeweilige Verhältnis, in dem
sich die beiden befinden und eine vorweggenommene

Situation, die zu verwirklichen angestrebt wird.
Erziehung ist gerichtet auf Personen und Ziele. Eine
Erziehung aber, die nichts mehr vor sich hat und
vorhat mit dem Menschen, verliert die Perspektive
und ihren Gehalt. Wo der Mensch keine Zukunft
mehr hat, kann keine Erziehung mehr stattfinden.

Wozu sich also mit der Förderung Schwerstbehinderter

befassen? Haben unsere Kinder hier noch eine
Zukunft? Wer unsere Mitmenschen, die schwer
hirngeschädigt sind, Chromosomenstörungen aufweisen,
an Epilepsie, cerebralen Bewegungsstörungen und
seelischen Störungen leiden, von aussen betrachtet,
vermag eine solche Lebensperspektive oft kaum zu
erkennen. Die Fähigkeit zur Mitteilung ist erschwert,
Entwicklungen sind oft kaum zu erkennen, das

Abnorme, das in unsere heil sein wollende Welt
einbricht, erzeugt vielmehr vorerst Angst und
Verunsicherung. Akzeptieren, dass nicht alles mach- und
veränderbar ist, fällt einer Gesellschaft, die das
Leiden und den Tod tabuisiert, delegiert und
verwaltet, statt ihnen zu begegnen, besonders schwer.

Was wir brauchen, ist eine neue, eine umfassende
Wahrheit vom Menschen, eine neue Ethik und
Aesthetik, in denen das Unverständliche, das
Unveränderbare und scheinbar Absurde Platz hat. Wir,
Erzieher und Pfleger, haben die Aufgabe, die Interessen

der Behinderten zu vertreten und ihnen zumindest

eine paranormale Lebensgestaltung zu ermöglichen.

Am konkreten Beispiel unserer Mitarbeiter
und Mitarbeiterinnen erfahren unsere behinderten
Kinder und Erwachsenen, was menschliche Existenz
ist und sein kann. Die unmittelbare Nähe, die
Sinneskontakte und die Anschaulichkeit sind, wie die
Ergebnisse der Hospitalismusforschung zeigen, eine
unabdingbare Voraussetzung menschlicher
Entwicklung und Personwerdung. Wie diese Beziehung
zu gestalten ist, darüber lohnt es sich, nachzudenken.
Bevor wir dies tun, möchte ich darauf hinweisen,
dass in der Heilpädagogik der dialogische Bezug
gerne zu einseitig gerät. Das Verhältnis zwischen
Behindertem und Erzieher ist aber immer reziprok.
Die Bedürfnisse des Behinderten, seine Welt und
sein Wille wirken auf den Erzieher zurück. Wir sind
nicht die grossen Menschenbildner, die im Garten
der Natur hegen und pflegen. Unsere Frage lautet
nicht: Was tue ich für unsere Behinderten, sondern
was tue ich mit ihnen? Es besteht eine menschliche
Gegenseitigkeit zwischen denen, die Hilfe brauchen
und denen, die sich berufen fühlen, Hilfe zu geben.
Die Wahrheit beginnt zu zweien (Jaspers). Nicht die
Behinderung kann das Ziel unserer Bemühungen
sein, sondern der behinderte Mensch und unsere
Beziehung zu ihm. Daher genügt es nicht, unsere
Kinder und Erwachsenen zu besorgen und zu
verpflegen, sondern wir wollen versuchen, mehr mit
ihnen zu leben. Wer pädagogisch interessiert ist,

steht dazwischen, ist in einer Situation, die keine
Wahl lässt, weil die Verantwortung existentieller
Natur ist. Daraus kann eine Gefährdung in zweifacher

Elinsicht entstehen. Die erste liegt in der fast
absoluten Macht, die wir in der Erziehung äussern
können. Die zweite liegt im Gefühl von gleichzeitiger
Schuld und Ohnmacht. Viele Mitarbeiter erliegen
hier immer wieder erschöpfungsähnlichen Zuständen
und depressiven Verstimmungen. Es ist die ewige
Trauer dessen, der fühlt, dass er nie genügen wird,
dass er immer wieder neu anzufangen hat, dass
jahrelanges Bemühen vom Scheitern bedroht ist. Es
ist die Trauer dessen, der spürt, dass es hier auf
Erden nie Vollendung geben wird, weil wir zu wenig
zu begreifen vermögen. Wir kennen «die richtige
Methode» und «das entscheidende pädagogische
Grundgesetz» nicht, das uns sicher zum Ziel führt.
Im Wechsel von Macht und Ohnmacht sehnen wir
uns, wohl verständlich, letztlich aber vergeblich,
nach Harmonie. Die Auflösung aller Gegensätze und
Spannungen ist ein uralter Menschheitstraum. Da er
sich in unserer Arbeit nicht erfüllt, spüren wir mit
aller Stärke das Leid und das Leben zugleich.

Kant hat uns darauf aufmerksam gemacht, dass
menschlich sinnvolles Handeln bedeutet, weder sich
selbst noch die anderen als Mittel zum Zweck zu
missbrauchen. Menschsein rechtfertigt sich nicht im
Masse der Brauchbarkeit, es hat den Lebenssinn in
sich selbst.

Wie aber können wir angesichts der zentralen und
irreparablen Schädigungen den Weg zur personalen
Existenz jedes einzelnen finden? Meine Antwort
lautet: Versuchen wir, subjektiv zu sein. Wie ist dies
zu verstehen? Ich meine, dass die Gefahr der
Objektivierung bei schwerst Behinderten besonders
gross ist. Wir erliegen nur allzu gerne der Faszination
des Defektes, Institutionalisieren sein ganzes Leben,
verwalten den Menschen in der totalen Anstaltsorganisation

oder im therapeutischen Supermarkt
modernster Heimbetriebe. Die Intensität der Schädigung
lässt uns die Personhaftigkeit des einzelnen gerne
vergessen. Wir kennen Beispiele aus Kliniken, wo als
Ergebnis einer falschen Entwicklung die Person
gleichsam vom Wurmfortsatz getrennt wird (statt
umgekehrt), die Gallenblase im Zimmer 11 ruht, die
Schizophrene noch nicht ihre Medikamente
bekommen hat, und die alten, abgebauten Idioten im
Altbau weiterhin warten. Es ist die Verdinglichkeit
des Menschen, vor der wir uns hüten müssen. Der
Arzt hat es nicht nur mit dem Leiden des
Behinderten zu tun, sondern auch mit dem leidenden
Behinderten, der Therapeut nicht nur mit der
Verhaltungsstörung des Kindes, sondern mit dem
verhaltensgestörten Kind, der Erzieher nicht nur mit
den Fähigkeiten und Schwächen des Kindes, sondern
mit dem diese Fähigkeiten und Schwächen
aufweisenden Kind.

Menschen, die nur gelernt haben strikte zwischen
Objekt und Subjekt, zwischen Handlung und
Behandlung zu unterscheiden, stehen angesichts
unserer Behinderten vor einem Etwas, das ihnen
zugleich ein Nichts ist. Die Verzweiflung ist gross,
denn welche Zukunft, welche Lebensperspektive

56



haben sie anzubieten? Nur ihr schlichtes Da-Sein
muss uns genügen, die Tatsache, dass auch sie
werdende Personen sind. Lassen wir sie deshalb als

eigenständige Personen leben, mit uns zusammen,
unter Einbezug aller Oeffentlichkeit. Begegnen sie

uns und wir ihnen, ist der Mensch tatsächlich da. Wir
müssen nicht immer etwas sein, um zu sein.

Wenn wir nur leben, weil wir Träger von Funktionen
sind und messbare Ziele erreichen müssen, dann werden

wir dem Sinn dessen, was sich hier in der Beziehung

ereignen kann, nie auf die Spur kommen. Wir
werden wieder lernen müssen, dass alles Lebendige
Gesetze aufweist, die wir zu respektieren haben, dass
der Anspruch des Menschen, Gott ähnlich zu sein,

vermessen ist, dass alles, was wir auch tun und wie
immer wir's wenden, unseren Tod nicht aufhält.
Leben lernen und sterben können ist dasselbe.
Solches zu verspüren gelingt, wenn wir den
erschwerten Dialog an der Grenze zur Erkenntnis des

Anderen, wie auch der eigenen Persönlichkeit wagen.
Leben ist Begegnung im Alltag.

Das ist schlicht und doch so beschwerlich weiterhin
unser Auftrag und unser Ziel.

Literatur:
Martin Buber: Ich und Du. Die Erzählungen der chassidim.
Karl Jaspers: Einführung in die Philosophie.
Emil E. Kobi: Heilpädagogik als Herausforderung.
Cail Rogers: Lernen in Freiheit.

Aktivierende Betreuung - eine Antwort auf Altersfragen

In einem Beitrag dieser Fachzeitschrift (VSA)
beschrieb Rahel Hauri im Dezember 1979 die
Entstehung und den heutigen Stand des Kurses für
Aktivierungstherapie im Kanton Bern.

Nachdem wir auf einen in jeder Beziehung gut und
intensiv verlaufenen Startabschnitt dieser Ausbildung

zurückblicken können, geht es uns in diesem
Bericht darum, spezifischen Fragen nach Inhalt und
Form unseres Kurses nachzugehen. Dabei gehen wir
von der Voraussetzung aus, dass von Fachleuten,
Behörden und von der öffentlichen Meinung her
hinreichend begründet scheint, warum gezielte
Ausbildung im Bereich der Altersbetreuung notwendig
ist. Bei unseren Betrachtungen muss stets der
Betreuungsbedürftige im Mittelpunkt gesehen werden, auch
wenn wir uns primär mit Kursteilnehmern beschäftigen.

Die folgenden Ausführungen sind geschrieben aus
der Sicht der Schulleitung unseres Kurses und erheben

keinen Anspruch auf Vollständigkeit und
Unfehlbarkeit. Wir sind hingegen bemüht, in offener,
transparenter Form Kontakte zu knüpfen und zu
pflegen und hoffen so, in dynamischer Weise mit
unserem Ausbildungskonzept den wirklichen Bedürfnissen

möglichst nahe zu kommen.

Aktivierungstherapie
im Umfeld sensibilisierten Bewusstseins

und anspruchsvollen Forderungen in bezug
auf Altersbetreuung

Berufsskizze. Beim chronischkranken alten Menschen
sind besondere therapeutische Massnahmen notwendig,

um seinen letzten Lebensabschnitt aktiv zu
gestalten und um ihm sein Leiden zu erleichtern.
Aktivierungstherapeuten versuchen, durch handwerkli¬

ches Gestalten, musische und gesellige Aktivitäten
und andere Bemühungen verkümmerte Fähigkeiten,
die durch die Hospitalisierung und Isolierung
verlorenzugehen drohen, zu erhalten. Insbesondere soll
die Kontaktfähigkeit des Patienten gefördert und
sein Interesse für die Umwelt aktiviert werden.

Arbeitsorte sind Chronischkrankenheime, geriatri-
sche Abteilungen von Spitälern, Sanatorien und
psychiatrische Kliniken. Der Mangel an Ergothera-
peuten in diesem Bereich hat zur Schaffung des
Berufs des Aktivierungstherapeuten geführt.

Bei Interessenten für diesen Beruf muss das Schwergewicht

der Motivation im Wunsche liegen, mit
Chronischkranken zu arbeiten.

Aktivierungstherapie — ein Frauenberuf?

Vorläufig sieht die Statistik tatsächlich so aus: Im
Kanton Bern werden im ersten Kurs 16 weibliche
und 1 männlicher Kursteilnehmer ausgebildet. In
unseren Ausführungen sind natürlich immer weibliche
und männliche Aktivierungstherapeuten gemeint.

Ausbildungsziele. Was beabsichtigen wir mit der in
Angriff genommenen Ausbildung, welche
Eigenschaften und Voraussetzungen müssen die ausgebildeten

Betreuer am Schluss des Kurses mitbringen,
um den gestellten Anforderungen gewachsen zu sein?

Was macht die berufliche Eignung des Aktivierungstherapeuten

aus, welches sind die Kriterien?

Schliesslich: welche Fähigkeiten und Verhaltensmuster

können in dieser Erwachsenenbildung am
ehesten neu erworben werden, welche sind bereits
vorhanden und müssten nun gefördert werden und

57


	Dialog an der Grenze

