
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Heimwesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 51 (1980)

Heft: 12

Artikel: Gesichter und Geschichten der Schwermut

Autor: Ziegler, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-809848

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-809848
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pater Dr. Albert Ziegler, Zürich:

Gesichter und Geschichten der Schwermut

Im Rahmen einer vom Zürcher Kantonalkomitee der Stiftung für das Alter durchgeführten, dem
Thema «Seelsorgerliche Hilfen für den Umgang mit depressiven älteren Menschen» gewidmeten
Tagung, an welcher Ärzte und Theologen zum Wort kamen, sprach Pater Dr. Albert Ziegler (Zürich)
zur Frage «Ist der depressive Mensch ein hoffnungsloser Fall?». Mit Recht nannte Alfred Steffen,
Direktor von Pro Senectute Zürich, die Schwermut eines der häufigsten seelischen Leiden unserer
Zeit, das immer mehr Menschen befalle, obwohl die moderne Gesellschaft doch Lebensbedingungen

geschaffen habe, die menschliches Glück als machbar und für alle erreichbar erscheinen Hessen.
Auch im Altersheim ist die Schwermut ein häufiger und gefiirchteter Gast. P. Dr. A. Ziegler hielt
am 2. Oktober seinen Vortrag in Mundart und in freier Rede. Was hier folgt, ist die vom Referenten
geprüfte Transkription einer Tonbandaufzeichnung. Der Text wird ohne Zweifel das Interesse der
Fachblatt-Leser finden.

Wir sprechen hier und jetzt über die Depressionen
vor allem beim alten Menschen. Diese Depression im
Alter hat viele Beteiligte, eigentlich sind wir alle
beteiligt. Romano Guardini schrieb ein sehr schönes
Büchlein über die Schwermut, dessen erster Satz lautet:

«Die Schwermut ist etwas zu Schmerzliches, und
sie reicht zu tief in die Wurzeln unseres menschlichen
Daseins hinab, als dass wir sie dem Psychiater
überlassen dürfen.» Das ist ganz gewiss nicht gegen die
Psychiater gesagt; wir alle wissen gut genug, wie sehr
wir sie brauchen. Aber wir dürfen die Schwermut
nicht einfach an die Psychiater abschieben, denn sonst
kämen sich die Psychiater — und dies mit Recht —
als von uns im Stich gelassen vor. Wir haben heute
für alles Spezialisten, und wenn wir auch noch die
Sorge um die depressiven, schwermütigen Menschen
einfach den Spezialisten überlassen würden, dann
wären diese noch mehr überfordert, als sie es ohnehin

schon sind.

Beten nur bedingt Ersatz für das Medikament

Es ist also nicht nur ein psychiatrisches, es ist auch
ein mitmenschliches Problem, an dem wir alle beteiligt

sind. Und es ist recht, dass wir uns als Christen
fragen, wie weit sind wir als Christen beteiligt? Ich
würde sagen, wir sind es in zweierlei Hinsicht. Erster
Aspekt: Man betet zwar, aber man betet oft zu früh.
Das Weihwasser ist kein Ersatz für den Kunstdünger,
und das Beten ist nur bedingt ein Ersatz für ein
Medikament. Es besteht bei guten Christen immer wieder
die Gefahr, dass man meint, man könne mit einem
Gebet einfach den Arzt ersetzen. Der christliche
Glaube ist nach meiner Ueberzeugung nicht ein
Bereich «neben» der Psychiatrie, neben dem Arzt, neben
den Medikamenten, sondern es kann auoh eine Gnade
sein, einen Psychiater und ein Medikament zu finden,
die meiner Krankheit helfen. Beten und Aerzte sind
kein Gegensatz. Es kann eine Gebetserhörung sein,
einen Arzt, eine Schwester, ein Heimbett zu finden.
Beten wir also immer, aber fangen wir als Christen

nicht zu früh damit an, zu meinen, man müsse
einfach richtig glauben und dann vergehe eine solche
Schwermut sozusagen von selbst.

Zweiter Aspekt: Nachbarschaft zum Ewigen

Aber es gibt auch den zweiten Aspekt. Gefragt werden

muss auch: Wie sind wir als Christen beteiligt,
dass wir bei einer der schwersten Krankheiten, die es
für Menschen gibt, einem depressiven Menschen helfen

können? Bei der Depression sind, wie gesagt, viele
Menschen beteiligt. Und die Depression hat auch viele
Gesichter. Eines ihrer Gesichter zeigt sie der Psychiatrie.

Guardini, der selber schwermütig war, hat diese
Schwermut gesehen als Philosoph. Und er hat für sie
eine sehr schöne Beschreibung gefunden, wenn er
sagt: «Schwermut ist eine Beunruhigung des
Menschen, die aus der Nachbarschaft mit dem Ewigen
kommt.» Es ist beunruhigend, in der Nachbarschaft
zum Ewigen zu sein. Und es gibt auch ein theologisches

Gesicht der Depression und der Schwermut
— ich erwähne in diesem Zusammenhang nur den
Namen Kierkegaard. Kierkegaard war in ganz besonderer

Art ein schwermütiger Mensch. Er hat gesagt:
Ein Mensch ist immer gespannt zwischen zwei Pole.
Der eine Pol ist das Endliche und der andere Pol ist
das Unendliche. Und diese Spannung, diese Nachbarschaft

zum Ewigen, die muss der Mensch aushalten.
Er hat mit dem Ewigen zu tun, aber er ist nicht selber
schon der Ewige und in der Ewigkeit, er ist nur Nachbar,

lebt in der Nachbarschaft. Und deshalb besteht
die Gefahr, dass er diese Spannung nicht aushält und
dass er zum Beispiel das Ewige verneint und sich nur
noch mit dem Endlichen abgibt. Es gibt Analytiker,
die dieser Fehlhaltung die Schizophrenie zuordnen,
weil sie sagen, dass der Mensch, der nichts Ewiges
hat, dauernd Verschiedenes tun muss und innerlich
zerfällt. Umgekehrt ist der Mensch in Gefahr, dass
er das Endliche nicht anerkennen kann; alles muss
ewig, alles muss unendlich, alles muss vollkommen,
gleichsam hundertprozentig sein. Unter dieser Vor-

479



aussetzung muss man aber zwangsläufig schwermütig
werden und kann man nie zufrieden sein.

Es gibt einen schönen Vergleich: Nehmen Sie einen
Automaten, einen Schokolade- oder Zigarettenautomaten

als Beispiel. Du musst einen Franken
hineinwerfen, aber du hast nur 99 Rappen. Und ob du nur
einen Rappen oder ob du 99 Rappen hast, nützt dir
gar nichts, die Schokolade oder die Zigaretten kommen

nicht heraus. Nach Kierkegaard ist der schwermütige

Mensch ein Mensch, der dauernd 99 Rappen,
aber eben nur 99 Rappen hat, weshalb er unter dem
Eindruck steht, er bekomme die Schokolade nie, es
fehle ihm zwar nur 1 Rappen, aber gerade der
entscheidende. Oder wie jene Mutter, die ihrem Sohne
zwei Hemden geschenkt hat. Er zieht, wie es sich für
einen Sohn gehört, pflichtschuldigst eines dieser Hemden

an. Die Mutter schaut ihn schwermütig und traurig

an und sagt: «... und das andere? Hat es Dir nicht
gefallen?» Gemeint ist damit: Der depressive Mensch
überfordert sich dauernd, weil er das Unendliche
nicht erreicht, weil er nicht annehmen kann, dass er
ein endlicher Mensch ist, lediglich Nachbar der Ewigkeit.

So ungefähr, sehr vereinfacht, sieht Kierkegaard die
Schwermut. Ich weiss nicht, ob die Bilder und
Vergleiche ganz stimmen, aber ich glaube, es gibt viele
Plausibilitäten dafür. In der Tat — das entdecken
wir auch an uns und an unseren Mitmenschen — gibt
es solche Leute, die — wie diese Mutter — sagen:
das andere hat dir nicht gefallen; die zuviel wollen
und am Ende gar nichts haben. Und dann ist natürlich

auch die Schuld, das Versagen unendlich; denn
wenn alles unendlich ist, dann sind auch die Schuld
und das Versagen und das Gefühl des Versagens
unendlich.

«Ich kann mich selber nicht verstehen»

So hat die Depression viele Beteiligte, sie hat viele
Gesichter und sie hat auch unendlich viele Geschichten.

Ich erinnere mich: Eine Studentin macht das
Praktikum in einer Apotheke; sie ruft mich abends
an und sagt: «Sie, ich habe Angst, es hat ein älterer
Herr Schlafmittel verlangt, und der Chef ist schon
nach Hause gegangen. Darf ich diesen Herrn zu Ihnen
schicken?» Ich habe mich gefragt, was ich mit
diesem Mann machen soll. Item, er ist erschienen, er hat
erzählt: ein armes, ein armseliges Leben, zirka drei-
oder vierundsechzig, so langsam im Ruhestand, er
hat keinen Hund, keine Frau, nur eine 90jährige
Tante, sonst nichts. Ich habe versucht, etwas aus
seinem Leben herauszuhören, ich habe nichts gefunden.
Und er sagt: «Wissen Sie, wenn ich jetzt Schluss
mache, schade ich doch niemandem.» Ich habe ihm
gesagt: «Versprechen Sie mir, zu warten •— es ist jetzt
Abend, Freitagabend, ich rufe morgen in einer Klinik
an und suche für Sie einen Arzt!» Er hat es versprochen

und ist gegangen. Nach ein paar Tagen
bekomme ich den Bericht der psychiatrischen Poliklinik,

dies sei nun eine dieser Altersdepressionen, die
man heute gut mit Medikamenten und einer
Stütztherapie behandeln kann. Und dieser gleiche Mann
ist nach acht Wochen wieder bei mir gewesen; an

der äusseren Situation hat sich gar nichts geändert,
aber er war zufrieden und er hat mir gedankt und
gesagt: «Ich kann mich selber nicht verstehen.»

Wenn ich damals ehrlich hätte sein müssen, an jenem
ersten Abend, wenn ich nur meinem Verstand
gehorcht hätte, hätte ich sagen müssen: «Sie haben
recht, wenn Sie jetzt Schluss machen, ich begreife
Sie. Es wird nur noch langweilig in Ihrem Leben.»
Und siehe da, ich habe mich eines Besseren belehren
lassen dürfen; die Aerzte haben ihm da verhältnismässig

einfach, kurzfristig und wirksam helfen können.

Er hat wieder Freude an seinem Leben!

Zweite Geschichte: Da war Gertrud, ich habe sie
begraben. Acht Tage bevor sie sich das Leben genommen

hat, sagte sie noch zu den Kindern — sie war
mit den Kindern der Familie in den Ferien —: «Wisst
Ihr, es ist einfach, als ob zwischen meiner Liebe und
Euch eine dicke Trennscheibe, eine Trennwand sei.
Ich weiss auch umgekehrt, dass Ihr mich gern habt,
aber es ist eine Scheibe dazwischen, und wir kommen
in unserer Liebe nicht zueinander durch diese
Trennwand.» Die Trennwand ist für sie so stark geworden,
dass sie selbst am Schluss die Wand des Todes
aufgerichtet hat.

Das Beispiel vom Bleistift im Wasser

Mir hat einmal ein Psychiater ein sehr schönes
Beispiel erzählt. Er sagte: Für einen depressiven
Menschen verhält es sich wie mit einem Bleistift in einem
Glas Wasser. Wir wissen, dieser Bleistift — wir wissen

das mit unserem Verstand — ist nicht gebrochen,
er ist gerade. Aber im Wasser scheint er gebrochen.
Und ein depressiver Mensch sieht diesen Bleistift so,
und er sieht ihn nur gebrochen, und es hat gar keinen
Sinn, ihm zu sagen: «Er ist nicht gebrochen, Du siehst
das falsch!» Was er mit seinen Augen, genauer mit
seinem Gefühl sieht, ist Gebrochenheit, und ihm das
ausreden, hat gar keinen Sinn. Er ist zutiefst davon
überzeugt. Auf der anderen Seite weiss er vielleicht
mit dem letzten Funken von Verstand, vielleicht weil
er schon einmal eine solche Phase mitgemacht hat,
dass das noch nicht die ganze Wahrheit ist. Aber was
er jetzt eben erlebt, ist der Blick ins Glas hinein und
auf den gebrochenen Stift. Er kann es gar nicht anders
sehen, solange er in der depressiven Phase steckt.

Und die dritte Geschichte, die ich erlebt habe: Ein
Mann, ein berühmter Geschäftsmann, zwei-, dreimal
in der Klinik mit seiner Depression, eigentlich glücklich

verheiratet, das Geschäft geht gut. An einem
Föhntag nahm er sich das Leben, obwohl er acht Tage
vorher noch mit seinen Freunden telephoniert hat
wegen des neuesten Medikaments, das man in seinem
Fall brauchen könnte.

Jetzt die Frage: Sind das sogenannt hoffnungslose
Fälle gewesen? Einem habe ich leicht helfen können,
dem alten Mann. Den beiden andern konnte man
nicht helfen. Frage: Ist der depressive Mensch im
allgemeinen oder fast immer ein sogenannt hoffnungsloser

Fall? Ich möchte dazu drei Feststellungen
machen. Erstens: Der depressive Mensch ist hoffnungs-

480



los, und zwar hoffnungslos, weil er selber im Augenblick

keine Hoffnung hat, und zweitens weil andere
in ihm keine Hoffnung wecken können. Insofern ist
er jetzt hoffnungslos. Und man kann ihm keine Hoffnung

geben, eben weil er jetzt mit der festen Ueber-
zeugung den Bleistift seines Lebens gebrochen sieht.
Sein Leben erscheint ihm gebrochen, er sieht es so,
und er müsste lügen, wenn er anderes sagen wollte.
Aber Sie sehen nun an diesem Beispiel: Ich kann von
etwas felsenfest überzeugt sein, wenn ich es nicht
wüsste, zum Beispiel aus der Physik, würde ich sagen:
todsicher ist der Bleistift, ist der Stab im Wasser
gebrochen. Wir würden eine Wette abschliessen, wir
wären felsenfest davon überzeugt, nur von einer
anderen Seite her wüssten wir es, Gott sei Dank! besser,

vielleicht haben wir es selber schon erprobt.

Und so ist es im Augenblick auch für den depressiven
Menschen hoffnungslos, weil er es jetzt so sieht und
nicht anders sehen kann. Vielleicht kann er später
einmal wieder anders. Er weiss es jetzt schon, dass es
eine andere Möglichkeit gibt, aber die ist ihm jetzt
nicht zugänglich. Und vielleicht sollten wir im
Gespräch daran denken. Wenn ich einem depressiven
Menschen sage: Gott trägt dich, ist es nicht die Frage,
was ihn trägt, sondern was ihm das Gefühl geben
kann, dass er getragen wird. Er wird mit dem
Verstand schon sagen können, natürlich trägt mich Gott,
aber er wird felsenfest davon überzeugt sein, das sagt
mir jetzt nichts, diese Wirklichkeit ist für mich jetzt
nicht erfahrbar. Und darum kann einer theoretisch,
glaubensmässig, zutiefst fromm sein, aber er hat von
der Frömmigkeit und vom Gebet nichts. Zwischen
seinem Gebet und seiner Seele, seinem Gemüt, ist
diese Trennscheibe, und sein eigenes Gebet erreicht
seine Seele, sein Gemüt nicht. Seine Schwermut ist im
tiefsten für ihn nicht einfach wegzublasen. Insofern
ist er hoffnungslos.

Hoffnungslos — aber kein hoffnungsloser Fall

Zweite Feststellung: Deswegen ist ein Mensch, auch
wenn er hoffnungslos ist, noch nicht unbedingt ein
hoffnungsloser Fall. Wir sollten uns da fragen: Was
ist denn ein hoffnungsloser Fall? Ich wiederhole, ein
hoffnungsloser Fall ist ein Mensch, der erstens keine
Hoffnung hat und dem zweitens andere derzeit keine
Hoffnung geben können. Aber jetzt ziehen wir, als
Mitmenschen von diesem Menschen, sofort einen
Schluss, indem wir sagen: «Jetzt ist nichts mehr zu
machen, ich habe ihm keine Hoffnung geben können,
ein anderer hat ihm auch keine Hoffnung geben
können.» Und jetzt machen wir genau den gleichen Fehler
wie der Depressive, mit dem Wasserglas, indem wir
sagen: Es ist nichts mehr zu machen! Jetzt schreiben
wir diesen Menschen ab. Wir halten ihn für erledigt
und wir drücken ihn erst recht in die Isolation. Mit
anderen Worten, spitz formuliert: der hoffnungslose
Fall ist gar nicht der depressive Mensch selber,
sondern der hoffnungslose Fall bin ich, weil ich mich
foutiere und ihn für erledigt halte. Und so könnte man
sagen: Der Depressive beginnt ein hoffnungsloser Fall
zu werden, wenn ich ihn erstmals zum «Fall» mache.
Ich weiss nicht, wer von den Aerzten diese zwar
berechtigte, im Grunde aber unmenschliche Sprach¬

regelung erfunden und vom «Fall» gesprochen hat.
Der Mensch ist nie ein «Fall», der Mensch ist immer
eine Geschichte, seine eigene Lebensgeschichte. Und
wir beginnen einen Mitmenschen zum hoffnungslosen
Fall zu machen, indem wir ihn zum Fall erklären.
Wir sagen zum Beispiel, «es ist kein Notfall»! Oder
man geht noch weiter, im Spital ist er zum Beispiel
nur «die Leber». «In Nummer 27 liegt eine Leber»
oder «ein Magen»; dabei ist es der Herr Meier, die
Frau Müller.

Ich habe übrigens mit den Schwestern eines Spitals
kürzlich ein ungewöhnlich gutes Gespräch gehabt,
und ich habe mich dabei sehr blamiert. Wir haben
über den Tod gesprochen, und ich habe erklärt:
«Wenn der Herr Meier gestorben ist, ist das ein
Leichnam.» Die Schwestern haben protestiert und
gesagt: «Nein, das ist der tote Herr Meier.» Und
erst im Verlauf einer Viertelstunde — am Anfang
ist es sehr heftig zu und her gegangen, und ich habe
gemeint, die jungen Mädchen verstünden überhaupt
nichts •—• musste ich ihnen zugeben: «Sie haben
recht!» Wenn ich einen Herrn Meier gepflegt habe,
1 bis 2 Stunden, 1 bis zwei Tage, 1 bis zwei Wochen,
und dann stirbt er, ist er nicht plötzlich eine Leiche
oder ein Leichnam. Zunächst einmal ist er der tote
Herr Meier. Es wäre jetzt interessant, herauszufinden

— ich muss darüber nachdenken —, von
welchem Zeitpunkt an aus dem toten Herrn Meier ein
Leichnam wird. Unten im Keller, bei der Beerdigung,
ist er auch ein Leichnam, aber zunächst einmal ist er
nicht eine Leiche, sondern der tote Herr Meier. Ich
habe 50 Jahre alt werden müssen, um zu dieser
Einsicht zu kommen, und ich verdanke sie diesen jungen
Schwestern, die das persönlich erlebt haben und nicht
nur aus Büchern gesogen haben. Sie haben gesagt:
«Der Herr Meier ist jetzt tot, das ist der tote Herr
Meier.» Und es war auch für sie kein Fall, sondern
eine Lebensgeschichte, die zu Ende gegangen ist.

Wir fangen an, einen Menschen zum hoffnungslosen

Fall zu machen, wenn wir ihn zu «einem Fall»
machen, und zweitens: wir machen ihn vollends zu

Lesezeichen

Seien wir grösser! Kürzen wir das Metermass!
Stanislaw Jerzy Lee

Trau keinem, der nie Partei genommen
Und immer im trüben ist geschwommen!
Doch wird dir jener auch nicht frommen,
Der nie darüber hinaus wül kommen.

Gottfried Keller

Das Ehrgefühl der Menschen ist oft nicht auf
den wahren Grund gegründet; der wahre
Grund ist die Sittlichkeit. Jeremias Gotthelf

In Bausch und Bogen verwerfen können nur
Dummköpfe. Christian Morgenstern

Der Glaube ist wie die Liebe; er lässt sich nicht
erzwingen. Arthur Schopenhauer

481



einem hoffnungslosen Fall, wenn wir ihn als
hoffnungslos erklären. Dann tun wir dasselbe, wie wenn
wir einen Leichenschein ausstellen: Jetzt ist er für
uns tot, sagen wir damit, jetzt ist er für uns erledigt,

hoffnungslos. Der hoffnungslose Fall ist nicht
der Fall, da es keine Hoffnung mehr gibt, sondern
der Fall, den ich abschreibe und als erledigt
erkläre.

Und hier ergibt sich, von hier aus gesehen, eine dritte
Einsicht, eine dritte Feststellung: Damit der depressive

Mensch nicht zum hoffnungslosen Fall wird, hat
man sich nicht nur seines hoffnungslos scheinenden
Falles anzunehmen, sondern muss man den depressiven

Menschen selber in seiner Hoffnungslosigkeit
annehmen. Wir können und müssen sprachlich
unterscheiden zwischen «sich einer Sache annehmen» und
«jemanden annehmen». Wir meinen zumeist, wir
hätten einen Menschen schon dann angenommen,
wenn man sich seines Falles angenommen hat. Und
gerade das reicht, so glaube ich, bei einem depressiven

Menschen nicht. Wenn man sich bloss seines Falles

annimmt, kann man ihm bestimmt nicht helfen.
Wir müssen «ihn selber» annehmen.

Und man nimmt ihn dann an, wenn man seine Notlage

als Ernstfall der christlichen Hoffnung anerkennt.
Und man anerkennt die Notlage des depressiven
Menschen als Ernstfall der christlichen Hoffnung unter
zwei Voraussetzungen: 1. Wenn man sich menschlich
um eine «Notlösung» bemüht und 2. wenn man christlich

der Notwendigkeit Gottes vertraut. Beides ist
richtig, beides ist nötig. Man muss sich menschlich
um eine Notlösung bemühen. Ich habe das Wort
Notlösung ganz bewusst gewählt. Wir haben einen Notfall,

zum Beispiel einen medizinischen Notfall, oder
einen menschlichen Notfall. In einem Notfall ist eine
Notlösung schon viel. Aber wir alle wissen, eine
Notlösung befriedigt nie ganz. Und wenn wir selber ehrlich

sind, müssen wir sagen: in einem Notfall bringen
wir sehr häufig nicht mehr fertig als eine Notlösung.
Aber das ist kein Paradies. Und darum haben wir in
einem Notfall meistens hinterher ein schlechtes
Gewissen. Wir haben doch nicht recht helfen können,
weil und solange wir von übersteigerten Vorstellungen

geprägt sind und meinen, wenn wir nicht alles
hätten erreichen können, was wir wollten, dann hätten
wir gar nichts erreicht. In einem Notfall aber ist in
Wahrheit schon wenig unter Umständen schon sehr
viel. Ich erinnere Sie an den Mann, welcher in einer
solchen Situation zu sagen pflegt: «Lieber eine Glatze,
als gar keine Haare!» Also immerhin; dass wir nicht
zuviel wollen, uns aber um das wenige, was möglich
ist, ehrlich bemühen, uns um eine Notlösung bemühen,

nicht meinen (wie man so schön sozialarbeits-
mässig sagt), man könne die ganze Situation total
sanieren.

Was heisst: der Notwendigkeit Gottes vertrauen?

Und wir wollen christlich der Notwendigkeit Gottes
vertrauen. Die letzte Not kann im Grunde genommen
nur einer wenden, und das ist Gott. Aber damit der
andere Mensch es spürt, erfährt, dass Gott der
Notwendende ist, muss ich einem Menschen begegnen, der

sich menschlich auch um diese Notlösung bemüht,
sonst ist das Theater. Olga Meier hat sehr schön in
ihrer Lebensgeschichte gesagt: Wenn ich als Kind
Kummer gehabt habe, ging ich zur Grossmutter, und
bevor meine Grossmutter anfing zu reden, gab sie
mir ein Butterbrot, dann sagte sie: «Iss!» Dann musste
sie gar nichts mehr sagen. Das war ihre Predigt. Und
dann hat sie einmal erklärt, als ich ins Examen steigen
musste und depressiv war: «Ich habe für Dich gebetet.»

Das Gebet der Grossmutter hätte dem Mädchen
wohl nichts genützt, wenn diese Grossmutter (wie man
so schön sagt) keine gute Beziehung zur Enkelin
gehabt hätte. Nur weil die Grossmutter die
Grossmutter mit dem Butterbrot, dem Confibrot gewesen
ist, hat die Enkelin Zutrauen zur Grossmutter und zu
ihrem Gebet gehabt.

«Ich bin froh, dass es Sie gibt»

Und jetzt möchte ich hier das Letzte sagen. Was liegt
denn in dieser Situation des sog. hoffnungslosen Falls
vor? Da gibt es nämlich zwei Hoffnungslose! Der eine
ist der depressive Mensch; und der andere bin ich,
der ich die Hoffnung ebenfalls aufgegeben habe in
einem Augenblick, da vielleicht, tiefer gesehen, nur
Hilflosigkeit war, nicht Hoffnungslosigkeit. Indem ich
den hoffnungslosen Fall abschreibe, ziehe ich mich
mehr oder weniger elegant aus der Affäre. Wenn ich
aber versuche, den Depressiven als Hoffnungslosen
anzunehmen, ohne selber Hoffnung zu haben, dann
gelingt es mir vielleicht eine Gemeinsamkeit zu
realisieren, nämlich die gemeinsame Hoffnungslosigkeit,
denn wir sind ja zwei Hoffnungslose, er und ich. Ich
bin unsicher, wie man diese Gemeinsamkeit menschlich

realisieren kann. Aber mein Grundgedanke ist
der, dass ich dem depressiven Menschen dann am
tiefsten nah bin, wenn ich meine Hilflosigkeit und
Hoffnungslosigkeit erfahre. Dann verstehe ich ihn am
besten. Warum kann ich ihm das nicht sagen, warum
kann ich nicht teilhaben an seiner Hoffnungslosigkeit?

Ich sollte ihm sagen können (muss aber ehrlich
zugeben, dass ich es selten fertiggebracht habe): «Ich
bin froh, dass es Sie gibt, Sie geben mir viel, Sie
bedeuten mir viel.» Dann wird dieser merken: «Ich bin
wichtig für einen andern, auch in meiner Depression,
ich bedeute dem andern etwas.» Freilich, ob wir das
fertigbringen, wirklich ehrlich zu sagen, und den
depressiven Menschen nicht zum Fall zu machen, das
ist die grosse Frage! In einer solchen Situation stände
ich unter dem Kreuz. Im allgemeinen sprechen wir
allerdings zu viel und zu rasch vom Kreuz.

Und wenn ich schliessen darf mit einem Hinweis auf
den Isenheimer Altar: Damals, zur Zeit der Entstehung

des Isenheimer Altars, war die Sterbeklinik das
Siechenhaus. Die Leute trugen die Kranken, die
Sterbenden, die Chronischkranken hinein ins Spital,
machten mit ihnen drei Tage lang Exerzitien; jeden
Tag, jede Nacht schauten sie ein Bild an. Das erste
Bild, als sie hineinkamen, war die Auferstehung, das
zweite Bild, die zweite Nacht: die Versuchung. Sie
sagten dem Sterbenden: Hör zu, jetzt ist noch nicht
Auferstehung, jetzt wirst du versucht, die Versuchung
des Antonius. Die dritte Nacht: das Kreuz von Jesus.
Und nachher, hintendran stehen Figuren von Leuten,

482



die das Spital gegründet haben, dort kommen plötzlich

Menschen. Antonius und Augustinus und die
Gründer, jetzt sagen sie: das ist jetzt dein Weg, es ist
ein Weg zur Auferstehung, aber dieser Weg geht übers
Kreuz und durch die Versuchung hindurch, dort bist
du. Und jetzt das Entscheidende: dich lassen wir nicht
allein, wir sind als Menschen um dich herum.

Heute predigen wir vielleicht zu schnell und zu viel
vom Kreuz und wir tun zu wenig, um mit den Kranken

das Kreuz zu tragen. Da wird aus einem
hoffnungslosen oder hoffnungsarmen Menschen schnell
einmal der berühmte hoffnungslose Fall!

Gang in die Wüste — Suche nach Sinn

Wenn man so richtig depressiv, eigentlich schwermütig

ist, geht man in die Wüste hinein und hat den
Eindruck, da sei nur Sand, man finde keinen Ausweg
mehr. Erst wenn man genauer hinschaut, merkt man
vielleicht doch, in dieser Wüste gibt es einen kleinen
Kaktus. Die Frage ist: Gehen wir mit einem Depressiven

wenigstens in die Wüste hinein (was kein
Spaziergang ist), ohne uns zum voraus zu drücken? Wer
sich drückt und einen «Fall» als «hoffnungslos»
abtut, bleibt draussen in der Oase und geht nicht mit
in die Wüste. Auf dem Gang durch die Wüste stösst
man auf den Kaktus. Auf diesen Kaktus kann man
kleine Kakteen aufsetzen. Man kann nicht nur Sinn
suchen, man kann einer Sache auch Sinn geben. Unter

dem Sinngeben verstehe ich das Einsetzen kleiner
Kakteen in den Kaktus, den man in der Wüste findet.
Man kann fast immer etwas aus einer Situation
gewinnen, wenn man Kakteen einzusetzen, das heisst
Sinn zu geben sucht. Mit anderen Worten: Wenn ich
mit jemandem in die Wüste der Hoffnungslosigkeit
und der Depression gehe und ihn glaubwürdig könnte
erfahren lassen:-Du bedeutest mir etwas, du gibst mir
Sinn, du bist für mich wichtig, ich bin froh, dass es
dich gibt, dann würde ich auf seinen farblosen Kaktus
eine kleine farbige Blume geben, und dann könnte
allenfalls, und hoffentlich, das Vierte passieren, dass
nämlich auch der depressive Mensch, meistens nicht
gerade von einer Minute auf die andere, sondern mit
der Zeit, merkt: auch auf meinem Kaktus hat es ein
kleines Blümchen.

Im Umgang mit depressiven Menschen möchte ich
mir wünschen, 'dass ich sie nicht gleich als hoffnungslose

Fälle abtun muss, weil ich keine Fantasie habe
und keinen Mut, mit ihnen in die Wüste zu gehen.
Ich bin leider noch nicht so weit, ihnen ehrlich und
aufrichtig zu sagen: Du bist für mich wichtig, du
bedeutest etwas für mich, du gibst mit deiner Krankheit
meinem Leben Sinn. Aber ich bin davon überzeugt,
wenn wir dies könnten, dann würde dem einen oder
andern auf seinem kleinen Kaktus ein Blümchen
anfangen zu blühen und er könnte die Gemeinsamkeit
realisieren.

Kleine Psychotherapie für den Alltag

Wir haben alle unsere kleinen Depressionen, wenn
wir mit den grossen Depressionen der Menschen
umgehen. Die gehören zum Leben. Ich habe das einmal

so formuliert und mich damit getröstet, das ist meine
kleine Psychotherapie, und diese ist nicht einmal
fromm:

Mängisch isch mr alls verleidet / und am liebschte
möcht ich gaa / s'chunnt mr voor, ich seig verchlei-
det / und me sächs mr düütlich aa / Ich ha soo vill
müese rede / und s'isch gsii so viles lätz / und scho
tänk ich, s'tänk en jede / was dee sait isch nume
Gschwätz. Ohni nu es Schtärbeswörtli / möcht ich
drum ganz still devoo / aber, gieng's am nöchschte
Oertli / mir nüd haargenau esoo? Woo-t-au hii-
chunnsch treisch du Chleider / und es Chleid wär's,
treitisch kei / trääg du jetzt au din Verleider / bisch
dermit gwüss nüd ellei.

Ist der depressive Mensch ein
hoffnungsloser Fall?

Nachwort

Im Vorspann steht, was hier folge, sei eine vom
Referenten geprüfte Transkription einer
Tonbandaufzeichnung. In der Tat habe ich die Druckbogen
gelesen und bin nun in Sorge, ob ich das «Gut zum
Druck» geben dürfe. Gewiss: So ungefähr habe ich
auf Schweizerdeutsch und frei alles gesagt. Aber was
in freier Rede verständlich ist, klingt auf dem Papier
hölzern, hart, vielleicht in manchem fast lieblos und
salopp. Es bleibt die Hoffnung, verständige Leserinnen

und Leser vermöchten das herauszuhören, was
hier nicht bloss zu Papier gebracht wurde, sondern
was ich damals den 600 Zuhörerinnen und Zuhörern
bei der Veranstaltung über «Seelsorgliche Hilfen für
depressive Menschen» zu sagen versucht habe.

Vielleicht können die folgenden zusammenfassenden

Thesen, die meinen Ausführungen zugrunde
lagen, zum tieferen Verständnis wenigstens etwas
beitragen. P. Albert Ziegler

Zusammenfassende Thesen

Der depressive Mensch ist hoffnungslos

Der depressive Mensch ist hoffnungslos, weil er selber

keine Hoffnung hat und andere ihm keine Hoffnung

geben können.

Der depressive Mensch hat keine Hoffnung und
andere können ihm keine Hoffnung geben, weil er von
mehr Hoffnungslosigkeit überzeugt ist, als er
vernünftigerweise haben kann:

1. Der Depressive ist überzeugt, dass es für ihn
überhaupt keine Hoffnung mehr gibt.

2. Vernünftigerweise kann er jedoch nur sagen, dass

es für ihn jetzt keine Hoffnung gibt, und zwar,
weil er selber im Augenblick keine Hoffnung sieht.
Aber über die Zukunft weiss er nichts. Darum
weiss er auch nicht, ob es in Zukunft keine Hoffnung

für ihn mehr geben kann. Folglich ist er von

483



mehr überzeugt, als er vernunftgemäss annehmen
kann.

Ueberzeugt von mehr, als er vernünftigerweise überzeugt

sein kann, ist der depressive Mensch solange
hoffnungslos, als er nicht «zur Vernunft» gebracht
wird, das heisst, bis die Stimme der Vernunft nicht
wieder in ihm selber klingt.

1. Die Stimme der Vernunft kann im depressiven
Menschen jedoch nur erklingen, wenn sie nicht
bloss vernünftig, sondern verständig und verständnisvoll

erklingt.
2. Verständig und verständnisvoll ist die Sprache der

Vernunft jedoch nur, wenn sie die Sprache des
Herzens spricht und sich einerseits in «herzlicher
Anteilnahme», andererseits in «verstehender
Konsequenz» äussert.

Der depressive Mensch ist hoffnungslos, aber
deswegen noch nicht ein hoffnungsloser Fall.

Der depressive Mensch beginnt, ein hoffnungsloser
Fall zu werden, wenn er nur noch zu einem «Fall»
wird. Der depressive Mensch wird vollends zum
hoffnungslosen Fall, wenn man ihn zum hoffnungslosen
Fall erklärt.

Der depressive Mensch ist folglich erst dann ein
hoffnungsloser Fall, wenn die andern ihn als hoffnungslosen

Fall aufgeben und ihn als erledigt abschreiben.

Damit der depressive Mensch nicht zum hoffnungslosen

Fall wird, hat man sich nicht nur eines
hoffnungslos scheinenden Falles anzunehmen, sondern
muss man den depressiven Menschen selber in seiner
Hoffnungslosigkeit annehmen.

Man nimmt einen depressiven Menschen in seiner
Hoffnungslosigkeit an, wenn man seine Notlage als
Ernstfall christlicher Hoffnung erkennt.

Man erkennt die Notlage des depressiven Menschen
als Ernstfall christlicher Hoffnung, wenn man

1. menschlich sich um eine Notlösung bemüht,
2. christlich der Notwendigkeit Gottes vertraut.

Man bemüht sich menschlich um eine Notlösung
und vertraut christlich der Notwendigkeit Gottes,
wenn man

1. menschlich sich gegenüber dem hoffnungslosen
Menschen selber wenn vielleicht nicht hoffnungslos,

so doch hilflos erfährt und in dieser Hilflosigkeit
mit dem Hoffnungslosen teilt;

2. christlich sich mit dem hoffnungslosen Menschen
unter das Kreuz Christi stellt, der in der
gottverlassenen Hoffnungslosigkeit seines Kreuzes mit
uns das Kreuz der Hoffnungslosigkeit geteilt und
uns so erlöst hat.

Ergebnis

1. Der depressive Mensch ist in einer äussersten Notlage.

Aber deswegen ist er noch nicht ein
hoffnungsloser Fall; es sei denn, dass wir ihn dazu
machen. Doch dann sind wir der hoffnungslose
Fall.

2. Damit wir selber nicht in diesen hoffnungslosen
Fall geraten, teilen wir menschlich unsere Hilflosigkeit

mit dem Hoffnungslosen und stellen uns
christlich an der Seite des Hoffnungslosen unter
das Kreuz.

3. Dann wird der Fall der Hoffnungslosigkeit zu
einem Fall unter dem Kreuz und unter das Kreuz.
Aber am Kreuz hat Gott die Not gewendet: Wenn
wir alles getan haben, was wir menschlich in
unserer Unbeholfenheit und Hilflosigkeit haben tun
können, dann dürfen und sollen wir zu beten
suchen: «Salve crux — spes unica» (Sei gegrüsst,
heiliges Kreuz, du bist unsere letzte Zuflucht und
zuletzt unsere einzige Hoffnung).

Wo finden Sie das Sekretariat VSA
und die Stellenvermittlung VSA?

Seegartenstrasse 2,3. Stock

Mit Tram 2 oder 4, Richtung Tiefenbrunnen
bis Haitestelle Kreuzstrasse oder Feldeggstrasse.

Parkhäuser in unmittelbarer Nähe.

Sprechstunde für die Stellenvermittlung:
Dienstag- und Donnerstagnachmittag.
Voranmeldung unbedingt nötig.

BELLEVl

484


	Gesichter und Geschichten der Schwermut

