Zeitschrift: Fachblatt fur schweizerisches Heimwesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein flr Schweizerisches Heimwesen

Band: 51 (1980)

Heft: 12

Artikel: Gesichter und Geschichten der Schwermut
Autor: Ziegler, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-809848

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-809848
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pater Dr. Albert Ziegler, Ziirich:

Gesichter und Geschichten der Schwermut

Im Rahmen einer vom Ziircher Kantonalkomitee der Stiftung fiir das Alter durchgefiihrien, dem
Thema «Seelsorgerliche Hilfen fiir den Umgang mit depressiven dlteren Menschen» gewidmeten Ta-
gung, an welcher Arzte und Theologen zum Wort kamen, sprach Pater Dr. Albert Ziegler (Ziirich)
zur Frage «Ist der depressive Mensch ein hoffnungsloser Fall?s. Mit Recht nannte Alfred Steffen,
Direktor von Pro Senectute Ziirich, die Schwermut eines der hiufigsten seelischen Leiden unserer
Zeit, das immer mehr Menschen befalle, obwohl die moderne Gesellschaft doch Lebensbedingun-
gen geschaffen habe, die menschliches Gliick als machbar und fiir alle erreichbar erscheinen liessen.
Auch im Altersheim ist die Schwermut ein haufiger und gefiirchteter Gast. P. Dr. A. Ziegler hielt
am 2. Oktober seinen Vortrag in Mundart und in freier Rede. Was hier folgt, ist die vom Referenten
gepriifte Transkription einer Tonbandaufzeichnung. Der Text wird ohne Zweifel das Interesse der

Fachblatt-Leser finden.

Wir sprechen hier und jetzt iiber die Depressionen
vor allem beim alten Menschen. Diese Depression im
Alter hat viele Beteiligte, eigentlich sind wir alle be-
teiligt. Romano Guardini schrieb ein sehr schones
Biichlein iiber die Schwermut, dessen erster Satz lau-
tet: «Die Schwermut ist etwas zu Schmerzliches, und
sie reicht zu tief in die Wurzeln unseres menschlichen
Daseins hinab, als dass wir sie dem Psychiater iiber-
lassen diirfen.» Das ist ganz gewiss nicht gegen die
Psychiater gesagt; wir alle wissen gut genug, wie sehr
wir sie brauchen. Aber wir diirfen die Schwermut
nicht einfach an die Psychiater abschieben, denn sonst
kdmen sich die Psychiater — und dies mit Recht —
als von uns im Stich gelassen vor. Wir haben heute
fiir alles Spezialisten, und wenn wir auch noch die
Sorge um die depressiven, schwermiitigen Menschen
einfach den Spezialisten iiberlassen wiirden, dann
wiren diese noch mehr tiberfordert, als sie es ohne-
hin schon sind.

Beten nur bedingt Ersatz fiir das Medikament

Es ist also nicht nur ein psychiatrisches, es ist auch
ein mitmenschliches Problem, an dem wir alle betei-
ligt sind. Und es ist recht, dass wir uns als Christen
fragen, wie weit sind wir als Christen beteiligt? Ich
wiirde sagen, wir sind es in zweierlei Hinsicht. Erster
Aspekt: Man betet zwar, aber man betet oft zu friih.
Das Weihwasser ist kein Ersatz fiir den Kunstdiinger,
und das Beten ist nur bedingt ein Ersatz fiir ein Me-
dikament. Es besteht bei guten Christen immer wieder
die Gefahr, dass man meint, man konne mit einem
Gebet einfach den Arzt ersetzen. Der christliche
Glaube ist nach meiner Ueberzeugung nicht ein Be-
reich «neben» der Psychiatrie, neben dem Arzt, neben
den Medikamenten, sondern es kann auch eine Gnade
sein, einen Psychiater und ein Medikament zu finden,
die meiner Krankheit helfen. Beten und Aerzte sind
kein Gegensatz. Es kann eine Gebetserhérung sein,
einen Arzt, eine Schwester, ein Heimbett zu finden.
Beten wir also immer, aber fangen wir als Christen

nicht zu frith damit an, zu meinen, man miisse ein-
fach richtig glauben und dann vergehe eine solche
Schwermut sozusagen von selbst.

Zweiter Aspekt: Nachbarschaft zum Ewigen

Aber es gibt auch den zweiten Aspekt. Gefragt wer-
den muss auch: Wie sind wir als Christen beteiligt,
dass wir bei einer der schwersten Krankheiten, die es
fiir Menschen gibt, einem depressiven Menschen hel-
fen konnen? Bei der Depression sind, wie gesagt, viele
Menschen beteiligt. Und die Depression hat auch viele
Gesichter. Eines ihrer Gesichter zeigt sie der Psychia-
trie. Guardini, der selber schwermiitig war, hat diese
Schwermut gesehen als Philosoph. Und er hat fiir sie
eine sehr schone Beschreibung gefunden, wenn er
sagt: «Schwermut ist eine Beunruhigung des Men-
schen, die aus der Nachbarschaft mit dem Ewigen
kommt.» Es ist beunruhigend, in der Nachbarschaft
zum Ewigen zu sein. Und es gibt auch ein theolo-
gisches Gesicht der Depression und der Schwermut
— ich erwihne in diesem Zusammenhang nur den
Namen Kierkegaard. Kierkegaard war in ganz beson-
derer Art ein schwermiitiger Mensch. Er hat gesagt:
Ein Mensch ist immer gespannt zwischen zwei Pole.
Der eine Pol ist das Endliche und der andere Pol ist
das Unendliche. Und diese Spannung, diese Nachbar-
schaft zum Ewigen, die muss der Mensch aushalten.
Er hat mit dem Ewigen zu tun, aber er ist nicht selber
schon der Ewige und in der Ewigkeit, er ist nur Nach-
bar, lebt in der Nachbarschaft. Und deshalb besteht
die Gefahr, dass er diese Spannung nicht aushilt und
dass er zum Beispiel das Ewige verneint und sich nur
noch mit dem Endlichen abgibt. Es gibt Analytiker,
die dieser Fehlhaltung die Schizophrenie zuordnen,
weil sie sagen, dass der Mensch, der nichts Ewiges
hat, dauernd Verschiedenes tun muss und innerlich
zerfillt. Umgekehrt ist der Mensch in Gefahr, dass
er das Endliche nicht anerkennen kann; alles muss
ewig, alles muss unendlich, alles muss vollkommen,
gleichsam hundertprozentig sein. Unter dieser Vor-

479



aussetzung muss man aber zwangsldufig schwermiitig
werden und kann man nie zufrieden sein.

Es gibt einen schonen Vergleich: Nehmen Sie einen
Automaten, einen Schokolade- oder Zigarettenauto-
maten als Beispiel. Du musst einen Franken hinein-
werfen, aber du hast nur 99 Rappen. Und ob du nur
einen Rappen oder ob du 99 Rappen hast, niitzt dir
gar nichts, die Schokolade oder die Zigaretten kom-
men nicht heraus. Nach Kierkegaard ist der schwer-
miitige Mensch ein Mensch, der dauernd 99 Rappen,
aber eben nur 99 Rappen hat, weshalb er unter dem
Eindruck steht, er bekomme die Schokolade nie, es
fehle ihm zwar nur 1 Rappen, aber gerade der ent-
scheidende. Oder wie jene Mutter, die ihrem Sohne
zwei Hemden geschenkt hat. Er zieht, wie es sich fiir
einen Sohn gehort, pflichtschuldigst eines dieser Hem-
den an. Die Mutter schaut ihn schwermiitig und trau-
rig an und sagt: «. .. und das andere? Hat es Dir nicht
gefallen?» Gemeint ist damit: Der depressive Mensch
iiberfordert sich dauernd, weil er das Unendliche
nicht erreicht, weil er nicht annehmen kann, dass er
ein endlicher Mensch ist, lediglich Nachbar der Ewig-
keit.

So ungefihr, sehr vereinfacht, sieht Kierkegaard die
Schwermut. Ich weiss nicht, ob die Bilder und Ver-
gleiche ganz stimmen, aber ich glaube, es gibt viele
Plausibilititen dafiir. In der Tat — das entdecken
wir auch an uns und an unseren Mitmenschen — gibt
es solche Leute, die -—— wie diese Mutter — sagen:
das andere hat dir nicht gefallen; die zuviel wollen
und am Ende gar nichts haben. Und dann ist natiir-
lich auch die Schuld, das Versagen unendlich; denn
wenn alles unendlich ist, dann sind auch die Schuld
und das Versagen und das Gefiihl des Versagens un-
endlich.

«Ich kann mich selber nicht verstehen»

So hat die Depression viele Beteiligte, sie hat viele
Gesichter und sie hat auch unendlich viele Geschich-
ten. Ich erinnere mich: Eine Studentin macht das
Praktikum in einer Apotheke; sie ruft mich abends
an und sagt: «Sie, ich habe Angst, es hat ein dlterer
Herr Schlafmittel verlangt, und der Chef ist schon
nach Hause gegangen. Darf ich diesen Herrn zu Thnen
schicken?» Ich habe mich gefragt, was ich mit die-
sem Mann machen soll. Item, er ist erschienen, er hat
erzdhlt: ein armes, ein armseliges Leben, zirka drei-
oder vierundsechzig, so langsam im Ruhestand, er
hat keinen Hund, keine Frau, nur eine 90jdhrige
Tante, sonst nichts. Ich habe versucht, etwas aus sei-
nem Leben herauszuhdren, ich habe nichts gefunden.
Und er sagt: «Wissen Sie, wenn ich jetzt Schluss ma-
che, schade ich doch niemandem.» Ich habe ihm ge-
sagt: «Versprechen Sie mir, zu warten — es ist jetzt
Abend, Freitagabend, ich rufe morgen in einer Klinik
an und suche fiir Sie einen Arzt!» Er hat es verspro-
chen und ist gegangen. Nach ein paar Tagen be-
komme ich den Bericht der psychiatrischen Polikli-
nik, dies sei nun eine dieser Altersdepressionen, die
man heute gut mit Medikamenten und einer Stiitz-
therapie behandeln kann. Und dieser gleiche Mann
ist nach acht Wochen wieder bei mir gewesen; an

480

der dusseren Situation hat sich gar nichts geéndert,
aber er war zufrieden und er hat mir gedankt und
gesagt: «Ich kann mich selber nicht verstehen.»

Wenn ich damals ehrlich hétte sein miissen, an jenem
ersten Abend, wenn ich nur meinem Verstand ge-
horcht hidtte, hitte ich sagen miissen: «Sie haben
recht, wenn Sie jetzt Schluss machen, ich begreife
Sie. Es wird nur noch langweilig in Threm Leben.»
Und siehe da, ich habe mich eines Besseren belehren
lassen diirfen; die Aerzte haben ihm da verhiltnis-
missig einfach, kurzfristig und wirksam helfen kon-
nen. Er hat wieder Freude an seinem Leben!

Zweite Geschichte: Da war Gertrud, ich habe sie be-
graben. Acht Tage bevor sie sich das Leben genom-
men hat, sagte sie noch zu den Kindern — sie war
mit den Kindern der Familie in den Ferien —: «Wisst
Thr, es ist einfach, als ob zwischen meiner Liebe und
Euch eine dicke Trennscheibe, eine Trennwand sei.
Ich weiss auch umgekehrt, dass Ihr mich gern habt,
aber es ist eine Scheibe dazwischen, und wir kommen
in unserer Liebe nicht zueinander durch diese Trenn-
wand.» Die Trennwand ist fiir sie so stark geworden,
dass sie selbst am Schluss die Wand des Todes auf-
gerichtet hat.

Das Beispiel vom Bleistift im Wasser

Mir hat einmal ein Psychiater ein sehr schones Bei-
spiel erzdhlt. Er sagte: Fiir einen depressiven Men-
schen verhdlt es sich wie mit einem Bleistift in einem
Glas Wasser. Wir wissen, dieser Bleistift — wir wis-
sen das mit unserem Verstand — ist nicht gebrochen,
er ist gerade. Aber im Wasser scheint er gebrochen.
Und ein depressiver Mensch sieht diesen Bleistift so,
und er sieht ihn nur gebrochen, und es hat gar keinen
Sinn, ihm zu sagen: «Er ist nicht gebrochen, Du siehst
das falsch!» Was er mit seinen Augen, genauer mit
seinem Gefiihl sieht, ist Gebrochenheit, und ihm das
ausreden, hat gar keinen Sinn. Er ist zutiefst davon
iiberzeugt. Auf der anderen Seite weiss er vielleicht
mit dem letzten Funken von Verstand, vielleicht weil
er schon einmal eine solche Phase mitgemacht hat,
dass das noch nicht die ganze Wahrheit ist. Aber was
er jetzt eben erlebt, ist der Blick ins Glas hinein und
auf den gebrochenen Stift. Er kann es gar nicht anders
sehen, solange er in der depressiven Phase steckt.

Und die dritte Geschichte, die ich erlebt habe: Ein
Mann, ein berithmter Geschiftsmann, zwei-, dreimal
in der Klinik mit seiner Depression, eigentlich gliick-
lich verheiratet, das Geschidft geht gut. An einem
Fohntag nahm er sich das Leben, obwohl er acht Tage
vorher noch mit seinen Freunden telephoniert hat
wegen des neuesten Medikaments, das man in seinem
Fall brauchen konnte.

Jetzt die Frage: Sind das sogenannt hoffnungslose
Fille gewesen? Einem habe ich leicht helfen konnen,
dem alten Mann. Den beiden andern konnte man
nicht helfen. Frage: Ist der depressive Mensch im all-
gemeinen oder fast immer ein sogenannt hoffnungs-
loser Fall? Ich mochte dazu drei Feststellungen ma-
chen. Erstens: Der depressive Mensch ist hoffnungs-



los, und zwar hoffnungslos, weil er selber im Augen-
blick keine Hoffnung hat, und zweitens weil andere
in ihm keine Hoffnung wecken konnen. Insofern ist
er jetzt hoffnungslos. Und man kann ihm keine Hoff-
nung geben, eben weil er jetzt mit der festen Ueber-
zeugung den Bleistift seines Lebens gebrochen sieht.
Sein Leben erscheint ihm gebrochen, er sieht es so,
und er miisste liigen, wenn er anderes sagen wollte.
Aber Sie sehen nun an diesem Beispiel: Ich kann von
etwas felsenfest iiberzeugt sein, wenn ich es nicht
wiisste, zum Beispiel aus der Physik, wiirde ich sagen:
todsicher ist der Bleistift, ist der Stab im Wasser ge-
brochen. Wir wiirden eine Wette abschliessen, wir
wiren felsenfest davon iiberzeugt, nur von einer an-

eren Seite her wiissten wir es, Gott sei Dank! bes-
ser, vielleicht haben wir es selber schon erprobt.

Und so ist es im Augenblick auch fiir den depressiven
Menschen hoffnungslos, weil er es jetzt so sieht und
nicht anders sehen kann. Vielleicht kann er spiter
einmal wieder anders. Er weiss es jetzt schon, dass es
eine andere Moglichkeit gibt, aber die ist ithm jetzt
nicht zuginglich. Und vielleicht sollten wir im Ge-
spriach daran denken. Wenn ich einem depressiven
Menschen sage: Gott trégt dich, ist es nicht die Frage,
was ihn trdgt, sondern was ihm das Gefiihl geben
kann, dass er getragen wird. Er wird mit dem Ver-
stand schon sagen konnen, natiirlich tragt mich Gott,
aber er wird felsenfest davon iiberzeugt sein, das sagt
mir jetzt nichts, diese Wirklichkeit ist fiir mich jetzt
nicht erfahrbar. Und darum kann einer theoretisch,
glaubensmissig, zutiefst fromm sein, aber er hat von
der Frommigkeit und vom Gebet nichts. Zwischen
seinem Gebet und seiner Seele, seinem Gemiit, ist
diese Trennscheibe, und sein eigenes Gebet erreicht
seine Seele, sein Gemiit nicht. Seine Schwermut ist im
tiefsten fiir ihn nicht einfach wegzublasen. Insofern
ist er hoffnungslos.

Hoffnungslos — aber kein hoffnungsloser Fall

Zweite Feststellung: Deswegen ist ein Mensch, auch
wenn er hoffnungslos ist, noch nicht unbedingt ein
hoffnungsloser Fall. Wir sollten uns da fragen: Was
ist denn ein hoffnungsloser Fall? Ich wiederhole, ein
hoffnungsloser Fall ist ein Mensch, der erstens keine
Hoffnung hat und dem zweitens andere derzeit keine
Hoffnung geben konnen. Aber jetzt ziehen wir, als
Mitmenschen von diesem Menschen, sofort einen
Schluss, indem wir sagen: «Jetzt ist nichts mehr zu
machen, ich habe ihm keine Hoffnung geben konnen,
ein anderer hat ihm auch keine Hoffnung geben kon-
nen.» Und jetzt machen wir genau den gleichen Fehler
wie der Depressive, mit dem Wasserglas, indem wir
sagen: Es ist nichts mehr zu machen! Jetzt schreiben
wir diesen Menschen ab. Wir halten ihn fiir erledigt
und wir driicken ihn erst recht in die Isolation. Mit
anderen Worten, spitz formuliert: der hoffnungslose
Fall ist gar nicht der depressive Mensch selber, son-
dern der hoffnungslose Fall bin ich, weil ich mich
foutiere und ihn fiir erledigt halte. Und so kdnnte man
sagen: Der Depressive beginnt ein hoffnungsloser Fall
zu werden, wenn ich ihn erstmals zum «Fall» mache.
Ich weiss nicht, wer von den Aerzten diese zwar be-
rechtigte, im Grunde aber unmenschliche Sprach-

regelung erfunden und vom «Fall» gesprochen hat.
Der Mensch ist nie ein «Fall», der Mensch ist immer
eine Geschichte, seine eigene Lebensgeschichte. Und
wir beginnen einen Mitmenschen zum hoffnungslosen
Fall zu machen, indem wir ihn zum Fall erkldren.
Wir sagen zum Beispiel, «es ist kein Notfall»! Oder
man geht noch weiter, im Spital ist er zum Beispiel
nur «die Leber». «In Nummer 27 liegt eine Leber»
oder «ein Magen»; dabei ist es der Herr Meier, die
Frau Miiller.

Ich habe {iibrigens mit den Schwestern eines Spitals
kiirzlich ein ungewohnlich gutes Gesprich gehabt,
und ich habe mich dabei sehr blamiert. Wir haben
iiber den Tod gesprochen, und ich habe erklirt:
«Wenn der Herr Meier gestorben ist, ist das ein
Leichnam.» Die Schwestern haben protestiert und
gesagt: «Nein, das ist der tote Herr Meier.» Und
erst im Verlauf einer Viertelstunde — am Anfang
ist es sehr heftig zu und her gegangen, und ich habe
gemeint, die jungen Midchen verstiinden iiberhaupt
nichts — musste ich ihnen zugeben: «Sie haben
recht!> Wenn ich einen Herrn Meier gepflegt habe,
1 bis 2 Stunden, 1 bis zwei Tage, 1 bis zwei Wochen,
und dann stirbt er, ist er nicht plotzlich eine Leiche
oder ein Leichnam. Zunéchst einmal ist er der tote
Herr Meier. Es wire jetzt interessant, herauszufin-
den — ich muss dariiber nachdenken —, von wel-
chem Zeitpunkt an aus dem toten Herrn Meier ein
Leichnam wird. Unten im Keller, bei der Beerdigung,
ist er auch ein Leichnam, aber zunichst einmal ist er
nicht eine Leiche, sondern der tote Herr Meier. Ich
habe 50 Jahre alt werden miissen, um zu dieser Ein-
sicht zu kommen, und ich verdanke sie diesen jungen
Schwestern, die das personlich erlebt haben und nicht
nur aus Biichern gesogen haben. Sie haben gesagt:
«Der Herr Meier ist jetzt tot, das ist der tote Herr
Meier.» Und es war auch fiir sie kein Fall, sondern
eine Lebensgeschichte, die zu Ende gegangen ist.

Wir fangen an, einen Menschen zum hoffnungs-
losen Fall zu machen, wenn wir ihn zu «einem Fall»
machen, und zweitens: wir machen ihn vollends zu

Lesezeichen

Seien wir grosser! Kiirzen wir das Metermass!
Stanislaw Jerzy Lec

Trau keinem, der nie Partei genommen

Und immer im triiben ist geschwommen!

Doch wird dir jener auch nicht frommen,

Der nie dariiber hinaus will kommen.
Gottfried Keller

Das Ehrgefiihl der Menschen ist oft nicht auf
den wahren Grund gegriindet; der wahre
Grund ist die Sittlichkeit. Jeremias Gotthelf

In Bausch und Bogen verwerfen konnen nur
Dummkopfe. Christian Morgenstern

Der Glaube ist wie die Liebe; er ldsst sich nicht
erzwingen. Arthur Schopenhauer

481



einem hoffnungslosen Fall, wenn wir ihn als hoff-
nungslos erkliren. Dann tun wir dasselbe, wie wenn
wir einen Leichenschein ausstellen: Jetzt ist er fiir
uns tot, sagen wir damit, jetzt ist er fiir uns erle-
digt, hoffnungslos. Der hoffnungslose Fall ist nicht
der Fall, da es keine Hoffnung mehr gibt, sondern
der Fall, den ich abschreibe und als erledigt er-
klare.

Und hier ergibt sich, von hier aus gesehen, eine dritte
Einsicht, eine dritte Feststellung: Damit der depres-
sive Mensch nicht zum hoffnungslosen Fall wird, hat
man sich nicht nur seines hoffnungslos scheinenden
Falles anzunehmen, sondern muss man den depressi-
ven Menschen selber in seiner Hoffnungslosigkeit
annehmen. Wir konnen und miissen sprachlich unter-
scheiden zwischen «sich einer Sache annehmen» und
«jemanden annehmen». Wir meinen zumeist, wir
hitten einen Menschen schon dann angenommen,
wenn man sich seines Falles angenommen hat. Und
gerade das reicht, so glaube ich, bei einem depressi-
ven Menschen nicht. Wenn man sich bloss seines Fal-
les annimmt, kann man ihm bestimmt nicht helfen.
Wir miissen «ihn selber» annehmen.

Und man nimmt ihn dann an, wenn man seine Not-
lage als Ernstfall der christlichen Hoffnung anerkennt.
Und man anerkennt die Notlage des depressiven Men-
schen als Ernstfall der christlichen Hoffnung unter
zwei Voraussetzungen: 1. Wenn man sich menschlich
um eine «Notlosung» bemiiht und 2. wenn man christ-
lich der Notwendigkeit Gottes vertraut. Beides ist
richtig, beides ist notig. Man muss sich menschlich
um eine Notlosung bemiihen. Ich habe das Wort Not-
16sung ganz bewusst gewdhlt. Wir haben einen Not-
fall, zum Beispiel einen medizinischen Notfall, oder
einen menschlichen Notfall. In einem Notfall ist eine
Notldsung schon viel. Aber wir alle wissen, eine Not-
losung befriedigt nie ganz. Und wenn wir selber ehr-
lich sind, miissen wir sagen: in einem Notfall bringen
wir sehr haufig nicht mehr fertig als eine Notlosung.
Aber das ist kein Paradies. Und darum haben wir in
einem Notfall meistens hinterher ein schlechtes Ge-
wissen. Wir haben doch nicht recht helfen konnen,
weil und solange wir von {iibersteigerten Vorstellun-
gen geprigt sind und meinen, wenn wir nicht alles
hatten erreichen konnen, was wir wollten, dann hétten
wir gar nichts erreicht. In einem Notfall aber ist in
Wabhrheit schon wenig unter Umstdnden schon sehr
viel. Ich erinnere Sie an den Mann, welcher in einer
solchen Situation zu sagen pflegt: «Lieber eine Glatze,
als gar keine Haare!» Also immerhin; dass wir nicht
zuviel wollen, uns aber um das wenige, was mdglich
ist, ehrlich bemiihen, uns um eine Notlésung bemii-
hen, nicht meinen (wie man so schon sozialarbeits-
massig sagt), man konne die ganze Situation total
sanieren.

Was heisst: der Notwendigkeit Gottes vertrauen?

Und wir wollen christlich der Notwendigkeit Gottes
vertrauen. Die letzte Not kann im Grunde genommen
nur einer wenden, und das ist Gott. Aber damit der
andere Mensch es spiirt, erfahrt, dass Gott der Not-
wendende ist, muss ich einem Menschen begegnen, der

482

sich menschlich auch um diese Notlésung bemiiht,
sonst ist das Theater. Olga Meier hat sehr schon in
ihrer Lebensgeschichte gesagt: Wenn ich als Kind
Kummer gehabt habe, ging ich zur Grossmutter, und
bevor meine Grossmutter anfing zu reden, gab sie
mir ein Butterbrot, dann sagte sie: «Iss!» Dann musste
sie gar nichts mehr sagen. Das war ihre Predigt. Und
dann hat sie einmal erkldrt, als ich ins Examen steigen
musste und depressiv war: «Ich habe fiir Dich gebe-
tet.» Das Gebet der Grossmutter hidtte dem Méddchen
wohl nichts geniitzt, wenn diese Grossmutter (wie man
so schon sagt) keine gute Beziehung zur Enkelin
gehabt hatte. Nur weil die Grossmutter die Gross-
mutter mit dem Butterbrot, dem Confibrot gewesen
ist, hat die Enkelin Zutrauen zur Grossmutter und zu
ihrem Gebet gehabt.

«JIch bin froh, dass es Sie gibt»

Und jetzt mochte ich hier das Letzte sagen. Was liegt
denn in dieser Situation des sog. hoffnungslosen Falls
vor? Da gibt es nimlich zwei Hoffnungslose! Der eine
ist der depressive Mensch; und der andere bin ich,
der ich die Hoffnung ebenfalls aufgegeben habe in
einem Augenblick, da vielleicht, tiefer gesehen, nur
Hilflosigkeit war, nicht Hoffnungslosigkeit. Indem ich
den hoffnungslosen Fall abschreibe, ziehe ich mich
mehr oder weniger elegant aus der Affare. Wenn ich
aber versuche, den Depressiven als Hoffnungslosen
anzunehmen, ohne selber Hoffnung zu haben, dann
gelingt es mir vielleicht eine Gemeinsamkeit zu reali-
sieren, namlich die gemeinsame Hoffnungslosigkeit,
denn wir sind ja zwei Hoffnungslose, er und ich. Ich
bin unsicher, wie man diese Gemeinsamkeit mensch-
lich realisieren kann. Aber mein Grundgedanke ist
der, dass ich dem depressiven Menschen dann am
tiefsten nah bin, wenn ich meine Hilflosigkeit und
Hoffnungslosigkeit erfahre. Dann verstehe ich ihn am
besten. Warum kann ich ihm das nicht sagen, warum
kann ich nicht teilhaben an seiner Hoffnungslosig-
keit? Ich sollte ihm sagen konnen (muss aber ehrlich
zugeben, dass ich es selten fertiggebracht habe): «Ich
bin froh, dass es Sie gibt, Sie geben mir viel, Sie be-
deuten mir viel.» Dann wird dieser merken: «Ich bin
wichtig fiir einen andern, auch in meiner Depression,
ich bedeute dem andern etwas.» Freilich, ob wir das
fertigbringen, wirklich ehrlich zu sagen, und den de-
pressiven Menschen nicht zum Fall zu machen, das
ist die grosse Frage! In einer solchen Situation stdnde
ich unter dem Kreuz. Im allgemeinen sprechen wir
allerdings zu viel und zu rasch vom Kreuz.

Und wenn ich schliessen darf mit einem Hinweis auf
den Isenheimer Altar: Damals, zur Zeit der Entste-
hung des Isenheimer Altars, war die Sterbeklinik das
Siechenhaus. Die Leute trugen die Kranken, die Ster-
benden, die Chronischkranken hinein ins Spital,
machten mit ihnen drei Tage lang Exerzitien; jeden
Tag, jede Nacht schauten sie ein Bild an. Das erste
Bild, als sie hineinkamen, war die Auferstehung, das
zweite Bild, die zweite Nacht: die Versuchung. Sie
sagten dem Sterbenden: Hor zu, jetzt ist noch nicht
Auferstehung, jetzt wirst du versucht, die Versuchung
des Antonius. Die dritte Nacht: das Kreuz von Jesus.
Und nachher, hintendran stehen Figuren von Leuten,



die das Spital gegriindet haben, dort kommen plotz-
lich Menschen. Antonius und Augustinus und die
Griinder, jetzt sagen sie: das ist jetzt dein Weg, es ist
ein Weg zur Auferstehung, aber dieser Weg geht iibers
Kreuz und durch die Versuchung hindurch, dort bist
du. Und jetzt das Entscheidende: dich lassen wir nicht
allein, wir sind als Menschen um dich herum.

Heute predigen wir vielleicht zu schnell und zu viel
vom Kreuz und wir tun zu wenig, um mit den Kran-
ken das Kreuz zu tragen. Da wird aus einem hoff-
nungslosen oder hoffnungsarmen Menschen schnell
einmal der berithmte hoffnungslose Fall!

Gang in die Wiiste — Suche nach Sinn

Wenn man so richtig depressiv, eigentlich schwer-
miitig ist, geht man in die Wiiste hinein und hat den
FEindruck, da sei nur Sand, man finde keinen Ausweg
mehr. Erst wenn man genauer hinschaut, merkt man
vielleicht doch, in dieser Wiiste gibt es einen kleinen
Kaktus. Die Frage ist: Gehen wir mit einem Depres-
siven wenigstens in die Wiiste hinein (was kein Spa-
ziergang ist), ohne uns zum voraus zu driicken? Wer
sich driickt und einen «Fall» als «hoffnungslos» ab-
tut, bleibt draussen in der Oase und geht nicht mit
in die Wiiste. Auf dem Gang durch die Wiiste stosst
man auf den Kaktus. Auf diesen Kaktus kann man
kleine Kakteen aufsetzen. Man kann nicht nur Sinn
suchen, man kann einer Sache auch Sinn geben. Un-
ter dem Sinngeben verstehe ich das Einsetzen kleiner
Kakteen in den Kaktus, den man in der Wiiste findet.
Man kann fast immer etwas aus einer Situation ge-
winnen, wenn man Kakteen einzusetzen, das heisst
Sinn zu geben sucht. Mit anderen Worten: Wenn ich
mit jemandem in die Wiiste der Hoffnungslosigkeit
und der Depression gehe und ihn glaubwiirdig konnte
erfahren lassen: Du bedeutest mir etwas, du gibst mir
Sinn, du bist fiir mich wichtig, ich bin froh, dass es
dich gibt, dann wiirde ich auf seinen farblosen Kaktus
eine kleine farbige Blume geben, und dann konnte
allenfalls, und hoffentlich, das Vierte passieren, dass
namlich auch der depressive Mensch, meistens nicht
gerade von einer Minute auf die andere, sondern mit
der Zeit, merkt: auch auf meinem Kaktus hat es ein
kleines Bliimchen.

Im Umgang mit depressiven Menschen mochte ich
mir wiinschen, dass ich sie nicht gleich als hoffnungs-
lose Fille abtun muss, weil ich keine Fantasie habe
und keinen Mut, mit ihnen in die Wiiste zu gehen.
Ich bin leider noch nicht so weit, thnen ehrlich und
aufrichtig zu sagen: Du bist fiir mich wichtig, du be-
deutest etwas fiir mich, du gibst mit deiner Krankheit
meinem Leben Sinn. Aber ich bin davon iiberzeugt,
wenn wir dies konnten, dann wiirde dem einen oder
andern auf seinem kleinen Kaktus ein Bliimchen an-
fangen zu blithen und er konnte die Gemeinsamkeit
realisieren.

Kleine Psychotherapie fiir den Alltag

Wir haben alle unsere kleinen Depressionen, wenn
wir mit den grossen Depressionen der Menschen um-
gehen. Die gehoren zum Leben. Ich habe das einmal

so formuliert und mich damit getrdstet, das ist meine
kleine Psychotherapie, und diese ist nicht einmal
fromm:

Maéngisch isch mr alls verleidet / und am liebschte
mocht ich gaa / s’chunnt mr voor, ich seig verchlei-
det / und me sdchs mr diititlich aa / Ich ha soo vill
miiese rede / und s’isch gsii so viles ldtz / und scho
tdnk ich, s’tdnk en jede / was dee sait isch nume
Gschwitz. Ohni nu es Schtarbeswortli / mocht ich
drum ganz still devoo / aber, gieng’s am nochschte
Oertli / mir niid haargenau esoo? Woo-t-au hii-
chunnsch treisch du Chleider / und es Chleid war’s,
treitisch kei / trddg du jetzt au din Verleider / bisch
dermit gwiiss niid ellei.

Ist der depressive Mensch ein
hoffnungsloser Fall?

Nachwort

Im Vorspann steht, was hier folge, sei eine vom
Referenten gepriifte Transkription einer Tonband-
aufzeichnung. In der Tat habe ich die Druckbogen
gelesen und bin nun in Sorge, ob ich das «Gut zum
Druck» geben diirfe. Gewiss: So ungefdahr habe ich
auf schweizerdeutsch und frei alles gesagt. Aber was
in freier Rede verstdndlich ist, klingt auf dem Papier
holzern, hart, vielleicht in manchem fast lieblos und
salopp. Es bleibt die Hoffnung, verstindige Leserin-
nen und Leser vermochten das herauszuhoren, was
hier nicht bloss zu Papier gebracht wurde, sondern
was ich damals den 600 Zuhorerinnen und Zuhoérern
bei der Veranstaltung iiber «Seelsorgliche Hilfen fiir
depressive Menschen» zu sagen versucht habe.

Vielleicht konnen die folgenden zusammenfassen-
den Thesen, die meinen Ausfithrungen zugrunde la-
gen, zum tieferen Verstdndnis wenigstens etwas bei-
tragen. P. Albert Ziegler

Zusammenfassende Thesen

Der depressive Mensch ist hoffnungslos

Der depressive Meénsch ist hoffnungslos, weil er sel-
ber keine Hoffnung hat und andere ihm keine Hoff-
nung geben koénnen.

Der depressive Mensch hat keine Hoffnung und an-
dere konnen ihm keine Hoffnung geben, weil er von
mehr Hoffnungslosigkeit iiberzeugt ist, als er ver-
niinftigerweise haben kann:

1. Der Depressive ist liberzeugt, dass es fiir ihn tiber-
haupt keine Hoffnung mehr gibt.

2. Verniinftigerweise kann er jedoch nur sagen, dass
es fiir ihn jetzt keine Hoffnung gibt, und zwar,
weil er selber im Augenblick keine Hoffnung sieht.
Aber iiber die Zukunft weiss er nichts. Darum
weiss er auch nicht, ob es in Zukunft keine Hoff-
nung fiir ihn mehr geben kann. Folglich ist er von

483



mehr iiberzeugt, als er vernunftgeméss annehmen
kann.

Ueberzeugt von mehr, als er verniinftigerweise iiber-
zeugt sein kann, ist der depressive Mensch solange
hoffnungslos, als er nicht «zur Vernunft» gebracht
wird, das heisst, bis die Stimme der Vernunft nicht
wieder in ihm selber klingt.

1. Die Stimme der Vernunft kann im depressiven
Menschen jedoch nur erklingen, wenn sie nicht
bloss verniinftig, sondern verstdndig und verstand-
nisvoll erklingt.

2. Verstandig und verstdndnisvoll ist die Sprache der
Vernunft jedoch nur, wenn sie die Sprache des
Herzens spricht und sich einerseits in «herzlicher
Anteilnahme», andererseits in «verstehender Kon-
sequenzy» dussert.

Der depressive Mensch ist hoffnungslos, aber des-
wegen noch nicht ein hoffnungsloser Fall.

Der depressive Mensch beginnt, ein hoffnungsloser
Fall zu werden, wenn er nur noch zu einem «Fall»
wird. Der depressive Mensch wird vollends zum hoff-
nungslosen Fall, wenn man ihn zum hoffnungslosen
Fall erklart.

Der depressive Mensch ist folglich erst dann ein hoff-
nungsloser Fall, wenn die andern ihn als hoffnungs-
losen Fall aufgeben und ihn als erledigt abschreiben.

Damit der depressive Mensch nicht zum hoffnungs-
losen Fall wird, hat man sich nicht nur eines hoff-
nungslos scheinenden Falles anzunehmen, sondern
muss man den depressiven Menschen selber in seiner
Hoffnungslosigkeit annehmen.

Man nimmt einen depressiven Menschen in seiner
Hoffnungslosigkeit an, wenn man seine Notlage als
Ernstfall christlicher Hoffnung erkennt.

Man erkennt die Notlage des depressiven Menschen
als Ernstfall christlicher Hoffnung, wenn man

1. menschlich sich um eine Notldsung bemiiht,
2. christlich der Notwendigkeit Gottes vertraut.

Man bemiiht sich menschlich um eine Notlosung
und vertraut christlich der Notwendigkeit Gottes,
wenn man

1. menschlich sich gegeniiber dem hoffnungslosen
Menschen selber wenn vielleicht nicht hoffnungs-
los, so doch hilflos erfahrt und in dieser Hilflosig-
keit mit dem Hoffnungslosen teilt;

2. christlich sich mit dem hoffnungslosen Menschen
unter das Kreuz Christi stellt, der in der gottver-
lassenen Hoffnungslosigkeit seines Kreuzes mit
uns das Kreuz der Hoffnungslosigkeit geteilt und
uns so erlost hat.

Ergebnis

1. Der depressive Mensch ist in einer dussersten Not-
lage. Aber deswegen ist er noch nicht ein hoff-
nungsloser Fall; es sei denn, dass wir ihn dazu
machen. Doch dann sind wir der hoffnungslose
Fall.

2. Damit wir selber nicht in diesen hoffnungslosen
Fall geraten, teilen wir menschlich unsere Hilflo-
sigkeit mit dem Hoffnungslosen und stellen uns
christlich an der Seite des Hoffnungslosen unter
das Kreuz.

3.Dann wird der Fall der Hoffnungslosigkeit zu
einem Fall unter dem Kreuz und unter das Kreuz.
Aber am Kreuz hat Gott die Not gewendet: Wenn
wir alles getan haben, was wir menschlich in un-
serer Unbeholfenheit und Hilflosigkeit haben tun
konnen, dann diirfen und sollen wir zu beten su-
chen: «Salve crux — spes unica» (Sei gegriisst,
heiliges Kreuz, du bist unsere letzte Zuflucht und
zuletzt unsere einzige Hoffnung).

Wo finden Sie das Sekretariat VSA
und die Stellenvermittlung VSA?

Seegartenstrasse 2, 3. Stock

Mit Tram 2 oder 4, Richtung Tiefenbrunnen
bis Haltestelle Kreuzstrasse oder Feldeggstrasse.

Parkh&user in unmittelbarer Nahe.
Sprechstunde flir die Stellenvermittiung:

Dienstag- und Donnerstagnachmittag.
Voranmeldung unbedingt notig.

484



	Gesichter und Geschichten der Schwermut

