
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Heimwesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 51 (1980)

Heft: 12

Artikel: Wieviel Betreuung erträgt der Behinderte?

Autor: Schmid, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-809847

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-809847
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


peut und versteht es meistens, mit treffenden
Praxisbeispielen seine Theorien verständlich zu machen. Das
Buch besticht durch seine leichte und fliessende
Lesbarkeit. Dies verleitet gelegentlich dazu, Schmidbauers

Annahmen und (Vor-)Urteile als wissenschaftlich
erhärtete Erkenntnisse und Tatsachen aufzufassen.
Als Beispiel sei ein Aspekt seines Menschenbildes
angeführt. Er schreibt auf Seite 239: «Auch jeder
individuelle Lernvorgang hat eine genetische Grundlage.

Der Mensch ist keine Tabula rasa, in die willkürlich

alle möglichen Zeichen eingegraben werden
können. Bedingungen des Lernens und Grenzen des
Erlernbaren sind allgemein darüber hinaus auch
individuell festgelegt.» Diese Aussagen, die als Belege

für die Beschränktheit individueller Lernfähigkeit
gelten sollen, können kaum ganz aufrecht erhalten
werden, da moderne wissenschaftliche Erkenntnisse
auch gegenteilige Ergebnisse gezeigt haben. Die
gleiche Kritik wäre auch gegen Schmidbauers Deutung

der Evolution anzuführen.

Trotz dieser Einwände versteht es der Autor mit
seinen Gedankengängen zu überzeugen. Der von ihm
verwendete sehr verständliche Sprachstil trägt viel
dazu bei, dass er nicht nur den Therapeuten mit
seinem Werk anspricht, sondern auch alle interessierten
Laien anregt, selbst auf die Suche nach eigenen
«destruktiven Idealen» zu gehen. M. F.

Wieviel Betreuung erträgt der Behinderte?
Von Dr. Peter Schmid, Zürich *

1. Behinderung und Lebenssinn

Helmut Schelsky hat einmal gesagt, Belehrung,
Betreuung und Beplanung seien die neuen Formen der
Herrschaft (1). Wir haben Grund, einmal darüber
nachzudenken, was dies für die Behindertenhilfe
heisst.

Die über weite Strecken feststellbare Hilflosigkeit
dem Behinderten gegenüber ist nicht einfach die
Folge fehlender Aufgeklärtheit oder mangelnden
Fachwissens. Würden wir lediglich zuwenig wissen
über Ursachen, Erscheinungsformen und Folgen von
Behinderungen, dann könnten wir uns die nötigen
Kenntnisse noch aneignen und die Forschungsarbeit
noch konsequenter weitertreiben. Unsere Unbeholfenheit

ist auch nicht einfach der Ausdruck
mangelnden Helferwillens. Träfe dies zu, dann ginge es

allerdings schon um etwas Verbindlicheres als Wissen.

Doch auch die Verpflichtung zu vermehrtem
tätigem Einsatz könnte man sich vornehmen und die
Hilfe verstärken.

Aber warum genügt das immer noch nicht?

Der Behinderte fordert uns in einer viel zentraleren
Sphäre unseres Menschseins heraus: Er stellt zum
Beispiel unsere eigene Auffassung von sinnvollem
und lebenswertem Leben in Frage, und zwar um so
mehr als wir versuchen, unsere eigenen Lebensziele
auf ihn zu übertragen. Darum tut uns der Behinderte
nicht den Gefallen, für das dankbar zu sein, was wir
Hilfe nennen. Er ist auch nicht dazu da, unsere
Fördermethoden und Weltanschauungen zu bestätigen.
Wenn wir ehrlich sind zu uns selbst, dann spüren wir
bald: Wir werden durch den Behinderten ganz hart

* Referat an der 17. Arbeitstagung der Dozenten für Sonderpädagogik

in deutschsprachigen Ländern am 10. Oktober 1980 in
Essen (BRD).

auf uns selbst zurückgeworfen, und es hilft nichts,
dies zu verleugnen oder zu verdrängen, indem wir
uns einfach noch mehr ins Erklären, Forschen und
Unterstützen hineinsteigern (2).

Im Umgang mit dem Behinderten stossen wir, wie es
Paul Moor einmal trefflich formuliert hat, auf eine
dreifache Schwierigkeit:

— Wir haben um den Sinn unseres eigenen Lebens
selber erst noch zu kämpfen.

— Der Sinn unseres gesunden und kraftvollen Le¬
bens, oder zum mindesten, was wir dafür halten,
ist nicht ohne weiteres auch Sinn des
Behindertendaseins.

— Selbst da, wo wir den Silin unseres Daseins in
derjenigen Tiefe erfasst hätten, in der er auch für
ihn gilt, können wir ihm diesen Sinn nicht einfach
verabreichen als die überlegen Besitzenden (3).

Es lohnt sich, diese Gedanken wieder aufzugreifen,
denn sie sind geeignet, unser Verhältnis zum Behinderten

von Grund auf zu überdenken.

Das Ringen um den Sinn des eigenen Lebens

Ideale und Glaubensinhalte, sofern sie überhaupt
noch statthaft sind, werden heute vom einzelnen
Menschen nicht mehr fraglos akzeptiert. Sie existieren

bestenfalls noch als Ueberreste in Verhaltensnormen,
welche im Sinne gegenseitiger Uebereinkünfte

funktionieren, damit man einigermassen aneinander
vorbeikommt. Manche glauben zwar, diesem
Mangelzustand zu entgehen, indem sie die Wissenschaft
selbst zu einer Art Ersatzglauben hochstilisieren oder
ideologische Modeströmungen zu Hilfe nehmen. Sie
füllen damit aber nur scheinbar ein Vakuum auf.
Einen möglichen Lebenssinn kann man sich nicht

475



zum voraus setzen, man muss ihn erfahren. Erfahren,
indem man sich etwas vornimmt und sich in etwas
hineinbegibt mit der Bereitschaft, eine vorläufige
Lebensauffassung möglicherweise aufzugeben. Das
Fehlen dogmatisch vorgegebener Stützpfeiler ist eine
echte Chance zur Entwicklung und Reifung. Im
Umgang mit Behinderten erfahren wir nur deutlicher,
was eigentlich jederzeit gilt: Dasjenige, wofür wir uns
einsetzen, ist uns nicht immer schon einsichtig genug,
wenn wir es beginnen. Die Tat muss oft der Selbstreflexion

vorangehen, doch diese darf nachher nicht
fehlen. Endlose Diskussionen mit dem Ziel, sich
vorgängig zu einigen, was sinnvoll, richtig und lohnens-
wert ist, scheitern am unterschiedlichen Erfahrungshorizont

der einzelnen. Es geschieht aber nicht weniger

oft, dass man sich auf die unbedingte Tätigkeit
und Selbstaufopferung etwas einbildet. Bedingungslose

Verausgabung der eigenen Kräfte kann auch
blind machen für das, was dem Behinderten eigentlich

zukommen müsste, blind für das, was er selber
zu sagen und zu geben hätte. Dann wundert man sich
über den Undank und glaubt, immer noch zuwenig
getan zu haben. Vor lauter guten Absichten und Taten

wird vergessen, dass auch dem Behinderten noch
etwas zuzumuten wäre, wenn wir ihm wirklich helfen
wollen. Erst wenn sich unsere Hilfe nicht in beständiger

Fürsorge erschöpft, gewähren wir dem Behinderten

den notwendigen Freiraum, zu sich selbst zu
finden. Wenn wir seinen Wünschen immer
bedingungslos nachgeben, bleibt er auf sich selbst
zurückgeworfen und der Dialog kommt nicht zustande.

Der Lebenssinn des Behinderten ist nicht
unser eigener

Aus einer gewissen inneren Orientierungslosigkeit
heraus neigt heute so mancher dazu, die Wünsche
und Anliegen seiner Mitmenschen gleich für endgültig

und ausgereift zu halten, und gibt vorschnell auf
deren Drängen nach. Man setzt einfach stillschweigend

voraus, die Behinderten, die Jugendlichen, die
Jungen überhaupt, die Mitglieder von Randgruppen
wüssten nur schon kraft der Tatsache, dass sie
behindert, jung oder sonstwie anders sind, besser zu
sagen, worum es im Leben geht. Diese Tendenz
scheint heute fast verbreiteter zu sein als die
Neigung, unsere eigenen Vorstellungen von Lebenssinn
unbedacht auf andere zu übertragen. Doch wenn man
genauer hinsieht, besteht zwischen den beiden
Fehlverhalten nicht einmal ein grundsätzlicher
Unterschied. Inmmer sind es unsere eigenen Vorstellungen,

Wünsche und Phantasien, bei denen wir
stehen bleiben. Zwar müssen wir von etwas ausgehen
— die geistige tabula rasa bringt keinen Dialog in
Gang —, aber wir dürfen nicht dabei stehenbleiben.

Was nun den Behinderten zweifellos von seiner
Umgebung entfremdet, sind die Lebensziele, die wir als
Gesunde und relativ unabhängige Menschen für
erstrebenswert halten und recht unbedacht auf ihn
übertragen. Ich meine damit all jene fragwürdigen
Lebensinhalte, die sich am Sozialprestige, am Berufserfolg,

am Ausbildungsstand und Einflussvermögen
orientieren. Doch alle Versuche, die nur darauf
abzielen, den Behindertenstatus irgendwie dem anzu¬

gleichen, was wir Nichtbehinderte für wichtig erachten,

gehen fehl. Die vorschnelle Integration um jeden
Preis, das Herunterspielen grundsätzlich verschiedener

Ausgangslagen bei Behinderten und Nichtbehinderten

verbauen uns den Anlass, unsere unkritisch
übernommenen Lebensziele jemals in Frage zu stellen.

Wer die Gegensätze künstlich herunterspielt,
stellt sich auf den Standpunkt, was dem Nichtbehinderten

recht sei, dürfe dem Behinderten auch nicht
billig sein. Einen echten Schritt weiter brächte uns
Nichtbehinderte vielmehr die Gewissensfrage: Was
bliebe uns ehrlicherweise zu einem möglichen
Lebensglück übrig, wo wir all der individuell gegebenen
Vorzüge und der am Prestige und Geltungsstreben
orientierten Errungenschaften verlustig gehen müss-
ten? Irgendwie spüren wir ja selbst, dass Macht,
Erfolg und soziales Ansehen mit ihren Tendenzen zu
Masslosigkeit nicht zur Zufriedenheit und inneren
Ruhe führen. Hier tut sich eine mögliche Gemeinsamkeit

auf: Unsere Suche nach einem Sinn des
Lebens für den Behinderten wird zur Suche nach unserem

eigenen Lebenssinn. Dies besagt doch wohl das
tiefgründige Wort Paul Moors, es möchte uns
manchmal scheinen, als hätten wir viel eher beim
Geistigbehinderten in die Lehre zu gehen als er bei
uns (4).

Der für alle geltende Lebenssinn ist nicht
übertragbar

Ein möglicher Lebenssinn, der nicht auch für den
Behinderten gilt, verdient diesen Namen nicht. Er
müsste jedes Menschsein zu umschliessen vermögen.
In ihm sollten sich die erzieherischen Absichten,
Werthaltungen und Massnahmen prüfen lassen und
bewähren können. In Berücksichtigung dessen, so
scheint mir, bewegt sich ein möglicher Lebenssinn
zwischen zwei sich gegenseitig bedingenden Polen:

— für einander da sein,

— von etwas zehren dürfen.

Der erste Grundsatz deckt sich keineswegs mit der
oft gehörten Forderung, aus dem Behinderten müsse
«ein nützliches Glied unserer Gesellschaft werden».
Es geht nicht so sehr darum, was und wieviel der
Mensch für andere zu erbringen hat, sondern um
die Tatsache, dass jeder, indem er für andere da sein
darf, sich selbst erst zu finden vermag (5). Der zweite
Grundsatz wäre dahin zu präzisieren, dass der
Behinderte nicht von allem, was wir ihm in gut gemeinter

Absicht geben, auch wirklich zehren kann. Oft
speisen wir ihn einfach ab, um kurzfristig vor ihm
Ruhe zu haben. Wir geben seinen Wünschen zu rasch
nach und wundern uns nachträglich darüber, dass er
immer neue anmeldet. Bedingungsloses und
unbegrenztes Entgegennehmen belastet. Der Gebende hat
es sehr viel einfacher. Sein Opfer ist klein im
Verhältnis zu dem, was er sich damit an Selbstwertgefühl
einhandelt. Und weil der Nehmende zuweilen den
schlechteren Handel macht, müssen wir uns nicht
wundern, wenn Behinderte mit zunehmender Fürsorge

spürbar unzufriedener und sichtlich undankbar
werden. «Für andere da sein» und «von etwas zehren
dürfen» sind Maximen, die nur in Wechselbeziehung

476



zueinander reifen und erfüllbar sind. So lange wir
sie trennen, führen auch noch so viele Bemühungen
zu keiner qualitativen Besserstellung des Behinderten.
Im Gegenteil: Wir verbreitern den Graben zwischen
Nichtbehinderten und Behinderten, wenn wir jene auf
die Opferhaltung verpflichten, diese auf die Bezügerrolle

festlegen.

2. Was heisst Emanzipation
des Behinderten?

Wieviel Betreuung erträgt also der Behinderte? Nur
so viel oder so wenig wie jeder Mensch. Es ist nicht
wahr, dass der Nehmende immer im Vorteil ist, am
allerwenigsten dann, wenn er sich nichts daraus
macht. Entgegennehmen ohne sich gedemütigt zu
fühlen, kann nur der Unverfrorene — oder aber der
Vollkommene. Und dazwischen hegt ein langer Rei-
fungs- und Lernprozess, während welchem Geben
und Nehmen eng miteinander versohwistert sein müssen.

Damit das Annehmenkönnen nicht zu einer
blossen Anmassung wird, die Weigerung, etwas zu
empfangen, jedoch nicht aus falschem Stolz oder aus
Furcht vor künftigen Verpflichtungen erfolgt — darum

ist der Beitrag jedes einzelnen an die Gemeinschaft

etwas so Wichtiges. Wir lernen das Nehmen
auf dem Umweg über das Geben. Das ist doch in der
Erziehung und im alltäglichen Zusammenleben etwas
so Selbstverständliches, dass man sich fragt, warum
das Prinzip der Gegenseitigkeit in der Behindertenhilfe

so oft vergessen wird.

Von Gleichheit, Gleichstellung und
Gegenseitigkeit

Unter Emanzipation versteht man die Befreiung von
Menschen und Menschengruppen aus einem Zustand
der Abhängigkeit oder Beschränkung. So ungefähr
steht es im Brockhaus, und diese Umschreibung eignet

sich als Ausgangspunkt unserer weiteren
Betrachtungen recht gut. Die Situation des Behinderten
ist ja gerade dadurch gekennzeichnet, dass
Beschränkung und Abhängigkeit nicht nur gleichzeitig
vorhanden, sondern auoh innig miteinander verwoben

sind. Die Beschränkung ist eine primäre und eine
sekundäre. Primär im Sinne angeborener, individueller

Schädigung und Beeinträchtigung, durch welche
sich der Behinderte in seiner Aktivität und
Erlebnismöglichkeit zurückgebunden fühlt. Sekundär
verstärkt sich diese Beschränkung, insofern und soweit
das gesellschaftliche Umfeld mit Vorstellungen von
Normalität an den Behinderten herantritt, die
zusätzlich seine verbliebenen Entwicklungsmöglichkeiten

und Fähigkeiten nur teilweise zum Zuge kommen

lässt. So wird der Behinderte zunehmend von
der Gunst der Umgebung abhängig, und wenn es
ihm nicht gelingt, Abstand von seinem Leiden zu
gewinnen, so bringt er sich durch ständiges Fordern
selbst in immer grössere äussere und innere Abhängigkeit.

Allen emanzipatorischen Bestrebungen in der
Behindertenhilfe kann gewiss attestiert werden, dass sie
dem Behinderten mehr Unabhängigkeit und Bewe¬

gungsspielraum verschaffen möchten. Je nach dem,
welche Vorstellung diesen Bemühungen zugrundeliegt,

sind die Wege mehr oder weniger sinvoll,
fragwürdig oder verfehlt.

Es gibt emanzipatorisohe Bemühungen, die sich auf
den Begriff der Gleichheit berufen. Hier wird recht
viel Kraft und Zeit nur schon dafür verwendet, um
zu beweisen, dass Frauen, Jugendliche, Behinderte,
Andersfarbige usw. von Natur aus gleich seien. Das
stimmt, wenn man unter menschlicher Natur den
innersten Wesenskern meint, nämlich die Bestimmung
und Möglichkeit, mit dem Geistigen im weitesten
Sinne zu kommunizieren. Keineswegs kann es aber
heissen, dass ihre individuelle Ausgangslage dieselbe
ist. Mögen auoh gewisse Unterschiede kleiner sein
als angenommen, es ist unsinnig, sie gänzlich
herunterzuspielen und zu bagatellisieren. Denn wer Gleichheit

sehen möchte, wo sie nicht ist, verbaut den
betroffenen Menschen ihren individuellen Weg zu dem,
woran alle gemeinsam Anteil haben könnten. Oede
Gleichmacherei ist so ziemlich das Gegenteil von
Chancengleichheit.

Eine sinnvollere Zielsetzung in den emanzipatorischen

Bestrebungen um den Behinderten ist die
Forderung nach Gleichstellung. Gleichstellung ist nicht
Wiederherstellung, sondern bereits eine Konsequenz
aus der Einsicht, dass die Individuen untereinander
nicht gleich sind. Was Behinderte und Nichtbehinderte

hingegen auf ihrem individuellen Weg der
Reifung an Gemeinsamkeit erfahren, ist entscheidend
und in jedem Fall wichtiger als was sie voneinander
unterscheidet. Um an diesem Gemeinsamen teilhaben

zu können, soll für Behinderte wie Nichtbehinderte

eine möglichst günstige Ausgangslage geschaffen
werden. Wir sollen sogar mit einer möglichst

weitgehenden Beseitigimg zivilisatorischer Barrieren
den Behinderten bevorzugt behandeln, weil wir ihm
damit nur etwas geben, was der Nichtbehinderte
auch ohne eigenes Dazutun von der Natur bekommen

hat. Hingegen wäre alles, was nach verkappten
Almosen aussieht, aufs entschiedenste zurückzuweisen.

Allein der Umstand, dass man an einen Rollstuhl

gefesselt ist, soll man nicht zum Anlass
nehmen, halbe Bahntaxe, Steuerrabatt und ermässigte
Eintrittspreise zu verlangen. Solche Sonderrechte
schaffen nur neue und erst noch ungerechtfertigte
künstliche Unterschiede, die niemals im Interesse des
Behinderten liegen.

Erst wenn sich der Behinderte nicht nur um seine
Besserstellung, sondern auch für die Gleichbehandlung

ohne falsche Privilegien einsetzt, kann der
eigentliche emanzipatorische Prozess beginnen. Jeder
unmissverständlich angemeldete Wunsch und jeder
noch so bescheidene Schritt, irgendwo gleich behandelt

werden zu können wie der Nichtbehinderte gibt
dem für die Emanzipation unerlässlichen Prinzip der
Gegenseitigkeit Auftrieb.

Vom Recht auf Behinderung

Das Prinzip der Gegenseitigkeit im menschlichen
Umgang beginnt also damit, dass ich den Partner in

477



seinem Sosein und Anderssein annehme und nicht
bloss alles daran setze, die Unterschiede herunterzuspielen

und zu bagatellisieren. Behindert sein ist
nicht einfach eine Panne, die man notdürftig flicken
kann. Behinderung ist auch nicht einfach ein
Unglücksfall, bei dem es genügt, allfällige Schuldige zu
eruieren. Jeder Behinderte ist auch eine Herausforderung

an uns Nichtbehinderte, mit dem Leben nicht
so fortzufahren wie wir es uns gewohnt sind. Wir müssen

den Gegensatz akzeptieren, um in gegenseitiger
Beziehung auf das Gemeinsame zu stossen. Verwischen

wir die Unterschiede vorschnell, so bleiben wir
in unserem eigenen Lebensentwurf gefangen.
Vielfältig und verschlüsselt sind die Varianten, wo der
Behinderte lediglich der eigenen Selbstbestätigung
dient. Es gibt Leute, die müssen Arme und Schwache
um sich haben, damit sie sich selber nicht so arm und
schwach vorkommen. Und gar nicht so viel anders
verhält es sich mit jenen, die bestimmte Behindertengruppen

bevorzugen, die sie selber möglichst
unbehelligt lassen und mit denen sie ihre Theorien und
Weltanschauungen behalten dürfen.

Der erste Schritt zu einer wirklichen Emanzipation
des Behinderten wird getan mit der ausdrücklichen
Anerkennung seiner Andersartigkeit. Damit es zur
Begegnung kommt und nicht einfach zur Projektion.
«Der Behinderte hat ein Recht auf Behinderung», hat
es einmal Fritz Schneeberger formuliert (6). Damit
reden wir keineswegs einem Fatalismus das Wort.

Doch erst, wenn wir dem Behinderten ein Recht
auf seine Behinderung zugestehen, schaffen wir die
Ausgangslage für einen Dialog. «Einer hat immer
Unrecht», sagt Nietzsche, «aber mit Zweien beginnt
die Wahrheit» (7). Erkenntnisgewinn (oder
Wahrheitssuche, was dasselbe ist) ist eine gemeinschaftliche

Leistung, in welcher jeder Partner seine Eigenart
und seinen spezifischen Standpunkt einbringen

muss. Weder hat der Behinderte naoh der Geige
des Gesunden zu tanzen, noch der Gesunde allem
bedingungslos nachzugeben, was der Behinderte
fordert. Auf der Suche nach der Wahrheit brauchen
wir den Gegenspieler, nicht den Gegner, und schon
gar nicht den ideologischen Mitläufer. Mehr Menschlichkeit

im Behindertenwesen beginnt unter anderem
damit, dass wir die Behinderten nicht vorschnell
unter unsere Fittiche nehmen.

Nicht alles mit der Behinderung
entschuldigen

Eine sehr verbreitete Ausprägung dieser vielleicht
gut gemeinten, aber einseitig nachgebenden Fürsprache

zeigt sich in der Angewohnheit Nichtbehinderter,
alles Tun und Lassen, jede Eigenheit und jeden Fehler

des Behinderten auf seine Behinderung zurückzuführen.

Unfähigkeit und mangelnder Wüle, mit dem
Behinderten einen wirklichen Dialog aufzunehmen,
äussert sich gerade darin, dass wir ihn zuviel gewähren

lassen und ihm alles verzeihen. Im Umgang mit
dem behinderten Kind ist dies nichts anderes als eine
Form von Verwöhnung mit all ihren problematischen
Folgen für die Entwicklung der Persönlichkeit. Ist
es die Art, wie wir mit behinderten Erwachsenen
umgehen, dann gewähren wir ihnen ein blosses Narren¬

recht und dispensieren uns davor, ihre Anliegen
ernsthaft anzuhören und verbindlich zu prüfen.

Den Behinderten als Person ernstnehmen

Jetzt wird deutlich, was es mit der oft gehörten
Redewendung auf sich hat, man müsse auch den Behinderten

als Person ernstnehmen. Es kann nicht heis-
sen, Unterschiede zwischen Behinderten und Nicht-
behinderten zu leugnen. Der Forderung ist ebensowenig

Genüge getan, wenn wir glauben, mit erzwungener

Gleichbehandlung würden die Unterschiede
von selbst verschwinden. Wenn es uns wirklich darum

geht, den Behinderten als Person zu betrachten
und nicht als personifizierte Behinderung, dann
anerkennen wir, dass er aus seiner speziellen Lebenslage
heraus ims Nichtbehinderten etwas zu sagen hat. In
der Bemühung um gegenseitiges Verstehen müssen
auch wir vom eigenen Standpunkt abrücken, uns
mitverwandeln. Wenn wir dazu bereit sind, beginnen
wir, den Behinderten ernst zu nehmen. Auf dem Weg
zu gemeinsamer Erkenntnis ist aber nicht minder
wichtig, dass auch der Nichtbehinderte seine Rechte
geltend macht und seine Lebensgrundsätze und -er-
fahrungen miteinbringt. Wo ich den Behinderten
dazu einlade, auch meine Ansichten zu erwägen,
beweise ich ihm zusätzlich meine Verbundenheit,
und keineswegs mit raschem Beipflichten und gütig
herablassender Hilfe.

Die gemeinsam gefundene und miteinander errungene

Uebereinstimmung ist das Ziel jeder
zwischenmenschlichen Beziehung. Solohe Uebereinstimmung
wird nicht durch vorschnelle und bedingungslose
Gleichmacherei erreicht. Nicht Abschaffung der
Unterschiede führt uns ans Ziel, sondern die gemeinsame

Suche nach dem Einenden, wodurch die
Unterschiede immer unwichtiger werden.

Meine Damen und Herren,

was ich Ihnen da recht umständlich auseinandergesetzt
habe, fasst Martin Buber in einem einzigen Satz

zusammen: «Gemeinschaft ist Bewältigimg der
Anderheit in der gelebten Einheit» (8).

Anmerkungen

1 Schelsky, H.: Die neuen Formen der Herrschaft: Belehrung,
Betreuung, Beplanung. (Vortrag an der Universität Zürich am
11. Februar 1975.)

2 Siehe auch Schmid, P.: Die Hilfsschule — eine Herausforderung

unserer Lebensgrundsätze, in: «Hilfsschule — wohin?»
Lenzburg 1979.

3 Moor, P.: Sinnvolle Lebensgestaltung auch bei schwerster
Behinderung. (Zeitschrift Pro Infirmis Nr. 3, 1956/57, Seite 6.)

4 Moor, P.: a.a.O., Seite 1.

5 Dieses Werden am Du hat Martin Buber in seinem dialogischen
Prinzip eindrücklich dargelegt, insbesondere in «Ich und Du»
(Martin Buber Werke, erster Band, Schriften zur Philosophie,
Seiten 84 ff.)

6 Schneeberger, F.: Zum Problem der Sonderklassen. (Vortrag
beim Kantonalen Jugendpsychologischen Dienst in St. Gallen
am 20. Februar 1980.)

7 Nietzsche, F.: in der «Fröhlichen Wissenschaft», zitiert von
O. F. Bollnow in: «Das Doppelgesicht der Wahrheit», Stuttgart

1975, Seite 203.

8 Buber, M.: Reden über Erziehung (2. Rede), 9. Auflage, Hei¬
delberg 1969, Seite 46.

478


	Wieviel Betreuung erträgt der Behinderte?

