Zeitschrift: Fachblatt fur schweizerisches Heimwesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein flr Schweizerisches Heimwesen

Band: 51 (1980)

Heft: 12

Artikel: Wieviel Betreuung ertragt der Behinderte?
Autor: Schmid, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-809847

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-809847
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

peut und versteht es meistens, mit treffenden Praxis-
beispielen seine Theorien verstandlich zu machen. Das
Buch besticht durch seine leichte und fliessende Les-
barkeit. Dies verleitet gelegentlich dazu, Schmidbau-
ers Annahmen und (Vor-)Urteile als wissenschaftlich
erhidrtete Erkenntnisse und Tatsachen aufzufassen.
Als Beispiel sei ein Aspekt seines Menschenbildes
angefiihrt. Er schreibt auf Seite 239: «Auch jeder
individuelle Lernvorgang hat eine genetische Grund-
lage. Der Mensch ist keine Tabula rasa, in die willkiir-
lich alle moglichen Zeichen eingegraben werden
konnen. Bedingungen des Lernens und Grenzen des
Erlernbaren sind allgemein dariiber hinaus auch indi-
viduell festgelegt.» Diese Aussagen, die als Belege

fir die Beschrénktheit individueller Lernfihigkeit
gelten sollen, konnen kaum ganz aufrecht erhalten
werden, da moderne wissenschaftliche Erkenntnisse
auch gegenteilige Ergebnisse gezeigt haben. Die
gleiche Kritik wire auch gegen Schmidbauers Deu-
tung der Evolution anzufiihren.

Trotz dieser Einwidnde versteht es der Autor mit sei-
nen Gedankengingen zu iiberzeugen. Der von ihm
verwendete sehr verstindliche Sprachstil tragt viel
dazu bei, dass er nicht nur den Therapeuten mit sei-
nem Werk anspricht, sondern auch alle interessierten
Laien anregt, selbst auf die Suche nach eigenen «de-
struktiven Idealen» zu gehen. M:F.

Wieviel Betreuung ertrigt der Behinderte?
Von Dr. Peter Schmid, Ziirich *

1. Behinderung und Lebenssinn

Helmut Schelsky hat einmal gesagt, Belehrung, Be-
treuung und Beplanung seien die neuen Formen der
Herrschaft (1). Wir haben Grund, einmal dariiber
nachzudenken, was dies fiir die Behindertenhilfe
heisst.

Die iiber weite Strecken feststellbare Hilflosigkeit
dem Behinderten gegeniiber ist nicht einfach die
Folge fehlender Aufgekldartheit oder mangelnden
Fachwissens. Wiirden wir lediglich zuwenig wissen
iiber Ursachen, Erscheinungsformen und Folgen von
Behinderungen, dann konnten wir uns die notigen
Kenntnisse noch aneignen und die Forschungsarbeit
noch konsequenter weitertreiben. Unsere Unbehol-
fenheit ist auch nicht einfach der Ausdruck man-
gelnden Helferwillens. Tréafe dies zu, dann ginge es
allerdings schon um etwas Verbindlicheres als Wis-
sen. Doch auch die Verpflichtung zu vermehrtem
tatigem Einsatz konnte man sich vornehmen und die
Hilfe verstdrken.

Aber warum geniigt das immer noch nicht?

Der Behinderte fordert uns in einer viel zentraleren
Sphédre unseres Menschseins heraus: Er stellt zum
Beispiel unsere eigene Auffassung von sinnvollem
und lebenswertem Leben in Frage, und zwar um so
mehr als wir versuchen, unsere eigenen Lebensziele
auf ihn zu iibertragen. Darum tut uns der Behinderte
nicht den Gefallen, fiir das dankbar zu sein, was wir
Hilfe nennen. Er ist auch nicht dazu da, unsere For-
dermethoden und Weltanschauungen zu bestitigen.
Wenn wir ehrlich sind zu uns selbst, dann spliren wir
bald: Wir werden durch den Behinderten ganz hart

* Referat an der 17. Arbeitstagung der Dozenten fiir Sonderpid-
agogik in deutschsprachigen Lindern am 10. Oktober 1980 in
Essen (BRD).

auf uns selbst zuriickgeworfen, und es hilft nichts,
dies zu verleugnen oder zu verdriangen, indem wir
uns einfach noch mehr ins Erkldren, Forschen und
Unterstiitzen hineinsteigern (2).

Im Umgang mit dem Behinderten stossen wir, wie es
Paul Moor einmal trefflich formuliert hat, auf eine
dreifache Schwierigkeit:

— Wir haben um den Sinn unseres eigenen Lebens
selber erst noch zu kdmpfen.

— Der Sinn unseres gesunden und kraftvollen Le-
bens, oder zum mindesten, was wir dafiir halten,
ist nicht ohne weiteres auch Sinn des Behinder-
tendaseins.

— Selbst da, wo wir den Sinn unseres Daseins in
derjenigen Tiefe erfasst hitten, in der er auch fiir
ihn gilt, kénnen wir ihm diesen Sinn nicht einfach
verabreichen als die liberlegen Besitzenden (3).

Es lohnt sich, diese Gedanken wieder aufzugreifen,
denn sie sind geeignet, unser Verhéltnis zum Behin-
derten von Grund auf zu iiberdenken.

Das Ringen um den Sinn des eigenen Lebens

Ideale und Glaubensinhalte, sofern sie iiberhaupt
noch statthaft sind, werden heute vom einzelnen
Menschen nicht mehr fraglos akzeptiert. Sie existie-
ren bestenfalls noch als Ueberreste in Verhaltensnor-
men, welche im Sinne gegenseitiger Uebereinkiinfte
funktionieren, damit man einigermassen aneinander
vorbeikommt. Manche glauben zwar, diesem Man-
gelzustand zu entgehen, indem sie die Wissenschaft
selbst zu einer Art Ersatzglauben hochstilisieren oder
ideologische Modestromungen zu Hilfe nehmen. Sie
fiillen damit aber nur scheinbar ein Vakuum auf.
Einen moglichen Lebenssinn kann man sich nicht

475



zum voraus setzen, man muss ihn erfahren. Erfahren,
indem man sich etwas vornimmt und sich in etwas
hineinbegibt mit der Bereitschaft, eine vorldufige
Lebensauffassung moglicherweise aufzugeben. Das
Fehlen dogmatisch vorgegebener Stiitzpfeiler ist eine
echte Chance zur Entwicklung und Reifung. Im Um-
gang mit Behinderten erfahren wir nur deutlicher,
was eigentlich jederzeit gilt: Dasjenige, wofiir wir uns
einsetzen, ist uns nicht immer schon einsichtig genug,
wenn wir es beginnen. Die Tat muss oft der Selbstre-
flexion vorangehen, doch diese darf nachher nicht
fehlen. Endlose Diskussionen mit dem Ziel, sich vor-
gingig zu einigen, was sinnvoll, richtig und lohnens-
wert ist, scheitern am unterschiedlichen Erfahrungs-
horizont der einzelnen. Es geschieht aber nicht weni-
ger oft, dass man sich auf die unbedingte Tatigkeit
und Selbstaufopferung etwas einbildet. Bedingungs-
lose Verausgabung der eigenen Krifte kann auch
blind machen fiir das, was dem Behinderten eigent-
lich zukommen miisste, blind fiir das, was er selber
zu sagen und zu geben hétte. Dann wundert man sich
iiber den Undank und glaubt, immer noch zuwenig
getan zu haben. Vor lauter guten Absichten und Ta-
ten wird vergessen, dass auch dem Behinderten noch
etwas zuzumuten wire, wenn wir ihm wirklich helfen
wollen. Erst wenn sich unsere Hilfe nicht in bestédn-
diger Fiirsorge erschopft, gewdhren wir dem Behin-
derten den notwendigen Freiraum, zu sich selbst zu
finden. Wenn wir seinen Wiinschen immer bedin-
gungslos nachgeben, bleibt er auf sich selbst zuriick-
geworfen und der Dialog kommt nicht zustande.

Der Lebenssinn des Behinderten ist nicht
unser eigener

Aus einer gewissen inneren Orientierungslosigkeit
heraus neigt heute so mancher dazu, die Wiinsche
und Anliegen seiner Mitmenschen gleich fiir endgiil-
tig und ausgereift zu halten, und gibt vorschnell auf
deren Dringen nach. Man setzt einfach stillschwei-
gend voraus, die Behinderten, die Jugendlichen, die
Jungen iiberhaupt, die Mitglieder von Randgruppen
wiissten nur schon kraft der Tatsache, dass sie be-
hindert, jung oder sonstwie anders sind, besser zu
sagen, worum es im Leben geht. Diese Tendenz
scheint heute fast verbreiteter zu sein als die Nei-
gung, unsere eigenen Vorstellungen von Lebenssinn
unbedacht auf andere zu iibertragen. Doch wenn man
genauer hinsieht, besteht zwischen den beiden Fehl-
verhalten nicht einmal ein grundsidtzlicher Un-
terschied. Inmmer sind es unsere eigenen Vorstel-
lungen, Wiinsche und Phantasien, bei denen wir ste-
hen bleiben. Zwar miissen wir von etwas ausgehen
— die geistige tabula rasa bringt keinen Dialog in
Gang —, aber wir diirfen nicht dabei stehenbleiben.

Was nun den Behinderten zweifellos von seiner Um-
gebung entfremdet, sind die Lebensziele, die wir als
Gesunde und relativ unabhéngige Menschen fiir er-
strebenswert halten und recht unbedacht auf ihn
tibertragen. Ich meine damit all jene fragwiirdigen
Lebensinhalte, die sich am Sozialprestige, am Berufs-
erfolg, am Ausbildungsstand und Einflussvermogen
orientieren. Doch alle Versuche, die nur darauf ab-
zielen, den Behindertenstatus irgendwie dem anzu-

476

gleichen, was wir Nichtbehinderte fiir wichtig erach-
ten, gehen fehl. Die vorschnelle Integration um jeden
Preis, das Herunterspielen grundsétzlich verschiede-
ner Ausgangslagen bei Behinderten und Nichtbehin-
derten verbauen uns den Anlass, unsere unkritisch
iibernommenen Lebensziele jemals in Frage zu stel-
len. Wer die Gegensdtze kiinstlich herunterspielt,
stellt sich auf den Standpunkt, was dem Nichtbehin-
derten recht sei, diirfe dem Behinderten auch nicht
billig sein. Einen echten Schritt weiter brichte uns
Nichtbehinderte vielmehr die Gewissensfrage: Was
bliebe uns ehrlicherweise zu einem mdglichen Le-
bensgliick iibrig, wo wir all der individuell gegebenen
Vorziige und der am Prestige und Geltungsstreben
orientierten Errungenschaften verlustig gehen miiss-
ten? Irgendwie spiiren wir ja selbst, dass Macht, Er-
folg und soziales Ansehen mit ihren Tendenzen zu
Masslosigkeit nicht zur Zufriedenheit und inneren
Ruhe fiihren. Hier tut sich eine mogliche Gemein-
samkeit auf: Unsere Suche nach einem Sinn des Le-
bens fiir den Behinderten wird zur Suche nach unse-
rem eigenen Lebenssinn. Dies besagt doch wohl das
tiefgriindige Wort Paul Moors, es mochte uns
manchmal scheinen, als hitten wir viel eher beim
Geistigbehinderten in die Lehre zu gehen als er bei
uns (4).

Der fiir alle geltende Lebenssinn ist nicht
iibertragbar

Ein moglicher Lebenssinn, der nicht auch fiir den
Behinderten gilt, verdient diesen Namen nicht. Er
miisste jedes Menschsein zu umschliessen vermogen.
In ihm sollten sich die erzieherischen Absichten,
Werthaltungen und Massnahmen priifen lassen und
bewdhren konnen. In Beriicksichtigung dessen, so
scheint mir, bewegt sich ein moglicher Lebenssinn
zwischen zwei sich gegenseitig bedingenden Polen:

— fiir einander da sein,
— von etwas zehren diirfen.

Der erste Grundsatz deckt sich keineswegs mit der
oft gehorten Forderung, aus dem Behinderten miisse
«ein niitzliches Glied unserer Gesellschaft werden».
Es geht nicht so sehr darum, was und wieviel der
Mensch fiir andere zu erbringen hat, sondern um
die Tatsache, dass jeder, indem er fiir andere da sein
darf, sich selbst erst zu finden vermag (5). Der zweite
Grundsatz wire dahin zu prizisieren, dass der Be-
hinderte nicht von allem, was wir ihm in gut gemein-
ter Absicht geben, auch wirklich zehren kann. Oft
speisen wir ihn einfach ab, um kurzfristig vor ihm
Ruhe zu haben. Wir geben seinen Wiinschen zu rasch
nach und wundern uns nachtrdglich dariiber, dass er
immer neue anmeldet. Bedingungsloses und unbe-
grenztes Entgegennehmen belastet. Der Gebende hat
es sehr viel einfacher. Sein Opfer ist klein im Ver-
hiltnis zu dem, was er sich damit an Selbstwertgefiihl
einhandelt. Und weil der Nehmende zuweilen den
schlechteren Handel macht, miissen wir uns nicht
wundern, wenn Behinderte mit zunehmender Fiirsor-
ge spiirbar unzufriedener und sichtlich undankbar
werden. «Fiir andere da sein» und «von etwas zehren
diirfen» sind Maximen, die nur in Wechselbeziehung



zueinander reifen und erfiillbar sind. So lange wir
sie trennen, fiihren auch noch so viele Bemiihungen
zu keiner qualitativen Besserstellung des Behinderten.
Im Gegenteil: Wir verbreitern den Graben zwischen
Nichtbehinderten und Behinderten, wenn wir jene auf
die Opferhaltung verpflichten, diese auf die Beziiger-
rolle festlegen.

2. Was heisst Emanzipation
des Behinderten?

Wieviel Betreuung ertragt also der Behinderte? Nur
so viel oder so wenig wie jeder Mensch. Es ist nicht
wahr, dass der Nehmende immer im Vorteil ist, am
allerwenigsten dann, wenn er sich nichts daraus
macht. Entgegennehmen ohne sich gedemiitigt zu
fiihlen, kann nur der Unverfrorene — oder aber der
Vollkommene. Und dazwischen liegt ein langer Rei-
fungs- und Lernprozess, wihrend welchem Geben
und Nehmen eng miteinander verschwistert sein miis-
sen. Damit das AnnehmenkOnnen nicht zu einer
blossen Anmassung wird, die Weigerung, etwas zu
empfangen, jedoch nicht aus falschem Stolz oder aus
Furcht vor kiinftigen Verpflichtungen erfolgt — dar-
um ist der Beitrag jedes einzelnen an die Gemein-
schaft etwas so Wichtiges. Wir lernen das Nehmen
auf dem Umweg iiber das Geben. Das ist doch in der
Erziehung und im alltdglichen Zusammenleben etwas
so Selbstverstdndliches, dass man sich fragt, warum
das Prinzip der Gegenseitigkeit in der Behinderten-
hilfe so oft vergessen wird.

Von Gleichheit, Gleichstellung und
Gegenseitigkeit

Unter Emanzipation versteht man die Befreiung von
Menschen und Menschengruppen aus einem Zustand
der Abhidngigkeit oder Beschrankung. So ungefdhr
steht es im Brockhaus, und diese Umschreibung eig-
net sich als Awusgangspunkt unserer weiteren Be-
trachtungen recht gut. Die Situation des Behinderten
ist ja gerade dadurch gekennzeichnet, dass Be-
schrinkung und Abhéngigkeit nicht nur gleichzeitig
vorhanden, sondern auch innig miteinander verwo-
ben sind. Die Beschrinkung ist eine primére und eine
sekundédre. Primdr im Sinne angeborener, individuel-
ler Schadigung und Beeintrdchtigung, durch welche
sich der Behinderte in seiner Aktivitdt und Erlebnis-
moglichkeit zuriickgebunden fiihlt. Sekundir ver-
stiarkt sich diese Beschrinkung, insofern und soweit
das gesellschaftliche Umfeld mit Vorstellungen von
Normalitdt an den Behinderten herantritt, die
zusdtzlich seine verbliebenen Entwicklungsmoglich-
keiten und Féhigkeiten nur teilweise zum Zuge kom-
men ldsst. So wird der Behinderte zunehmend von
der Gunst der Umgebung abhingig, und wenn es
ihm nicht gelingt, Abstand von seinem Leiden zu ge-
winnen, so bringt er sich durch stindiges Fordern
selbst in immer grossere dussere und innere Abhéin-
gigkeit.

Allen emanzipatorischen Bestrebungen in der Behin-
dertenhilfe kann gewiss attestiert werden, dass sie
dem Behinderten mehr Unabhéngigkeit und Bewe-

gungsspielraum verschaffen mochten. Je nach dem,
welche Vorstellung diesen Bemiihungen zugrunde-
liegt, sind die Wege mehr oder weniger sinvoll, frag-
wiirdig oder verfehlt.

Es gibt emanzipatorische Bemiihungen, die sich auf
den Begriff der Gleichheit berufen. Hier wird recht
viel Kraft und Zeit nur schon dafiir verwendet, um
zu beweisen, dass Frauen, Jugendliche, Behinderte,
Andersfarbige usw. von Natur aus gleich seien. Das
stimmt, wenn man unter menschlicher Natur den
innersten Wesenskern meint, ndmlich die Bestimmung
und Moglichkeit, mit dem Geistigen im weitesten
Sinne zu kommunizieren. Keineswegs kann es aber
heissen, dass ihre individuelle Ausgangslage dieselbe
ist. Mogen auch gewisse Unterschiede kleiner sein
als angenommen, es ist unsinnig, sie gdnzlich herun-
terzuspielen und zu bagatellisieren. Denn wer Gleich-
heit sehen mdchte, wo sie nicht ist, verbaut den be-
troffenen Menschen ihren individuellen Weg zu dem,
woran alle gemeinsam Anteil haben kdnnten. Oede
Gleichmacherei ist so ziemlich das Gegenteil von
Chancengleichheit.

Eine sinnvollere Zielsetzung in den emanzipatori-
schen Bestrebungen um den Behinderten ist die For-
derung nach Gleichstellung. Gleichstellung ist nicht
Wiederherstellung, sondern bereits eine Konsequenz
aus der Einsicht, dass die Individuen untereinander
nicht gleich sind. Was Behinderte und Nichtbehin-
derte hingegen auf ihrem individuellen Weg der Rei-
fung an Gemeinsamkeit erfahren, ist entscheidend
und in jedem Fall wichtiger als was sie voneinander
unterscheidet. Um an diesem Gemeinsamen teilha-
ben zu konnen, soll fiir Behinderte wie Nichtbehin-
derte eine moglichst giinstige Ausgangslage geschaf-
fen werden. Wir sollen sogar mit einer moglichst
weitgehenden Beseitigung zivilisatorischer Barrieren
den Behinderten bevorzugt behandeln, weil wir ihm
damit nur etwas geben, was der Nichtbehinderte
auch ohne eigenes Dazutun von der Natur bekom-
men hat. Hingegen wire alles, was nach verkappten
Almosen aussieht, aufs entschiedenste zuriickzuwei-
sen. Allein der Umstand, dass man an einen Roll-
stuhl gefesselt ist, soll man nicht zum Anlass neh-
men, halbe Bahntaxe, Steuerrabatt und erméssigte
Eintrittspreise zu verlangen. Solche Sonderrechte
schaffen nur neue und erst noch ungerechtfertigte
kiinstliche Unterschiede, die niemals im Interesse des
Behinderten liegen.

Erst wenn sich der Behinderte nicht nur um seine
Besserstellung, sondern auch fiir die Gleichbehand-
lung ohne falsche Privilegien einsetzt, kann der
eigentliche emanzipatorische Prozess beginnen. Jeder
unmissverstindlich angemeldete Wunsch und jeder
noch so bescheidene Schritt, irgendwo gleich behan-
delt werden zu konnen wie der Nichtbehinderte gibt
dem fiir die Emanzipation unerlésslichen Prinzip der
Gegenseitigkeit Auftrieb.

Vom Recht auf Behinderung

Das Prinzip der Gegenseitigkeit im menschlichen
Umgang beginnt also damit, dass ich den Partner in

4717



seinem Sosein und Anderssein annehme und nicht
bloss alles daran setze, die Unterschiede herunterzu-
spielen und zu bagatellisieren. Behindert sein ist
nicht einfach eine Panne, die man notdiirftig flicken
kann. Behinderung ist auch nicht einfach ein Un-
gliicksfall, bei dem es geniigt, allfdllige Schuldige zu
eruieren. Jeder Behinderte ist auch eine Herausforde-
rung an uns Nichtbehinderte, mit dem Leben nicht
so fortzufahren wie wir es uns gewohnt sind. Wir miis-
sen den Gegensatz akzeptieren, um in gegenseitiger
Beziehung auf das Gemeinsame zu stossen. Verwi-
schen wir die Unterschiede vorschnell, so bleiben wir
in unserem eigenen Lebensentwurf gefangen. Viel-
faltig und verschliisselt sind die Varianten, wo der
Behinderte lediglich der eigenen Selbstbestdtigung
dient. Es gibt Leute, die miissen Arme und Schwache
um sich haben, damit sie sich selber nicht so arm und
schwach vorkommen. Und gar nicht so viel anders
verhdlt es sich mit jenen, die bestimmte Behinderten-
gruppen bevorzugen, die sie selber moglichst unbe-
helligt lassen und mit denen sie ihre Theorien und
Weltanschauungen behalten diirfen.

Der erste Schritt zu einer wirklichen Emanzipation
des Behinderten wird getan mit der ausdriicklichen
Amnerkennung seiner Andersartigkeit. Damit es zur Be-
gegnung kommt und nicht einfach zur Projektion.
«Der Behinderte hat ein Recht auf Behinderung», hat
es einmal Fritz Schneeberger formuliert (6). Damit
reden wir keineswegs einem Fatalismus das Wort.
Doch erst, wenn wir dem Behinderten ein Recht
auf seine Behinderung zugestehen, schaffen wir die
Ausgangslage fiir einen Dialog. «Einer hat immer
Unrecht», sagt Nietzsche, «aber mit Zweien beginnt
die Wahrheit» (7). Erkenntnisgewinn (oder Wahr-
heitssuche, was dasselbe ist) ist eine gemeinschaft-
liche Leistung, in welcher jeder Partner seine Eigen-
art und seinen spezifischen Standpunkt einbringen
muss. Weder hat der Behinderte nach der Geige
des Gesunden zu tanzen, noch der Gesunde allem
bedingungslos nachzugeben, was der Behinderte
fordert. Auf der Suche nach der Wahrheit brauchen
wir den Gegenspieler, nicht den Gegner, und schon
gar nicht den ideologischen Mitldufer. Mehr Mensch-
lichkeit im Behindertenwesen beginnt unter anderem
damit, dass wir die Behinderten nicht vorschnell
unter unsere Fittiche nehmen.

Nicht alles mit der Behinderung
entschuldigen

Eine sehr verbreitete Auspragung dieser vielleicht
gut gemeinten, aber einseitig nachgebenden Fiirspra-
che zeigt sich in der Angewohnheit Nichtbehinderter,
alles Tun und Lassen, jede Eigenheit und jeden Feh-
ler des Behinderten auf seine Behinderung zuriickzu-
fiihren. Unfdhigkeit und mangelnder Wille, mit dem
Behinderten einen wirklichen Dialog aufzunehmen,
dussert sich gerade darin, dass wir ihn zuviel gewih-
ren lassen und ihm alles verzeihen. Im Umgang mit
dem behinderten Kind ist dies nichts anderes als eine
Form von Verwdhnung mit all ihren problematischen
Folgen fiir die Entwicklung der Personlichkeit. Ist
es die Art, wie wir mit behinderten Erwachsenen um-
gehen, dann gewdhren wir ihnen ein blosses Narren-

478

recht und dispensieren uns davor, ihre Anliegen
ernsthaft anzuhdren und verbindlich zu priifen.

Den Behinderten als Person ernstnehmen

Jetzt wird deutlich, was es mit der oft gehorten Rede-
wendung auf sich hat, man miisse auch den Behin-
derten als Person ernstnehmen. Es kann nicht heis-
sen, Unterschiede zwischen Behinderten und Nicht-
behinderten zu leugnen. Der Forderung ist ebenso-
wenig Geniige getan, wenn wir glauben, mit erzwun-
gener Gleichbehandlung wiirden die Unterschiede
von selbst verschwinden. Wenn es uns wirklich dar-
um geht, den Behinderten als Person zu betrachten
und nicht als personifizierte Behinderung, dann aner-
kennen wir, dass er aus seiner speziellen Lebenslage
heraus uns Nichtbehinderten etwas zu sagen hat. In
der Bemiihung um gegenseitiges Verstehen miissen
auch wir vom eigenen Standpunkt abriicken, uns
mitverwandeln. Wenn wir dazu bereit sind, beginnen
wir, den Behinderten ernst zu nehmen. Auf dem Weg
zu gemeinsamer Erkenntnis ist aber nicht minder
wichtig, dass auch der Nichtbehinderte seine Rechte
geltend macht und seine Lebensgrundsitze und -er-
fahrungen miteinbringt. Wo ich den Behinderten
dazu einlade, auch meine Ansichten zu erwédgen, be-
weise ich ihm zusidtzlich meine Verbundenheit,
und keineswegs mit raschem Beipflichten und giitig
herablassender Hilfe.

Die gemeinsam gefundene und miteinander errun-
gene Uebereinstimmung ist das Ziel jeder zwischen-
menschlichen Beziehung. Solche Uebereinstimmung
wird nicht durch vorschnelle und bedingungslose
Gleichmacherei erreicht. Nicht Abschaffung der Un-
terschiede fithrt uns ans Ziel, sondern die gemein-
same Suche nach dem Einenden, wodurch die Unter-
schiede immer unwichtiger werden.

Meine Damen und Herren,

was ich Ihnen da recht umstédndlich auseinanderge-
setzt habe, fasst Martin Buber in einem einzigen Satz
zusammen: «Gemeinschaft ist Bewiltigung der An-
derheit in der gelebten Einheit» (8).

Anmerkungen

1 Schelsky, H.: Die neuen Formen der Herrschaft: Belehrung,
Betreuung, Beplanung. (Vortrag an der Universitit Ziirich am
11. Februar 1975.)

2 Siehe auch Schmid, P.: Die Hilfsschule — eine Herausforde-
rung unserer Lebensgrundsitze, in: «Hilfsschule — wohin?»
Lenzburg 1979.

3 Moor, P.: Sinnvolle Lebensgestaltung auch bei schwerster Be-
hinderung. (Zeitschrift Pro Infirmis Nr. 3, 1956/57, Seite 6.)

4 Moor, P.: a.a.0., Seite 1.

5 Dieses Werden am Du hat Martin Buber in seinem dialogischen
Prinzip eindriicklich dargelegt, insbesondere in «Ich und Du»
(Martin Buber Werke, erster Band, Schriften zur Philosophie,
Seiten 84 ff.)

6 Schneeberger, F.: Zum Problem der Sonderklassen. (Vortrag
beim Kantonalen Jugendpsychologischen Dienst in St. Gallen
am 20. Februar 1980.)

7 Nietzsche, F.: in der «Frohlichen Wissenschaft», zitiert von
O. F. Bollnow in: «Das Doppelgesicht der Wahrheit», Stutt-
gart 1975, Seite 203.

8 Buber, M.: Reden iiber Erziehung (2. Rede), 9. Auflage, Hei-
delberg 1969, Seite 46.



	Wieviel Betreuung erträgt der Behinderte?

