
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Heimwesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 51 (1980)

Heft: 12

Artikel: Soziale Tätigkeit und menschliche Haltung

Autor: Abbt, Imelda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-809846

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-809846
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Soziale Tätigkeit und menschliche Haltung
Von Dr. Imelda Abbt, Leiterin der Fortbildung und des Kurswesens im VSA *

Was ist der Mensch?

Das Thema «Soziale Tätigkeit und menschliche
Haltung» hat bei Ihnen wohl unterschiedliche Reaktionen,

vielleicht gar da und dort ein Kopfschütteln
ausgelöst. Gehören soziale Tätigkeit und menschliche

Haltung nicht selbstverständlich zusammen?
Hätte nicht die Entwicklung in der Heilpädagogik
viel Interessanteres zu bieten? Wäre es nicht besser,
etwas über neue Forschungen zu erfahren, wo doch
dem praktisch tätigen Heilpädagogen die Zeit oft
fehlt, sich in jeder Beziehung auf dem Laufenden zu
halten. Warum wurde gerade das Verständnis des
Menschen in der sozialen Tätigkeit zum Thema
gemacht? Warum soll diese «uralte», ja «ewige» Frage
unsere gemeinsamen zweieinhalb Tage gleichsam wie
eine Zange umklammern?

Es ist Tatsache, dass nicht bloss jede Generation,
sondern auch jeder einzelne sich mit dieser Frage zu
beschäftigen hat. Wir alle sind ja von ihr betroffen.
In diesem Sinne sind diese Tage doch auch unsere
Tage, geht es doch im Grunde um uns selber. Die
Frage erlebt jedoch je nach Zeitgestimmtheit andere
Akzentuierungen. Wo zum Beispiel der individuelle
Mensch dermassen im Mittelpunkt steht, dass alle
seine Neigungen, Gefühle und Wünsche analysiert,
ausgedeutet und theoretisch aufgefangen werden,
sieht das tägliche Leben anders aus, als da, wo der
Tod des Individuums verkündet wird und nur noch
Strukturen und gesellschaftliche Zusammenhänge
von Bedeutung erscheinen. Nochmals anders tönt es
bei Zukunftsforschern, nach denen das heutige Wesen

«Mensch» durch Mutation morgen schon zu
einem andern werden könnte.

Was hat nun ein Philosoph wie Kant in die Situation
des 20. Jahrhunderts hinein noch zu sagen? Wie
kann ein Denker, der in seinem ganzen Leben nur 36
km über seine Heimatstadt Königsberg hinauskam,
zu Fragen einer hochmobilen Gesellschaft beigezogen

werden? Unser Jahrhundert hat doch Fortschritte
aufzuweisen, von denen vor 200 Jahren noch nicht

einmal geträumt wurde. Warum soll denn gerade
Kant zum Gewährsmann in einer so entscheidenden
Frage wie: «Was ist der Mensch?» gemacht werden?
Immerhin hätte doch eine aktuelle Anthropologie
zum Beispiel zu folgenden Problemen einen direkten
oder indirekten Beitrag zu leisten: Wie mit der
Arbeitslosigkeit leben (Amerika über 8 Millionen; England

fast 2 Millionen)? Wie ist dem Terrorismus zu
begegnen (am 2. August in Bologna 76 Tote)? In

* Eröffnungsvortrag zum diesjährigen Fortbildungskurs der
Vereinigung der Absolventen des Heilpädagogischen Seminars
Zürich (VAZ) vom 24. bis 26. Oktober im Kunst- und Kongresshaus

Lüzern. Lesen Sie hierzu auch den Bericht von Max Dreifuss

auf Seite 466.

welche Richtung sollten (heil)pädagogische Ziele
tendieren, usw., usw.?

Nun, bevor wir urteilen, sollten wir doch sehen, wie
dieser grosse Denker am Beginn der Neuzeit die
Situation des Menschen eingeschätzt und was er uns
heute allenfalls noch zu sagen hat. Seiner Frage:
«Was ist,der Mensch?» (J. Kant, Logik, A 25) hat er
drei andere vorangestellt, die zugleich die condition
humaine in der wohl kürzest möglichen Form
charakterisieren: «Was kann ich erkennen?» «Was soll
ich tun?» «Was darf ich hoffen?» Es sind im Grunde
drei bange Fragen. Es ist nämlich überhaupt noch
nicht klar, ob es im Können, Sollen und Dürfen —
im Erkennen, Tun und Hoffen — eine Entschiedenheit

geben kann, die sich auf alle Menschen bezieht,
so dass es auch Mass-Gebliches für wahres Mensch-
Sein gibt.

Halten wir schon einmal fest, dass der Mensch, so
Kant, in verschiedenen Dimensionen lebt: er müht
sich um Erkenntnis, er ringt um Verhaltens-Normen,
er frägt nach dem Sinn von all dem. Welche Problematik

jeweüs vorherrscht, oder mindestens zum Tragen

kommt, ist eine Frage der Zeit, des Alters, des
Berufs, der jeweiligen Kultur usw.

Was kann ich wissen?

Uns allen, die wir auf irgendeine qualifizierte Weise
im Dienst am Menschen stehen, stellt sich gewiss
immer auch wieder die Frage nach dem, was die
Forschung, die Wissenschaft überhaupt, zu bieten hat.
Auch Kant hat diese Frage beschäftigt, und zwar fast
bis zur Verzweiflung. Er erkannte, dass er seinen
Beruf als philosophischer Lehrer aufgeben kann,
wenn er in der Wissenschaftsproblematik zu keiner
befriedigenden Antwort kommt.

Ich glaube nicht, dass es sinnvoll wäre, Kants
Lösung, die er schliesslich in der «Kritik der reinen
Vernunft» (1781) vorlegte, hier auch nur
andeutungsweise nachzuzeichnen. Er war ja nicht ein
Psychologe oder Sozialmediziner oder gar Heilpädagoge.
Er war ein Philosoph, der durch den Skeptizismus
David Humes aus dem «dogmatischen Slummer»
(Prolegomena, A 13) gerissen wurde. Hume bezweifelte,

dass es in den Naturwissenschaften so etwas
wie allgemein und notwendig geltende Erkenntnisse
gibt; wir bringen nur Eindrücke auf einen Nenner
und erwarten, dass sich das morgen noch als brauchbar

erweist; eine Einsicht in das Wesen der Natur
gibt es nicht und folglich auch nicht in die Welt der
Metanatur bzw. Metaphysik.

Nun, ich bin überzeugt, dass viele unserer Zeitgenossen

spontan David Hume zustimmen würden. Auch

467



Kant sah, dass das Pragmatische an Humes Auffassung

faszinieren kann. Und trotzdem fühlte er sich
herausgefordert. Denn seinem durchdringenden
Blick entging es nicht, dass Humes Position selber
nicht pragmatisch, sondern dogmatisch war. Mit
andern Worten, seine Position war nicht eine ausgewiesene

Position. Sie war eine unter anderen, die sich
auf dem Kampfplatz der Metaphysik tummeln. Folglich

konnte auch seine Wissenschaftsauffassung der
Weisheit letzter Schluss nicht sein. Sie kann nicht
erklärlich machen, warum astronomische Berechnungen

zuverlässig sind und Tag für Tag von neuem
bestätigt werden; warum eine Mondlandung nicht nur
aufs Geratewohl gewagt, sondern technisch verantwortet

durchgeführt werden kann; warum überhaupt
für ein Morgen sinnvoll geplant werden kann, sei es

im technischen, sei es im anthropologischen Bereich.
Kant glaubte da doch einen Schritt weiter kommen
zu können, und zwar indem er einen neuen,
revolutionären Weg beschritt (Kopernikanische Wende). Er
beschäftigte sich zunächst nicht mehr mit den
Erkenntnisgegenständen, sondern mit dem Erkenntnis-
vorgang. Welches sind die notwendigen Bedingungen
einer Erkenntnis? Was ist zum Beispiel unumgängliche

Voraussetzung, dass einer 100 Anwesende in
einem Raum zählen oder die Winkelsumme eines
Dreiecks berechnen kann? Die Bedingungen, auf die
Kant stiess (Empfindungen, Raum und Zeit, Kategorien,

Einheit des Bewusstseins, Schematismus),
erlaubten ihm, eigentliche Erkenntnisse von Spekulationen

zu scheiden, Wissen von blossem Meinen,
Beweise von wissenschaftlichen An- bzw. Zumutungen.
Nun, es sei nicht verschwiegen, dass Kant nirgends
die Gründe aller Erkenntnis durchleuchtet. Leider
auch nicht die Gründe der pädagogischen oder
psychologischen Einsicht. Es gibt in seinem Werk Lük-
ken. Immerhin aber scheint mix Kant doch auch für
Psychologen und Pädagogen etwas Herausforderndes
zu haben. Auf zwei Dinge möchte ich wenigstens
kurz verweisen:

Wo wissenschaftliche Aussagen gemacht werden, sei
es in der Heilpädagogik, oder auf welchem Wissensgebiet

auch immer, sind sie an den Ort zurückzukoppeln,

von dem her sie getätigt sind. Mit andern Worten,

es muss immer der eigene Standort mitbedacht
werden. Und dieser Standort ist unabdinglich an
Bedingungen gebunden. Es kommt keine Wissenschaft
zustande, wo sie nicht miteinfliessen. Die Reflexion
des eigenen Standpunktes und dessen Bedingungen
gehört somit zu jeder wissenschaftlich ausgewiesenen
Theorie, ansonsten sind dem Meinen Tür und Tor
geöffnet. Eine solche Standortbestimmung macht uns
auch offen und bereit für neue Theorien und
Erkenntnisse, woher immer sie auch kommen mögen.
Da brauchen wir keine Angst zu haben. Denn ein
ausweisbarer Standort gibt uns Kriterien in die Hand,
Theorien zu orten und sie an den richtigen Platz zu
stellen. Verabsolutierungen und Vergötzungen einer
Lieblingsidee oder Lieblingstheorie werden einem
kritischen Denken verunmöglicht. Theorien bekommen

damit ihren eigentlichen Stellenwert.

Das will nicht bedeuten, dass bei wissenschaftlichen
Aussagen Gefühle und Emotionen keinen Platz
finden könnten. Ganz im Gegenteil! Nur ist von einem

solchen Standort aus der Stellenwert der Gefühle
und der Emotionen im Bereich des Wissens zu orten.
Dass damit allen Problemen wissenschaftlich
beizukommen sei, ist auch nicht behauptet. Im Bereich der
Kunst (Gedicht, Musikstück usw.). wird es vermutlich
—• Gott sei Dank — immer Elemente geben, die dem
wissenschaftlichen Geiste widerstehen. Doch darf
das kein Grund sein, im wissenschaftlichen Forschen
nachzulassen. Und dazu gehört eben auch Kants Frage:

Was kann ich — in meinem spezifischen
Forschungsgebiet —• wissen? Aus meiner Tätigkeit an
Sozial- und Heimerzieherschulen drängt sich mir
jedenfalls die Erkenntnis auf, dass viele Irrwege hätten
vermieden werden können, hätte Kants Streben nach
einem ausgewiesenen Standpunkt nachhaltiger in
Schulzimmer und Hörsäle hineingewirkt!

Ein weiteres Anliegen Kants war es gewesen, das

grundsätzlich Unerkennbare vom grundsätzlich
Erkennbaren abzugrenzen. Das heisst nicht etwa, dass

dasjenige, was nicht erkennbar ist, nichts oder auch
nur belanglos wäre. Im Gegenteil! Aber Urteile, die
sich auf Unerkennbares beziehen, können von
vornherein keine wissenschaftliche und damit allgemeine
Verbindlichkeit beanspruchen. Kant hat damit
gezeigt, wie dem Wissen Grenzen zu ziehen, wie
Pflöcke einzuschlagen sind, die den Wissensdurstigen
vor Verirrungen bewahren. Denn die Gefahr ist
gross, dass Wissenschaftler, aber auch Lehrer und
Pädagogen, der Versuchung erliegen, sich über die
Grenzen des Wissens hinwegzusetzen und ein Wissen
beanspruchen, wo es kein Wissen geben kann. Wissen

hat Grenzen, und zwar notwendige. Es gibt
Lebensbereiche in denen das Wissen nichts, aber auch
gar nichts zu bestellen hat. Wissen, so Kant, ist ein
Mittel, kein Selbstzweck. Es hat einem menschlicheren

Leben zu dienen. le mehr diese Einsicht unsere
Grundhaltung bestimmt, umso mehr werden wir
Erkenntnisse am richtigen Ort einzusetzen wissen und
es da lassen, wo sein Platz nicht ist. Gerade die
Grenzen des Wissens können uns auch hellhöriger
für Lebens-Nöte und ihre Vielschichtigkeit machen
und im tiefsten Sinne demütig, was ursprünglich
«dienmütig» heisst, mutig zum Dienst am Leben, am
Menschsein. Damit aber stossen wir auf die zweite
Frage Kants:

Was soll ich tun?

«Zwei Dinge erfüllen das Gemüt mit immer neuer
und zunehmender Bewunderung und Ehrfurcht, je
öfter und anhaltender sich das Nachdenken damit
beschäftigt: Der bestirnte Himmel über mir, und das
moralische Gesetz in mir. Beide darf ich nicht als in
Dunkelheiten verhüllt, oder im Ueberschwenglichen,
ausser meinem Gesichtskreise, suchen und bloss
vermuten; ich sehe sie vor mir und verknüpfe sie unmittelbar

mit dem Bewusstsein meiner Existenz» (KpV
288—89). Entsprechend dieser anthropologischen
Gegebenheit hat Kant sein kritisches Werk unterteilt
in eine «Kritik der reinen oder theoretischen» und in
eine «Kritik der praktischen Vernunft». Diese beiden
Aspekte menschlicher Existenz, Theorie und Praxis,
ihr «Insieme» und ihre Differenz, sowie die Proble-

468



me, die sich daraus ergeben, durchziehen Kants
Werk in allen möglichen Varianten.

Wo immer die Frage nach dem Menschen auftritt, ist
das Was-er-tun-Soll mit dabei. Ethiker und Moralisten

beschäftigen sich damit seit es Philosophie gibt
(Pythagoreer — 6. Jh. v. Chr.). Wenn ich eine heutige

Akzentuierung in der Anthropologie angeben
müsste, dann gewiss die, dass die Frage des Sollens

vor der des Wissens rangiert. Eine Tendenzwende in
Richtung Moral ist nicht zu übersehen. Werte,
Vorbilder usw., die als Maßstab dienen könnten, werden
allenthalben gesucht: in der Erziehung, in der Politik,
in den Kirchen, in der persönlichen Lebensgestaltung
usw.

Der Mensch ist ja schliesslich auch gezwungen zu
handeln, zu agieren ,zu tun. Und meistens wirkt sich
das in der einen oder andern Weise auch auf andere
Menschen aus. Wir sind dafür wieder sensibler
geworden, seit die Wachstumseuphorie der vergangene

zwei Jahrzehnte verflogen ist. Es werden
Verhaltens-Maßstäbe gesucht, die den andern miteinbeziehen

und die alle verbinden. Kann es so etwas
überhaupt geben? Gibt es für das Handeln allgemein
Gültiges, alle Verpflichtendes? Ist nicht jeder sich
allein überlassen und für sich selbst verantwortlich? Ist
nicht jeder sich selbst der Nächste?

Praxis ist heute im Sozialbereich zum Schlagwort
geworden. Aber auch in Schulen, auf Kathedern, in
Pfarreien usw., werden Praktiker gesucht, solche die
wissen, was es heisst, ganz konkret im Alltag zu •stehen

und ganz konkret auf Fragen einzugehen. «Praxis»

wurde in den späten 60er Jahren zum Zauberwort.

Theorien, Strukturen, Autoritäten usw. wurden
von der Praxis her in Frage gestellt. Es wurde nach
praxisbezogenem Unterricht gerufen. Man machte
sich daran, praxisgerechte Strategien zu entwickeln
usw. Dass diese Orientierung an Praxis vieles an sich
hat, ist nicht zu leugnen. Doch wurde Praxis oft zu
einseitig mit äusserer Aktion (die allenfalls noch
einen ideologisch-marxistischen Hintergrund hatte)
gleichgesetzt. Wer aber in Anlehnung an Kant die
Frage: Was soll ich tun? stellt, meint mit Praxis noch
etwas anderes. Strategien können zwar relativ leicht
veraltete Strukturen ins Wanken bringen; schwieriger
ist es meistens, neue und bessere zu schaffen. Und
auch wenn das gelingt, greifen sie nicht automatisch,
das heisst lösen sie die anvisierten Probleme nur zum
Teil. Struktur-Veränderungen sind dem Menschen
äusserlich. Sie können gut gemeint sein, aber am
Innern vorbeigehen und so zu neuen Zwängen führen.
Für Kant ist der Mensch von Innen her zu begreifen.
Und dieses Innen heisst für ihn wesentlich: Freiheit.
Gesetzlichkeiten bestimmen Praxis nicht so, dass

notwendig eine von allen Zwängen befreite Menschheit

entstehen muss. Praxis, von Freiheit her verstanden,

untersteht nicht nur notwendigen Gesetzlichkeiten.
Auch wenn menschliche Freiheit immer und

notwendig beschränkte Freiheit ist (sie kann nur an
Grenzen bewusst werden), ist sie doch nicht das
Produkt kausal-äusserer Gesetzlichkeiten, noch folgt sie

notwendig immanent — geistigen Gesetzlichkeiten
(Hegel: Dennoch kennt menschliche Freiheit Schranken:

äussere, die ihr die kausal-determinierte Natur

setzt; zwischenmenschliche, die von der Gesellschaft
bzw. menschlichen Gemeinschaft abhängen; moralische,

die ihr Vernunft auferlegt.)

Primär meint nun Praxis für Kant die Freiheit jedes
einzelnen, sofern sie sich «dem moralischen Gesetz
in mir», in jedem Vernunftwesen, unterwirft. Das
(vernunftgemässe) Moralische im Menschen ist
sodann Motor und Norm bei der Gestaltung
politisch-sozialer Verhältnisse, und letztenendes selbst
bei technisch-industriellen Entscheiden. Die
bestehenden äusseren Verhältnisse können und sollen
nach Kant verändert werden, doch hat der Mensch
auch die Möglichkeit, sich dieser Aufgabe zu entziehen.

Die geschichtlichen Entwicklungen hängen
deshalb auch und wesentlich von Freiheit ab, und zwar
von der «beschränkten Freiheit» des einzelnen. So
verstandenes Handeln ist denn auch der
Anknüpfungspunkt in der Frage nach dem konkreten Sollen.
Konkretes Sollen, was ist das? Wir brauchen uns
dafür nicht lange umzusehen. Sie können die «Zür-
cher-Zeitung» aufschlagen oder den «Blick» oder
den Leuten auf der Strasse, im Bus, in der Pause
usw. «aufs Maul schauen», da tritt es uns allenthalben,

in allen Variationen und Schattierungen, entgegen.

Wo immer Menschen urteilend über etwas
befinden, klingt es an. Wo yorwürfe laut werden passive

Kritik an jemand geübt wird, politische
Verbesserungen diskutiert werden, lässt es sich gleichsam
mit Händen greifen.

Nun hat jedes wertende Urteil, sofern es sich mit
dem menschlichen Handeln befasst, also moralisch
ist, etwas Eigenartiges an sich. Auch wo es mit «Du
sollst» beginnt, bzw. sich an eine Einzelperson wendet

(«Hör auf mit den Dummheiten!»), klingt ein
Anspruch mit, der über den Einzelfall hinausgeht: Jeder
an dieser Stelle müsste das doch im Grunde tun bzw.
unterlassen; zumindest müsste jeder Vernünftige
(und da doch jeder vernünftig sein sollte: jeder
Mensch überhaupt) so urteilen wie ich.

Mit andern Worten, das Faktum, dass wir moralische
Urteile abgeben und ihnen — wenigstens durch unser

spontanes Verhalten — allgemeine und notwendige

Geltung zumessen, steht für Kant fest. Und
damit kommen wir zu einer weiteren Ueberlegung.
Wenn der Anspruch auf allgemeine und notwendige
Gültigkeit bei moralischen Urteilen mitschwingt, so
ist auszuschliessen, dass moralisches Verhalten letztlich

aus dem Streben nach Glückseligkeit abgeleitet
werden kann. Gewiss streben wir alle Glück und
Seligkeit an. Wer von uns möchte denn nicht glücklich

sein? Aber wenn wir antworten müssten, was
Glück denn sei, könnten wir nur auf unser je eigens
subjektives Empfinden zurückgreifen, und dieses
reagiert auf Lust oder Unlust. Auf diesem Wege kann
man allenfalls zu einer vergleichenden Allgemeinheit
kommen, indem man auszählt, wie viele für etwas
Lust haben und wie viele nicht. Allgemeingültigkeit
und Notwendigkeit aber, wie sie moralischem Urteilen

eignet, lässt sich daraus nicht erklären. Und
dennoch gibt es moralische Urteile, die Allgemeingültigkeit

und Notwendigkeit beanspruchen. Wie erwähnt,
ist «Du sollst nicht stehlen!» primär nicht an einen
bestimmten Menschen gerichtet, sondern meint den

47Q



Menschen als solchen. Aber — es ist «nur» ein
Anspruch! In der Praxis wird denn auch oft dagegen
Verstössen. Sobald das Befolgen einer moralischen
Forderung mit Unlust verbunden ist, sind wir
versucht, Abstriche zu machen, uns eine Ausnahme zu
gestatten, Freunde zu entschuldigen. Mitunter erleben

wir sogar, dass ein eigentlicher Hass gegen das
Moralische auftritt. Es wird auch versucht, mit mehr
oder weniger treffenden Argumenten das Moralische
wegzuerklären oder wenigstens seinen Anspruch auf
allgemeine und notwendige Gültigkeit zu bestreiten.
Doch weder geniessendes Wohlbefinden, noch ein
Gefühl der äusseren oder inneren Unabhängigkeit,
noch die Sehnsucht nach Vollkommenheit vermögen
das Phänomen des Praktisch-Moralischen ganz zu
erhellen. Aus ihnen mögen sich mehr oder weniger
treffende Handlungstheorien ableiten lassen, also
Beschreibungen, wie Menschen tatsächlich handeln.
Aber das spezifisch Moralische im Verhalten wird
durch sie nicht erfasst. Das eigentlich Moralische ist
via Gefühls-Theorien nicht in den Griff zu
bekommen. Wo jemand sich von seiner biologischen,
psychologischen oder geistigen Bedürftigkeit leiten
lässt, können wir noch nicht von moralischem
Handeln sprechen. Ebenso kann das Streben nach
persönlichem Vorteil oder nach Glückseligkeit wohl
ein bestimmtes Handeln erklären, aber nicht Grundlage

der Moral sein. Denn wenn wir von Streben
nach Befriedigung, Glückseligkeit, Vorteil usw. als

Prinzip des menschlichen Handelns ausgehen,
befinden wir uns immer in der Vereinzelung oder allenfalls

in einer komparativen Allgemeinheit. Der nicht
bloss allgemeine, sondern auch notwendige
Charakter des Moralischen, echtes Pflichtbewusst-
sein, das Rigoristische moralischer (oder auch bloss
moralisierender) Urteile, die Gewissensnöte, die eine
Verfehlung im Moralischen nach sich ziehen können
usw., sind dadurch nicht erklärbar.

Ist nun damit alles gesagt? Gibt es nach Kant bloss
das Phänomen des Moralisch-Unbedingten, oder gibt
es auch so etwas wie eine inhaltliche Moral? Gibt
es wenigstens einen «objektiven» (transsubjektiven)
Grundsatz praktisch-moralischen Verhaltens? Es gibt
ihn, und von ihm müssen alle konkreten moralischen
Urteile durchdrungen bzw. prinzipiert sein: Was, so
Kant, soll muss ausnahmslos, allgemein und
notwendig, gelten? Was kann Vernunft, als moralische
Instanz, niemals nicht wollen? Doch sich selbst! Sich
•selber muss sie immer bejahen. Andernfalls könnte
sie auch nicht als moralische Instanz fungieren!
Wenn sie nicht mehr «zählen» würde, würden auch
ihre Urteile nicht mehr zählen! Dann aber wäre jede
weitere moralische Ueberlegung sinnlos. «Dass
Vernunft herrsche!» ist folglich ein Zweck, den sich
moralische Vernunft immer und notwendig geben
muss! Sie muss sich dies als Zweck an sich selbst
geben, als ein Ansich, das zu seiner Rechtfertigung
nichts weiter bedarf — denn jede weitere Rechtfertigung

müsste von der Vernunft beurteilt und
akzeptiert werden, das heisst sie müsste sich, soll ihr
Urteil etwas gelten, als Zweck selbst auch setzen!
Damit kann sich Vernunft nie bloss als Mittel zu
irgend etwas bejahen. Sie muss sich selber immer
auch als Zweck bejahen, oder ihr Urteilen wird
schlichter Nonsense.

Wo aber ist Vernunft greifbar, wirklich? Wo wird sie
bewusst? Doch in uns selber. Im Menschen ganz
allgemein. Und so muss man, was eben von der
Vernunft gesagt wurde, auch vom Vernunft-Träger,
vom endlichen Vernunftwesen, das heisst vom
Menschen sagen: «der Mensch, und überhaupt jedes
vernünftige Wesen existiert als Zweck an sich selbst,
nicht bloss als Mittel zum beliebigen Gebrauche für
diesen oder jenen Willen» (GMS 64—65). Und aus
dieser objektiven Gesetzgebung der praktisch-moralischen

Vernunft muss Vernunft einen moralischen
Imperativ für jeden subjektiven Willensentscheid
formulieren:

«Handle so, dass du die Menschheit, sowohl in
deiner Person, als in der Person eines jeden
andern, jederzeit zugleich als Zweck, niemals bloss
als Mittel brauchest» (GMS 66—67).

Mit diesem Imperativ im Hintergrund, der zum
formalen Bestand praktisch-moralischer Vernunft
gehört, kann nun an die Beurteilung konkreter
menschlicher Handlungen herangetreten werden. Sie
werden je nach Kulturraum, Zeit, persönlichen
Umständen, usw. anders und anders sich darbieten.
Wenn aber nach der Moralität einer Handlung
gefragt wird, darf der objektive Grundsatz nicht
verletzt sein bzw. werden.

Der objektive Grundsatz Kants artikuliert meines
Erachtens etwas, das zum eisernen Bestand in allen
moralischen Diskussionen zu gehören hätte. Es ist
jedoch alltäglich geworden (oder immer schon
gewesen?) dass Menschen, fast rund um die Uhr, als
Mittel gebraucht werden (Ausbeutung, Terrorismus,
ideologisiertes Mitläufertum usw.). Was soll dann
also ein solcher Grundsatz heute? Er wird doch
missachtet! Haben denn die Menschen noch Sinn für
die Würde jeder anderen Person? Die gängigen
Interessen liegen doch nicht im Zwischenmenschlichen,

sondern ganz woanders. Dauernd müssen
Menschen für die Ideen anderer leiden oder gar sterben.

— Und dennoch, das ist nicht einfach Naturereignis,

das halt eben passiert. Es sind immer
Menschen dafür verantwortlich, Menschen, die mit Freiheit

und auch mit Vernunft ausgestattet sind? Aus
diesem Grunde meine ich, dass der Praktiker Kant
auch dem modernen Menschen, auch dem
Heilpädagogen, noch etwas zu sagen hat:

Gestatten Sie, dass ich Ihnen zunächst meinen
Respekt und meine Bewunderung Ihrem Beruf gegenüber

zum Ausdruck bringe. Manche von Ihnen
tragen die Mühsal dieses Berufes schon seit Jahren oder
gar Jahrzehnten. Was bewegte Sie eigentlich dabei?
Was bewegte Sie vor allem in schwierigen Situationen,

als Sie vielleicht dabei waren, den Beruf an den
Nagel zu hängen? War es dann die Lust an der
heilpädagogischen Arbeit? Oder das Vergnügen, das sie
bringt. Oder die Aussicht auf ein anständiges Gehalt

Ein verletzendes Wort ist scharf wie ein
Schwert K. R. Heinemann

471



am Monatsende? Das mag alles auch mitgespielt
haben. Aber es würde micht wundem, wenn Sie nicht
auch noch ein anderes Moment, das Kant das
Moralische nennt, bewegt hätte: ein Wissen darum,
dass heilpädagogisch Bedürftige ein Recht auf
qualifizierte Hilfen haben und dass es hic et nunc an
Ihnen ist, diese zu geben und sich nicht davon zu
machen.

Ich frage mich, ob Sie Kants Moralität nicht auch im
beruflichen Alltag sicherer und bestimmter machen
könnte. Etwas Vernünftiges ist ja, davon dürfen wir
nun ausgehen, in jedem Menschen. Eine vernünftige
Forderung darf daher auch immer erhoben werden,
betreffe sie uns selber, unsere Schützlinge, die
zuständigen Politiker, die Oeffentlichkeit. Der entscheidende

Punkt ist dabei, dass alles an das
Zwischenmenschlich-Richtige zurückgekoppelt ist, und zwar
unter allen Umständen, ob gelegen oder ungelegen!
Das heisst natürlich auch, dass zum Beispiel unsere
berufliche Selbstverwirklichung nicht auf dem
Rücken anderer Menschen geschehen darf; dass uns
Lieblingstheorien nicht «besitzen» (besessen
machen) dürfen; dass Experimente ihre Grenze an
Anbefohlenen haben; dass öffentliche Gelder, die nur
dank der Einschränkung der übrigen Mitbürger
bereitgestellt werden können, einen verantwortlichen
Umgang damit fordern usw.

Bei all dem aber wollen wir nicht übersehen, dass
Kants Moral etwas «Aufständisches» in sich hat. Ich
brauche nicht gerne den Ausdruck «revolutionär»,
weil dieser heute mit dem dialektischen Denken
verkoppelt ist. «Revolutionär» hat etwas Spektakuläres
an sich, bringt das Neue mit einem Schlag, mein
unaufhaltsam Kommendes. Kants Moral ist in allem
das Gegenteil. Und doch verändert sie uns, die
menschlichen Verhältnisse, die Welt, wenn sie in uns
«aufsteht», Kraft durch uns gewinnt. Sie sensibilisiert
uns fürs Menschliche; lässt uns auch verborgene und
subtile Unterdrückungsmechanismen sehen; treibt
uns an, uns mit ihnen auseinanderzusetzen und sie zu
verändern, wo immer es möglich ist; weiss immer,
dass echte und bleibende Befreiung rückgekoppelt ist
an vernunftsgemässe Freiheit, und zwar jedes einzelnen.

Hat es denn aber einen Sinn, sich für das moralisch
und damit auch zwischenmenschlich Richtige
einzusetzen? Werden jemals alle oder wenigstens genügend

viele vernunftgeleitete Freiheit verwirklichen,
so dass wir tatsächlich irgendeinmal besseren Zeiten
entgegengehen? Gibt es denn nicht dauernd
Querschläger, Unverständige, Egoisten, Unmoralische?
Vermutlich! Aber ebenso vermutlich wird auch
Vernunft, Wissen um das Moralische, Sinn für
Verantwortung und Freiheit nicht aus der Menschheit

verschwinden. Und so bleibt eben auch die dritte
Frage Kants:

Was darf ich hoffen?

Zunächst ist für Kant klar, wenn moralisch
gehandelt wird, dann dürfen wir hoffen, dass sich
unsere Verhältnisse so verändern, dass es
menschlicher zu und hergehen wird. Aber alle

Hoffnung ist an ein Wenn zurückgebunden: wenn
der objektive moralische Grundsatz alles menschliche

Verhalten mitbestimmt, dann entsteht eine
menschlichere Welt. Dann wird sich nicht nur das
zwischenmenschliche Denken und Verhalten ändern,
es werden auch die materiellen Verhältnisse eine
entsprechende Umgestaltung erfahren (vgl. Kant, KrV,
A 807). Dass dieses «wenn» jemals ganz erfüllt sein
wird, nimmt Kant nicht an. Es gibt in uns einen Hang
zum Bösen, den wir nicht mehr ausmerzen können.
Aber wir wüssten nicht um ihn, wenn wir nicht auch
um das Gute (Moralische) wüssten. Und wir müssten
völlig resignieren oder gar verzweifeln, wenn wir
nicht auch die Kraft besässen ihm entgegenzutreten
und ihn zurückzudrängen. Nun kennen wir keineswegs

nur Verzweiflung. Wir rechnen also damit, dass
wir gegen das Böse in uns und um uns etwas tun
können. Wäre es anders, wäre das Drängen der
Vernunft auf Verwirklichung, das wir doch auch
kennen, etwas völlig Unverständliches (vgl. Kant,
Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen
Vernunft).

Bezüglich konkreter Zukunftsvision war Kant sehr
zurückhaltend. In einem Punkt allerdings, der zu
seiner Zeit Gegenstand heftigster Auseinandersetzung

war, gab er die Zurückhaltung auf. Er hielt das
moralisch-absolutische Denken für unvereinbar mit
fortgeschrittener Moralität. Dieser kann nur die
Rechtsstaatlichkeit angemessen sein (vgl. Kant, Die
Metaphysik der Sitten). Und Kant war überzeugt,
dass Preussen, und mit der Zeit alle Völker, republikanisch

werden, das heisst zur Rechtsstaatlichkeit
übergehen, sich auch völkerrechtlich verständigen
und damit die Grundlage zu einem «ewigen Frieden»
legen.

Und noch etwas spricht Kant in diesem Zusammenhang

an, fast schüchtern; als Philosoph fühlte er sich
auch nicht richtig zuständig: Wenn wir alles getan
haben, was in unserer Macht steht, dem Vernünftig-
Moralischen in uns und anderen zum Durchbruch zu
verhelfen, dann dürfen wir hoffen, dass eine höhere
Macht, die über dem Sittengesetz, über der Natur,
über der Menschheit und ihrer Geschichte steht, das
Ausstehende ergänzt. Ohne diese Hoffnung wäre das
Drängende, ja Kategorische, mit dem sich das
moralische Gesetz imponiert, unverständlich, und
damit — für uns —• ohne Sinn, und dann auch etwas
Unmenschliches.

Tatsächlich ist denn auch Hoffnung ein menschliches
Phänomen par excellance. Wer überhaupt keine
Hoffnung mehr hat, der sieht auch keinen Sinn mehr
in seinem Leben. Man kann das — mutatis mutandis
— auf den Beruf übertragen. Wer mit seinem Beruf
keine Hoffnungen mehr verbindet, wird auch bald
keinen Sinn mehr in seiner Ausübung sehen. Das gilt
natürlich eminent von Berufen, die unmittelbar mit
dem Menschlichen zu tun haben, wie zum Beispiel
auch die Heilpädagogik. Wenn Hoffnung und damit
Sinn nicht aus Ihrer Arbeit verschwinden sollen,
dann müssen Sie dem Moralisch-Vernünftigen in
Ihrem Innern Raum geben, das aber heisst: Sie müssen

über all Ihre Arbeit die Beförderung des
Menschlichen stellen.

472



Was ist der Mensch?

Kant hat den ersten drei Fragen: Was kann ich
wissen? Was soll ich tun? Was darf ich hoffen? eine
vierte hinzugefügt: Was ist der Mensch? Und er war
überzeugt, dass alles, was im Zusammenhang mit den
drei vorangehenden gesagt werden kann, auch ein
Beitrag ist zur Beantwortung dieser letztern.

Wir haben uns zu Beginn gefragt, ob es heute noch
sinnvoll sein könne, sich in modernen Fragen bei
Kant Anregung und Rat zu holen. Wir haben auch
ein paar konkrete Fragen genannt: Arbeitslosigkeit,
Terrorismus, Ideologiesierung. Es fiele nun gewiss
nicht schwer, zu jeder einzelnen aus kantischen
Ansätzen etwas Bestimmtes und Erhellendes zu sagen.
Ich habe auch versucht, an jede der drei Fragen auf
Konsequenzen für die heilpädagogische Arbeit zu
verweisen. Die am Eingang gestellte Frage, ob es
sinnvoll sei, an dieser Tagung auch auf Kant zu sprechen

zu kommen, scheint damit im positiven Sinne
beantwortet zu sein.

Zum Abschluss möchte ich aber doch noch sagen,
warum es mir nicht nur sinnvoll, sondern äusserst
wichtig erschien von Kant zu Ihnen zu sprechen. Es
hängt mit der vierten Frage Kants zusammen: «Was

ist der Mensch?» Als Anthropologin liegt mir natürlich

diese Frage besonders am Herzen.

Es ist jeder Forschung eigen, dass sie «objektiv» sein
will. Es sollen die Tatsachen, die Sachverhalte, die
Gesetze sprechen. Der Forscher, als Subjekt hat
möglichst zurückzutreten. Und auch das Subjektive,
Individuelle, Unfassliche am Forschungsbestand ist
nicht gefragt. Diese wissenschaftliche Tendenz nun
setzt nicht auf einmal aus, wenn Menschliches zum
Forschungsgegenstand wird. Allerdings wird dann
ein unabdingbarer «Teil» des Menschlichen
ausgeklammert. Er wird dadurch leicht zu etwas Sekundärem,

wenn er nicht gar in Vergessenheit gerät.
Man beschäftigt sich des Langen und Breiten mit
dem, was man gesetzmässig biologisch, psychologisch,

soziologisch usw. erfassen kann und erwähnt,
wenn es gut geht, den Rest gerade noch, nicht selten
in fachspezifischer Verengung. Themen wie Freiheit,
Moralität, Hoffnung gehören leider auch dazu. Auch
von kriterienbedingter Selbstbegrenzung des Wissens
hört man heute wenig. Der Griff nach dem Ganzen
und damit die Totalisierung der eigenen Wissenschaft

ist heute (fast) das Uebliche. Vor dem möchte
ich als Anthropologin warnen. Dass ich diese Warnung

vor Ihnen aussprechen durfte, die Sie einen
eminent anthropologischen Beruf ausüben, war mir
eine besondere Freude und Ehre.

Weiterbildungskurs für Erzieher
zum Praktikumsanleiter
Kursziel Vermittlung von theoretischen und praktischen Grundlagen für die

Begleitung und Ausbildung von Praktikanten im Heim.
Kursinhalt Der Praktikumsanleiter in seiner Funktion als Erzieher, Mitarbeiter

und Ausbilder.
(Vorbereitung und Gestaltung des Praktikums, Umgang mit Beziehungen

und Konflikten, Beurteilung und Berichterstattung usw.)
Aufnahmekriterien Abschluss einer von der Schweizerischen Arbeitsgemeinschaft der

Heimerzieherschulen (SAH) anerkannten Ausbildung für Heimerzieher
und Sozialarbeiter.
1 Jahr Berufserfahrung im Heim.
Möglichkeit einer Praktikumsanleitung während des Kurses.

Ausweis Die Absolventen erhalten einen von der SAH anerkannten Ausweis.
Kursbeginn August 1981

Kursdauer VU Jahr
Kursstruktur 6 Kurseinheiten von je 3 bis 4 Tagen (gesamthaft 18 Tage)

Gruppensupervision (10 Sitzungen à 3 Stunden)
Kursorte Luzern und Umgebung
Kurskosten Fr. 800 — bis 1000.—
Anmeldeschluss Ende März 1981

Veranstalter SAH-Arbeitsgruppe Praktikumsanleitung

Anmeldeformulare können bezogen werden bei der Schule für Heimerziehung (SHL), Zähringer-
Strasse 19, 6003 Luzern, Tel. 041 23 95 57 (ab 14. Februar 1981 Tel. 041 22 64 65).

Der Besuch des Kurses wird empfohlen vom Schweiz. Berufsverband dipl. Sozialarbeiter und
Erzieher (SBS), Schweiz. Kath. Anstalten-Verband (SKAV) und Verein für Schweiz. Heimwesen
(VSA).

473


	Soziale Tätigkeit und menschliche Haltung

