Zeitschrift: Fachblatt fur schweizerisches Heimwesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein flr Schweizerisches Heimwesen

Band: 51 (1980)

Heft: 11

Artikel: Naturgemassheit in Erziehung und Unterricht
Autor: Roth, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-809833

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-809833
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Naturgemassheit in Erziehung und Unterricht

Von Dr. Heinrich Roth, Rorschach

Mit seiner 1801 in Burgdorf der Oeffentlichkeit
vorgelegten Schrift «Wie Gertrud ihre Kinder lehrt»
hat Pestalozzi eine entscheidende Wendung im unter-
richtsmethodischen Denken — heute wiirden wir sa-
gen: in der Volksschuldidaktik — vollzogen. Das
Signalwort dieser Wendung heisst «Naturgemass-
heit». Zwei Jahre vorher, im «Stanserbriefs wurde
fiir die sittliche Erziehung und 1807 fiir die Leibes-
erzichung in der Schrift «Ueber Korperbildung» eine
entsprechende neue Grundlage geschaffen.

Wie ist Pestalozzis Begriff der Naturgemissheit zu
verstehen? Da gibt es aus dem Jahre 1812 die
Andeutung, es handle sich um das «Bemiihen, die
Erziehung zu vereinfachen und mit den Ordnungen
der Natur in Uebereinstimmung zu bringen.» Und
eben dies sei das Anliegen der Elementarbildung.

£

Befragen wir zundchst die kleine Schrift «Wie
Gertrud ihre Kinder lehrt», mit der Pestalozzi im In-
und Ausland Aufsehen erregt hat. Ihr Hauptthema
ist die

Verstandes- und Sprachbildung
Da lesen wir:

«Der Unterricht beginnt fiir das Kind mit der Stunde
seiner Geburt. Sobald némlich die Sinne des Kindes
fiir die Eindriicke aus der Umwelt empfanglich wer-
den, beginnt das natiirliche Lernen. Was keimhaft im
jungen Lebewesen angelegt ist, wird durch die Fahig-
keit, Eindriicke zu empfangen, geweckt. Es ist das
Erwachen des tierischen Wesens, das Mensch werden
will und soll und mit allen seinen Kréften und Trie-
ben nach Selbstentwicklung hascht.

Aller Unterricht ist nichts anderes als die Kunst, die-
sem Haschen der menschlichen Natur nach ihrer
eigenen Entwicklung Hilfe zu leisten. Und diese
Kunst beruht wesentlich darauf, dass die dem Kinde
einzuprdgenden Eindriicke mit dem Grade seiner
entwickelten Kraft in Uebereinstimmung gebracht
werden. Fiir die Eindriicke, die dem Kinde durch den
Unterricht vermittelt werden miissen, gibt es also
notwendigerweise eine bestimmte Reihenfolge, die
mit dem Anfang und den Fortschritten der zu ent-
wickelnden Krifte des Kindes genau Schritt halten
soll i

Nichts, wozu sie (die Kinder) fahig sind, soll ihnen
vorenthalten werden. Sie sollen aber auch nicht mit
Aufgaben belastet werden, die ihre Fihigkeit iiber-
steigen und sie verwirren . . .»

I.

Ueberlieferte und bis heute weit verbreitete Meinung
nicht nur sogenannter Laien ist, dem jungen Men-
schen sei im Hinblick auf das, was er als Erwachse-
ner sein soll und sein will, mit friihzeitiger Wissens-
vermittlung am besten gedient. Die Unterrichtskunst
war und ist deshalb vornehmlich die Kunst der ge-
facherten, systematischen Stoffvermittlung. Dazu
sagt Pestalozzi entschieden NEIN. Er hat seine
Griinde, auf die hier eingegangen werden soll. Vor-
erst mag indessen der Hinweis geniigen, dass Pesta-
lozzi durchaus kein Feind des Wissens ist, aber zwi-
schen bildendem Wissen und schédlich wirkendem
Wissensballast scharf unterscheidet. Jetzt geht es vor
allem darum, und dies ist der Wendepunkt, dass die
Aufmerksamkeit des Lehrers stets auf den Schiiler
und auf die Entfaltung der menschlichen Krifte im
Schiiler, in diesem Fall auf die Entfaltung der Ver-
standes- und der Sprachkraft gerichtet sein muss.

Gab man dem Lehrer frither zu verstehen, er brauche
fiir den Unterricht nichts weiter als griindliche
Kenntnis des zu vermittelnden Stoffes, ist er jetzt
angewiesen, sich allen Ernstes dem Schiiler zuzuwen-
den, weil hier — und nicht beim Stoff — die Haupt-
probleme des Unterrichts liegen.

Also, unterrichten heisst jetzt fiir den Lehrer, den
Schiilern, ihren Lernschritten, Lernerfolgen und Miss-
erfolgen, ihrer Einstellung zum Lernen, ihrer gesamt-
personlichen Entwicklung und Reifung ununterbro-
chene Aufmerksamkeit schenken. Der Unterricht ist
dann und nur dann gut, wenn er das Lernen des
Schiilers anzuregen versteht, es behutsam lenkt und
dort verstehende und wirksame Hilfe zu leisten
vermag, wo der Schiiler auf seinem Lernweg Hilfe
notig hat. Pestalozzi: «. .. dem Haschen der mensch-
lichen Natur nach ihrer eigenen Entwicklung Hilfe zu
leisten.» Heute heisst dies, die Erkenntnisse der Ent-
wicklungs- und Lernpsychologie ernstnehmen und
Lernformen finden, die dem Schiiler in seiner Lage
angemessen sind und kriftefordernde Wirkung
haben. Im Sinne dieser pestalozzischen Wendung hat
der Unterrichtsstoff nicht herrschende, sondern
dienende Funktion. Er ist Mittel zum Zweck der
Kriftebildung. Gedanken dieser Art beginnen sich
heute da und dort durchzusetzen: Denken lernen sei
wichtiger als Geddchtnisleistung; notwendiges
Wissen sollte vom Schiiler erarbeitet und nicht fertig-
verpackt entgegengenommen werden; der iibungs-
missigen Gewdhnung an selbstindiges Arbeiten, an
selbstdndiges Lernen sei besondere Aufmerksamkeit
zu schenken. Das sind gute, wenn auch spéte Friichte
vor allem der von Kerschensteiner, Gaudig, Lotte
Miiller, Elsa Kohler, Wagenschein, Stieger u. a. ge-
forderten Arbeitsschulbewegung seit den zwanziger
Jahren. Sie wollte und will eine Reformbewegung im

417



Sinne Pestalozzis sein und ist es insofern, als der
Gedanke, menschliche Selbstindigkeit beruhe auf
«Selbstkraft> und miisse durch die Erziehung zum
Selbst-Tun  angestrebt werden, in Pestalozzis
Methode eine wichtige Rolle spielt.

IL.

In der Entwicklung des Kindes, in seinem korper-
lichen Wachsen und Reifen nicht nur, sondern auch
in der Entfaltung seiner geistigen Fidhigkeiten ist
Ordnung, - erforschbare Gesetzmadssigkeit. Das war
schon vor Pestalozzi bekannt. Neu und die padagogi-
sche Mit- und Nachwelt herausfordernd jedoch ist
das Postulat, in Erziehung und Unterricht sei in
erster Linie nach den Gesetzen im Werden, Wachsen
und Reifen des (einzelnen) Menschen zu fragen, um
den Unterrichtsgang danach zu bestimmen. An
diesem Punkt beginnt die praktische Reformarbeit
im Kreise Pestalozzis, die nie vollendet sein wird.
«Die vollkommene Methode fehlt uns allen. Aber wir
miissen alle Krifte daran setzen, uns ihr zu ndhern.»
Naturgemissheit bedeutet nun folgerichtig, fiir alles
Lernen und Lehren jene Reihenfolge zu schaffen,
«die mit dem Anfang und den Fortschritten der zu
entwickelnden Kréfte des Kindes genau Schritt
halten soll.» Die Burgdorfer Erfahrungen bringen
Pestalozzi endgiiltig zu folgender Erkenntnis:

«Es wurde mir mit jedem Tag klarer, dass man in
den jiingeren Jahren mit den Kindern nicht rédsonie-
ren (Theorie treiben) soll. In der Entwicklung ihrer
Geisteskridfte muss man sich vielmehr darauf be-
schrianken:

1. den Kreis der Anschauung immer mehr zu erwei-
tern; : -

2. ihnen die zum Bewusstsein gebrachten Anschau-
ungen bestimmt, sicher und unverwirrt einzu-
préagen;

3.ihnen fiir alles, was sie ins Bewusstsein aufge-
nommen haben, umfassende Sprachkenntnisse zu
geben.

... Das Kind muss reden lernen, bevor es zum Lesen
gefiihrt werden kann.

... Um die Kinder zur Vernunft und auf die Bahn
des selbstdndigen Denkens zu bringen, muss man
verhiiten, dass sie ihr Maul in den Tag hinein
brauchen und iiber Dinge schwatzen, die sie nicht
kennen. Der Zeitpunkt des ersten Lernens ist nicht
der Zeitpunkt des Urteilens. Die Urteilsfahigkeit reift
erst in der Vollendung des Lernens. Jedes Urteil, das
fiir den, der es ausspricht, innere Wahrheit haben
soll, muss in umfassender Sachkenntnis gegriindet
sein.»

Da ist zundchst die jahrhundertealte Einsicht in die
grundlegende Bedeutung der &dusseren (durch die
Sinne vermittelten) Anschauung fiir die Entwicklung
der intellektuellen Krafte. Der Kreis der Anschauung
umfasst vor allem andern die reale, den Sinnen un-
mittelbar zugédngliche Lebenswelt des Kindes —
nicht eine stilisierte oder idealisierte Scheinwelt, wie

418

sie noch da und dort in Schulbiichern vorgetduscht
wird.

Denkschulung ist anfanglich Sinnes- und Wahrneh-
mungsschulung, wobei es auf die Gewthnung an Ge-
nauigkeit und Griindlichkeit, auf das fragende Ver-
weilenkonnen am Gegenstand ankommt. An irgend
einem Unterrichtsbeispiel — Wie verhdlt sich das
Rind bei der Futteraufnahme? oder in ldngerfristiger
Beobachtung: Messt und notiert die tdglichen
Niederschlagsmengen wihrend des ganzen Monats
Juni! — leuchtet sofort ein, dass Beobachtungsauf-
gaben, richtig gewdhlt und gestellt, zwar in erster
Linie dem Training grundlegender Verstandes-
fahigkeiten dient (Wachheit, Konzentrationsfdhig-
keit, Aufnahmefdhigkeit, Selbstkontrolle usw.),
gleichzeitig aber eine Fiille von Erfahrungswissen
einbringt.

II1.

Hinzu kommt nun das, was Anschauungserlebnisse
erst ins volle Bewusstsein zu heben vermag: Die
Sprache. Im Wortlaut unseres Textes: «. .. ihnen fiir
alles, was sie ins Bewusstsein aufgenommen haben,
umfassende Sprachkenntnisse zu geben.» Dem We-
sen der Sprache und deren Bedeutung fiir die geistige
Entwicklung des Menschen hat Pestalozzi wihrend
Jahrzehnten seine Aufmerksamkeit zugewandt. Hier
gibt er zweierlei zu verstehen. Erstens: Anschauungs-
erlebnisse erhalten erst dadurch kriftebildende Wir-
kung, dass sie ins treffende Wort gefasst und mittei-
lungsreif gemacht werden; zweitens: die Sprache
erhilt ihre Lebenskraft, ihre Echtheit und Wahrheit
aus der Anschauung, aus der Erfahrung der
Wirklichkeit und aus dem Nachdenken {iiber Erfah-
renes.

Man miisse verhiiten, dass die Kinder «ihr Maul in
den Tag hinein brauchen und iiber Dinge schwatzen,
die sie nicht kennen». Es geht um Wahrheit und
Echtheit der Sprache und damit auch um Wahrheit
und Echtheit der Verstandesschulung, es geht um
wahre, probhaltige Kraft anstelle der Scheinkraft des
Geflunkers.

Verstandesschulung und Sprachbildung haben die
Realanschauung als ersten, gemeinsamen Ndhr-
boden. Die Vorherrschaft des Sprachlehrbuches im
Unterricht der Volksschule ist, weil nicht
naturgemaiss, abzulehnen. Abzulehnen ist gewiss
auch ein «Anschauungsunterricht», der von der
Sprachbildung losgeldst betrieben wird.

Im Schwanengesang 1826 heisst es, der Sprachunter-
richt héange stets vom Umfang und Reifegrad der
Anschauungserlebnisse des Kindes ab.

«Der naturgemdsse Gang im Sprachunterricht kann
deshalb in keinem Falle schneller sein als die Fort-
schritte des Kindes in seinen Anschauungserkennt-
nissen...."

Das Aeussere der Sprache, die Tone selber, sind
ohne belebten Zusammenhang mit den Eindriicken,
die ihrer Bedeutung zugrunde liegen, leere, eitle
Tone. Sie werden erst durch den bewussten Zu-



sammenhang mit den in der Anschauung erlebten
Gegenstinden zu wahren menschlichen Worten.»

Man sieht: Was in der Burgdorfer Zeit fiir die Re-
form der Verstandes- und Sprachbildung entworfen
worden ist, findet im «Schwanengesang» volle Be-
stitigung. Einzelne Biographien sind der Meinung,
der alte Pestalozzi habe die Bedeutung der von ihm
begriindeten Unterrichtsreform nicht mehr so hoch
eingeschitzt wie am Anfang. Dies stimmt nicht, was
jedem klar wird, der die breit angelegten Aus-
filhrungen iiber die naturgemisse Ausbildung des
Denk- und des Sprachvermdgens im «Schwanen-
gesang» zur Kenntnis nimmt. Der Satz «Das Leben
bildet» wird jetzt zum Grundsatz erhoben. Und dann
heisst es:

«Alles, was im Sinne des ,bildenden Lebens’ der Ver-
standesschulung dienen kann, geht von der Anschau-
ung aus. Es fangt damit an, dass das Anschauungs-
vermogen des Kindes durch Uebungen gestdarkt und
entfaltet wird. Gleichzeitig und in engem Zusammen-
hang muss damit die Sprache — als Mittelstiick zwi-
schen Anschauung und Denken — ausgebildet
werden. Klare Vorstellungen des Kindes von den
Gegenstanden seiner Umwelt sind das Ergebnis
sorgfiltiger Uebungen im Anschauen und Sprechen.
Damit ist allerdings noch nicht das Ganze der ele-
mentaren Verstandes- und Sprachschulung umrissen.
Die Grundlage ist jedoch gegeben. Das Anschlies-
sende und Weiterfiihrende sieht Pestalozzi so:

«Verstandesschulung will die sinnlichen Vorstellun-
gen zu deutlichen Begriffen erheben. Die ersten
mittel dazu sind Uebungen im richtigen Zusammen-
stellen, Trennen und Vergleichen der Anschauungs-
gegenstinde. Wenn man diese Uebungen vernach-
lassigt und statt dessen dem Kinde die Regeln des
logischen Denkens beizubringen versucht, lehrt man
es nicht denken ... Nicht durch Lehrsitze iiber das
Denken, sondern durch die Titigkeit des Denkens
wird der Verstand des Kindes gebildet.»

Als weitere Mittel der Verstandesschulung dienen die
Tiatigkeiten des Zdhlens und Messens. Sie ergeben
sich aus der Anschauungstdtigkeit wund im
Zusammenhang mit den Tétigkeiten des Zusammen-
stellens, Trennens und Vergleichens. Zu den Grund-
tiatigkeiten des Verstandes gehdrend, bereiten sie das
selbstandige Berechnen vor.

IV.

Betont wird hier stets das Tdtigsein des lernenden
Kindes, das Selbst-Tun. Dies erinnert an eine Stelle
im Brief Pestalozzis aus dem Jahre 1807 an den
Ziircher Hans Conrad Escher:

«Ich habe schon ldngst wahrgenommen ..., um
wieviel mehr, um wieviel wahrhafter der Mensch
durch das, was er tut, als durch das, was er hort,
gebildet wird.»

Dem Lernen durch das Selbst-Tun wird also der
Vorzug gegeben, wie es die piadagogische Lern-
psychologie unserer Zeit auch tut. Pestalozzi gibt

Bald vergriffen:

Was soll ich kochen?

Meniisammlung aus 100 Heimen

Die von Kiichenchef Franz Binz zusammenge-
stellte Meniisammlung aus 100 Altersheimen,
die im Friihling 1980 erschienen ist, entspricht
einem grossen Bediirfnis: Téglich treffen neue
Bestellungen ein, und die Nachfrage bewegt
sich in aufsteigender Linie.

«Es handelt sich um eine Sammlung von 100
Mittag- und Nachtessen, die in Altersheimen
als bewdhrt und beliebt gelten», schreibt Franz
Binz im Vorwort, «und die hinsichtlich Stil und
Aufwand etwa als durchschnittlich bezeichnet
werden konnens.

Was will diese Sammlung? «Die Meniisamm-
lung soll als Anregung dienen und mithelfen,
den Meniizettel abwechslungsreicher zu gestal-
ten.» Auf die Darstellung einer Meniifolge und
auf Angaben iiber Didten wurde mit Absicht
verzichtet. «Die Zusammenstellung kann auch
zur Standortbestimmung der eigenen Kiiche im
Vergleich zu anderen Altersheimen dienen.»

Es ist keine Frage, dass die Sammlung von
Franz Binz auch viele Anregungen fiir die Kii-
che in Kinder- und Jugendheimen bringt. Des-
gleichen kann der Koch oder die Ko6chin in
einem Heim fiir Behinderte aus dem Heft ech-
ten Nutzen ziehen. Darum ist es kein Zufall,
dass die Nachfrage in den letzten Wochen ge-
rade aus dem Bereich der Kinder- und Jugend-
heime stark zugenommen hat.

Da die Auflage bald vergriffen sein wird, sind
die Leser eingeladen, ihre Bestellung moglichst
rasch aufzugeben.

Bestellschein
Wir bestellen hiermit

Exemplar(e) der Meniisammlung von Franz
Binz zum Preis von Fr. 5.50 (inkl. Porto).

Name und Adresse

Einsenden an
Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Ziirich.

419



dafiir eine ebenso einfache wie einleuchtende Be-
grindung. In seinem «Bericht an die Eltern» 1808
schreibt er:

«Wir glauben iiberhaupt, der Jugendunterricht miisse
in seinem ganzen Umfang mehr kraftbildend als
wissensbereichernd sein. Wenn wir gegen diesen
Grundsatz verstossen, bilden wir unsere Jugend nicht
menschlich kraftvoll, sondern wir verleiten sie zur
Ueberheblichkeit und Oberfldchlichkeit.»

Menschliche Kréfte sind das Ergebnis stetiger
Uebung. Ohne Denkiibung keine Denkkraft; dies gilt
ebenso wie der banale Satz, dass man Laufen und
Springen nur durch Uebung im Laufen und Springen
lernt. Das Lernen durch eigenes Tun kann dem
Schiiler nicht erlassen werden. Die Zielrichtung ist
klar: durch das «Selbsttun» zur «Selbstkraft» und
durch die «Selbstkraft» zur Selbstandigkeit.

Zuriick zur einleitenden Bemerkung, die Schule sei
grossenteils auch heute noch weit mehr auf eilige
Wissensvermittlung als auf richtig geordnete und
psychologisch kontrollierte Uebungen zur Forderung
der Verstandeskraft bedacht. In seinem «Gutachten
iiber ein Seminar im Kanton Waadt» 1806 schreibt
Pestalozzi:

«Alles Wissen des Menschen hat nur dann einen
Wert, wenn es gereift ist. Es kann nur auf dem
Fundament der ausgebildeten menschlichen Kraft rei-
fen. Um die Ausbildung dieser Kraft geht es in erster
Linie ... Die Schule ist im Irrtum, wenn sie ihre
Zoglinge auf den Brachfeldern des Vielwissens
herumtaumeln ldsst. Meine Methode will diesem
Herumtaumeln, will dem oberflichlichen und un-
fruchtbaren Wortwesen im Unterricht ein Ende
SetzZen .

Der wissenschaftliche Unterricht ist auf die in
lebendiger Bewegung gebildeten Krifte angewiesen.
Sie sind seine Grundlage. Man darf Tiere nicht vor
einen Pflug oder Wagen spannen, bevor sie die dazu
notigen Krifte erworben haben. Beim wissenschaft-
lichen Unterricht ist es @hnlich: wenn er verfriiht
einsetzt und somit Kréfte des Schiilers beanspruchen
will, die noch gar nicht reif genug sind, so wird die
Seele des Schiilers verkriippelt. Damit ist das Friih-
und Scheinreifwerden verbunden.»

Pestalozzis Schule ist — ob man dies gerne hort oder
nicht — eine Leistungsschule. Diese Aussage kann
freilich missverstanden werden. Was bisher zur Ver-
deutlichung des Begriffs der Naturgemassheit in Er-
ziehung und Unterricht dargelegt worden ist, verbie-
tet es, sich bei allem auf Pestalozzi zu berufen, was
heute unter dem Banner der sogenannten Leistungs-
schule geschieht. Ebenso wenig ist Pestalozzi der Ge-
wihrsmann fiir Schulen, wo man im Namen einer
falschverstandenen Humanitiat auf Leistungsforde-
rung verzichtet. Schon von der Zielsetzung her, auf
die Pestalozzi immer wieder hinweist, ergibt sich die
Notwendigkeit, vom Schiiler viel, ndmlich seinen vol-
len Einsatz zu verlangen. Denn aller Unterricht, alles
Lernen muss sich in Richtung auf «Selbstkraft», auf
die zu erstrebende Selbstdndigkeit des Menschen be-
wegen. Pestalozzi wurde nicht miide, die Schiiler des

420

Instituts einzeln ins Gesprdch zu ziehen, um ihnen
das grosse Ziel ihrer Lernarbeit klarzumachen und
Arbeitshaltung und Einstellung mit ihnen zu bespre-
chen. Sie sollten tdglich daran denken, dass Bega-
bung als personliche Verpflichtungen zu verstehen
sind und dass ohne dusserste Sorgfalt und Griindlich-
keit nichts rechtes entsteht. Lernzeit darf nicht ver-
spielt werden, doch kann und soll sie eine gliickliche
Zeit sein. In «Lienhard und Gertrud» sagt sich der
Schulmeister Gliiphi:

«Das Kind muss durch den Unterricht im Gefiihl
seiner selbst und im Bewusstsein seiner eigenen Kraft
gestidrkt und begeistert werden. Der Unterricht muss
den Willen des Kindes stark machen, das zu werden,
was es seinen Anlagen und Kriften entsprechend zu
werden vermag.»

Die Eltern der Zoglinge in Yverdon werden darauf
hingewiesen, dass die Anforderungen im Unterricht
auf die unterschiedlichen Begabungen abgestimmt
werden, weil man das dem Menschsein des Kindes
schuldig ist:

«Die Kinder werden nicht gekrédnkt. Der Schwache
wird nicht veranlasst, sich mit dem Starken zu ver-
gleichen, wohl aber mit sich selbst. Wir fragen das
Kind niemals: Kannst du gleichviel wie die andern?
Wir fragen es nur: Kannst du es? Kannst du es wirk-
lich gut? . .. Wertunterschiede zwischen den Kindern
anerkennen wir nie, ausser in bezug auf die Reinheit
des Willens, den Grad seiner Bemiihungen, zu sein
und zu werden, was es seiner Anlage nach sein kann
und werden soll.»

V.

Wenn von Unterrichtsreform im Sinne Pestalozzis
die Rede ist, weiss sich die Schule angesprochen, die
Volksschule zunidchst, dann auch die hoheren Schu-
len mit ihrem wissenschaftsorientierten Unterricht.
In «Wie Gertrud ihre Kinder lehrt» steht jedoch der
Satz: «Der Unterricht beginnt fiir das Kind mit der
Stunde seiner Geburt.» Wie ist dies zu verstehen? Of-
fenbar so, dass die Eltern im Rahmen der Erzie-
hungsaufgabe auch fiir die Entfaltung der Verstan-
deskrifte und der Sprache ihres Kindes Sorge zu tra-
gen haben. Denn: «Sobald nidmlich die Sinne des
Kindes fiir die Eindriicke aus der Umwelt emp-
fanglich werden, beginnt das natiirliche Lernen.»
Nicht nur der Schulunterricht, sondern auch die
hdusliche Erziehung mit ihrem Einfluss auf das Ler-
nen des Kleinkindes soll eine Wendung im Sinne der
Naturgemadassheit erfahren. Wer «Lienhard und Ger-
trud» liest, weiss, wie ernst es Pestalozzi damit ist. In
«Christoph und Else» 1782 sagt die Bauerin Else:

«Eine brave Mutter, die ihre Kinder selbst lehrt, ist
immer das, was mich in dieser Welt das Schonste
diinkt.»

Der Knecht Jost bestitigt:

«Kein Schulunterricht wird den Kindern so zum in-
nern Gewinn, wie das, was sie von den Eltern lernen.
Und jedenfalls ist die Schule nicht das, was viele
glauben. Was Eltern ihre Kinder lehren konnen, ist
und bleibt immer die Hauptsache fiir das menschli-



che Leben...So ist es Gottes Ordnung, dass der
Mensch das Wichtigste fiir sein Leben in seiner
Wohnstube lernt und dass alle Viter und Miitter
ihren Kindern diese Lehre geben, soweit sie konnen
und nicht meinen, der Schulunterricht moge dies zu
ersetzen. Die Lehre des Elternhauses wird allezeit
der Kern bleiben. Und wenn die Schule diesen Kern
mit einer guten Schale umgibt, kannst du Gott dafiir
danken.»

Gelten diese Ueberlegungen heute noch? Seit Pesta-
lozzi hat sich die Schule in erstaunlichem Masse ent-
wickelt, hat sich zur Entlastung der Eltern immer
mehr aufbiirden lassen. Dann kamen die Kindergér-
ten fiir die Vier- bis Sechsjdhrigen, und darauf ver-
lassen sich insbesondere jene Eltern, die mit ihren
Kleinen nichts anzufangen wissen, jene Miitter, die
sich — aus welchem Grund immer — durch ihre
Kinder iiberfordert fiihlen. In «Weltweib und Mut-
ter» hat sich Pestalozzi dariiber scharf gedussert.
Angenehmer ist es, an Miitter zu denken, die tédglich
bereit sind, mit ihren Kindern zu leben und mit ihnen
das zu tun, was Geborgenheit erzeugt und der Entfal-
tung der Begabungen fGrderlich ist. Ihnen ist das
grossartige Gleichnis zugedacht, mit welchem im
Dorfroman das miitterliche Wirken der Gertrud ge-
adelt wird:

«Es ist viel, was ich sagen will, aber ich scheue mich
nicht, es zu sagen: So geht die Sonne Gottes vom
Morgen bis am Abend ihre Bahn. Dein Auge be-
merkt keinen ihrer Schritte, und dein Ohr hort ihren
Lauf nicht. Aber bei ihrem Untergang weisst du , dass
sie wieder aufsteht und fortwirkt, die Erde zu erwar-
men, bis ihre Friichte reif sind.»

Den Eltern und vor allem den Miittern rechnet Pe-
stalozzi auch die Aufgabe zu, die Verstandes- und
Sprachentwicklung ihrer Kinder zu iiberwachen und
auf die richtige Bahn zu lenken. Die naturgemisse
Reihenfolge, von der schon die Rede war, muss auch
hier gewahrt werden. Die Betétigung der erwachen-
den Sinne bildet den Anfang. Am Beispiel des Ge-
hors zeigt Pestalozzi den Miittern, wie sie ihre Kin-
der zur Aufmerksamkeit, zum ersten Unterscheiden
von Tonen aus der Umwelt und zum Reden anleiten
konnen. («Ueber den Sinn des Gehors.» 1803)

«Man darf nicht glauben, das Kind erlerne die Spra-
che wie die Vogel das Pfeifen.»

Gewiss, ohne die sprechende Umwelt kdme das Kind
nicht zur Sprache. Doch die Sprache der Erwachse-
nen und der Massenmedien von heute ist nicht die
Sprache des Kindes. Diese ist, ohne die naturgemisse
(miitterliche) Fiihrung, von Anfang an der Gefahr
des Wildwuchses ausgesetzt. Worter und Wendungen
ohne erfahrenen Sinngehalt, als leere Hiilsen, iiber-
wuchern und verdrdngen das gesunde Wachstum der
kindlichen Sprache. (Wenn das Kind Unverstandenes
altklug daherschwatzt, sind viele Eltern sogar stolz
darauf.) Naturgemdsse Fiihrung, wie Pestalozzi sie
meint, bedeutet, dass das Kind Schritt fiir Schritt
zum Anschauungserlebnis der Dinge seiner Umwelt
gefiihrt wird und dass ihm das treffende Wort fiir das
Erlebte geboten, eingeiibt und verfiigbar gemacht
wird. Fiir die lehrende Mutter gelten somit die glei-

chen Grundsitze, die fiir den Sprachunterricht der
Schule bereits dargelegt worden sind. Das «Lirilari-
wesen», das dem Kind so eine Art gibt, {iber Dinge
zu schwatzen, die es aus Mangel an eigener Erfah-
rung nicht versteht, sollte nicht erst im Kindergarten
und in der Schule, sondern schon zuhause im sprach-
erzieherischen Umgang mit Kleinkindern moglichst
vermieden werden. Die Mutter als erste Sprachlehre-
rin: das ist die grosse Hoffnung Pestalozzis, die
Chance einer gesunden Grundlegung der Verstandes-
und der Sprachentwicklung.

«Der Mutterunterricht, wie ich ihn meine, hat zwei
besondere Eigenschaften: Er richtet sich ganz nach
den Bediirfnissen des einzelnen Kindes, und er ist in
allem sehr sorgféltig. Denn du, Mutter, hast eine
hingebende und aufopfernde Kraft. Um deines Kin-
des willen gibst du dein Bestes, damit seine Seele ge-
weckt wird. Dadurch wirst du sein Lehrer, wie sonst
kein Mensch Lehrer sein kann. Und fiir dich selbst
findest Du damit wahre Erfiillung des Lebens.»

Kritische Zeitgenossen haben Pestalozzi entgegenge-
halten, er tiberfordere die Miitter. Wie steht es heu-
te? Lehrerinnen und Lehrer, die es mit Schulanfan-
gern zu tun haben, wissen davon zu berichten, dass
viele Kinder sprachlich riickstindig sind, den frag-
mentarischen Zwei- und Dreiwortsatz noch nicht
iberwunden haben und die einfachsten Dinge und
Titigkeiten des tdglichen Lebens nicht richtig zu be-
nennen wissen. Miitter und Viter, die von ihrer Auf-
gabe der grundlegenden Sprachbildung keine Vor-
stellung haben oder keine haben wollen, benehmen
sich so, als konnte ihr Kind die Sprache erlernen
«wie die Vogel das Pfeifen». Sie stimmen aber gerne
in den Chor derer ein, die «Chancengleichheit» for-
dern und die Verwirklichung dieses auf falschen
Voraussetzungen beruhenden Postulates der Schule
anlasten.

Die Vorschulzeit darf fiir die Entwicklung des Ver-
standes und der Sprache nicht eine Zeit des Wild-
wuchses sein. :

Pestalozzi:

«Mutter! Ich schreibe ja fiir dich. Denke immer dar-
an: durch die Kraft, die aus der Verbundenheit von
Anschauung und Sprache entsteht, kann dein Kind
zu edler Menschlichkeit gelangen, aber nur, wenn es
durch deine Liebe geleitet wird. Wenn du es ohne
Liebe lehrst, wohin gerédt dann dein Kind? . . .»

«Mein Leben lang werde ich es als hochste Aufgabe
ansehen, in den Miittern das Gefiihl zu wecken und
zu beleben fiir das, was sie ihren Kindern sein kon-
nen und sein sollen. Die guten Miitter sind das Salz
der Erde. Zwar tut die Welt alles, um dieses Salz
kraftlos zu machen, aber ich suche zu erreichen, dass
es seine volle Kraft behdlt. Darauf setze ich meine
Hoffnung.»

Dieser Aufruf, so scheint mir, hat an Aktualitit bis
heute nichts eingebiisst.

Die Zitate sind dem dreibindigen Werk «Pestalozzi, Texte fiir
die Gegenwart», Verlag Klett und Balmer, Zug, entnommen.

421



	Naturgemässheit in Erziehung und Unterricht

