
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Heimwesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 51 (1980)

Heft: 11

Artikel: Naturgemässheit in Erziehung und Unterricht

Autor: Roth, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-809833

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-809833
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Naturgemässheit in Erziehung und Unterricht
Von Dr. Heinrich Roth, Rorschach

Mit seiner 1801 in Burgdorf der Oeffentlichkeit
vorgelegten Schrift «Wie Gertrud ihre Kinder lehrt»
hat Pestalozzi eine entscheidende Wendung im
unterrichtsmethodischen Denken — heute würden wir
sagen: in der Volksschuldidaktik — vollzogen. Das
Signalwort dieser Wendung heisst «Naturgemässheit».

Zwei Jahre vorher, im «Stanserbrief» wurde
für die sittliche Erziehung und 1807 für die
Leibeserziehung in der Schrift «Ueber Körperbildung» eine
entsprechende neue Grundlage geschaffen.

Wie ist Pestalozzis Begriff der Naturgemässheit zu
verstehen? Da gibt es aus dem Jahre 1812 die
Andeutung, es handle sich um das «Bemühen, die
Erziehung zu vereinfachen und mit den Ordnungen
der Natur in Uebereinstimmung zu bringen.» Und
eben dies sei das Anliegen der Elementarbildung.

*

Befragen wir zunächst die kleine Schrift «Wie
Gertrud ihre Kinder lehrt», mit der Pestalozzi im In-
und Ausland Aufsehen erregt hat. Ihr Hauptthema
ist die

Verstandes- und Sprachbildung

Da lesen wir:

«Der Unterricht beginnt für das Kind mit der Stunde
seiner Geburt. Sobald nämlich die Sinne des Kindes
für die Eindrücke aus der Umwelt empfänglich werden,

beginnt das natürliche Lernen. Was keimhaft im
jungen Lebewesen angelegt ist, wird durch die Fähigkeit,

Eindrücke zu empfangen, geweckt. Es ist das
Erwachen des tierischen Wesens, das Mensch werden
will und soll und mit allen seinen Kräften und Trieben

nach Selbstentwicklung hascht.

Aller Unterricht ist nichts anderes als die Kunst,
diesem Haschen der menschlichen Natur nach ihrer
eigenen Entwicklung Hilfe zu leisten. Und diese
Kunst beruht wesentlich darauf, dass die dem Kinde
einzuprägenden Eindrücke mit dem Grade seiner
entwickelten Kraft in Uebereinstimmung gebracht
werden. Für die Eindrücke, die dem Kinde durch den
Unterricht vermittelt werden müssen, gibt es also
notwendigerweise eine bestimmte Reihenfolge, die
mit dem Anfang und den Fortschritten der zu
entwickelnden Kräfte des Kindes genau Schritt halten
soll.

Nichts, wozu sie (die Kinder) fähig sind, soll ihnen
vorenthalten werden. Sie sollen aber auch nicht mit
Aufgaben belastet werden, die ihre Fähigkeit
übersteigen und sie verwirren ...»

I.

Ueberlieferte und bis heute weit verbreitete Meinung
nicht nur sogenannter Laien ist, dem jungen
Menschen sei im Hinblick auf das, was er als Erwachsener

sein soll und sein will, mit frühzeitiger
Wissensvermittlung am besten gedient. Die Unterrichtskunst
war und ist deshalb vornehmlich die Kunst der
gefächerten, systematischen Stoffvermittlung. Dazu
sagt Pestalozzi entschieden NEIN. Er hat seine
Gründe, auf die hier eingegangen werden soll. Vorerst

mag indessen der Hinweis genügen, dass Pestalozzi

durchaus kein Feind des Wissens ist, aber
zwischen bildendem Wissen und schädlich wirkendem
Wissensballast scharf unterscheidet. Jetzt geht es vor
allem darum, und dies ist der Wendepunkt, dass die
Aufmerksamkeit des Lehrers stets auf den Schüler
und auf die Entfaltung der menschlichen Kräfte im
Schüler, in diesem Fall auf die Entfaltung der
Verstandes- und der Sprachkraft gerichtet sein muss.

Gab man dem Lehrer früher zu verstehen, er brauche
für den Unterricht nichts weiter als gründliche
Kenntnis des zu vermittelnden Stoffes, ist er jetzt
angewiesen, sich allen Ernstes dem Schüler zuzuwenden,

weil hier — und nicht beim Stoff — die
Hauptprobleme des Unterrichts liegen.

Also, unterrichten heisst jetzt für den Lehrer, den
Schülern, ihren Lernschritten, Lernerfolgen und
Misserfolgen, ihrer Einstellung zum Lernen, ihrer
gesamtpersönlichen Entwicklung und Reifung ununterbrochene

Aufmerksamkeit schenken. Der Unterricht ist
dann und nur dann gut, wenn er das Lernen des
Schülers anzuregen versteht, es behutsam lenkt und
dort verstehende und wirksame Hilfe zu leisten
vermag, wo der Schüler auf seinem Lernweg Hilfe
nötig hat. Pestalozzi: «... dem Haschen der menschlichen

Natur nach ihrer eigenen Entwicklung Hilfe zu
leisten.» Heute heisst dies, die Erkenntnisse der Ent-
wicklungs- und Lernpsychologie ernstnehmen und
Lernformen finden, die dem Schüler in seiner Lage
angemessen sind und kräftefördernde Wirkimg
haben. Im Sinne dieser pestalozzischen Wendung hat
der Unterrichtsstoff nicht herrschende, sondern
dienende Funktion. Er ist Mittel zum Zweck der
Kräftebildung. Gedanken dieser Art beginnen sich
heute da und dort durchzusetzen: Denken lernen sei
wichtiger als Gedächtnisleistung; notwendiges
Wissen sollte vom Schüler erarbeitet und nicht
fertigverpackt entgegengenommen werden; der übungs-
mässigen Gewöhnung an selbständiges Arbeiten, an
selbständiges Lernen sei besondere Aufmerksamkeit
zu schenken. Das sind gute, wenn auch späte Früchte
vor allem der von Kerschensteiner, Gaudig, Lotte
Müller, Elsa Köhler, Wagenschein, Stieger u. a.
geförderten Arbeitsschulbewegung seit den zwanziger
Jahren. Sie wollte und will eine Reformbewegung im

417



Sinne Pestalozzis sein und ist es insofern, als der
Gedanke, menschliche Selbständigkeit beruhe auf
«Selbstkraft» und müsse durch die Erziehung zum
Selbst-Tun angestrebt werden, in Pestalozzis
Methode eine wichtige Rolle spielt.

IL

In der Entwicklung des Kindes, in seinem körperlichen

Wachsen und Reifen nicht nur, sondern auch
in der Entfaltung seiner geistigen Fähigkeiten ist
Ordnung, erforschbare Gesetzmässigkeit. Das war
schon vor Pestalozzi bekannt. Neu und die pädagogische

Mit- und Nachwelt herausfordernd jedoch ist
das Postulat, in Erziehung und Unterricht sei in
erster Linie nach den Gesetzen im Werden, Wachsen
und Reifen des (einzelnen) Menschen zu fragen, um
den Unterrichtsgang danach zu bestimmen. An
diesem Punkt beginnt die praktische Reformarbeit
im Kreise Pestalozzis, die nie vollendet sein wird.
«Die vollkommene Methode fehlt uns allen. Aber wir
müssen alle Kräfte daran setzen, uns ihr zu nähern.»
Naturgemässheit bedeutet nun folgerichtig, für alles
Lernen und Lehren jene Reihenfolge zu schaffen,
«die mit dem Anfang und den Fortschritten der zu
entwickelnden Kräfte des Kindes genau Schritt
halten soll.» Die Burgdorfer Erfahrungen bringen
Pestalozzi endgültig zu folgender Erkenntnis:

«Es wurde mir mit jedem Tag klarer, dass man in
den jüngeren Jahren mit den Kindern nicht räsonieren

(Theorie treiben) soll. In der Entwicklung ihrer
Geisteskräfte muss man sich vielmehr darauf
beschränken:

1. den Kreis der Anschauung immer mehr zu erweitern;

2. ihnen die zum Bewusstsein gebrachten Anschauungen

bestimmt, sicher und unverwirrt
einzuprägen;

3. ihnen für alles, was sie ins Bewusstsein
aufgenommen haben, umfassende Sprachkenntnisse zu
geben.

Das Kind muss reden lernen, bevor es zum Lesen
geführt werden kann.

Um die Kinder zur Vernunft und auf die Bahn
des selbständigen Denkens zu bringen, muss man
verhüten, dass sie ihr Maul in den Tag hinein
brauchen und über Dinge schwatzen, die sie nicht
kennen. Der Zeitpunkt des ersten Lernens ist nicht
der Zeitpunkt des Urteilens. Die Urteilsfähigkeit reift
erst in der Vollendung des Lernens. Jedes Urteil, das
für den, der es ausspricht, innere Wahrheit haben
soll, muss in umfassender Sachkenntnis gegründet
sein.»

Da ist zunächst die jahrhundertealte Einsicht in die
grundlegende Bedeutung der äusseren (durch die
Sinne vermittelten) Anschauung für die Entwicklung
der intellektuellen Kräfte. Der Kreis der Anschauung
umfasst vor allem andern die reale, den Sinnen
unmittelbar zugängliche Lebenswelt des Kindes —
nicht eine stilisierte oder idealisierte Scheinwelt, wie

sie noch da und dort in Schulbüchern vorgetäuscht
wird.

Denkschulung ist anfänglich Sinnes- und
Wahrnehmungsschulung, wobei es auf die Gewöhnung an
Genauigkeit und Gründlichkeit, auf das fragende
Verweilenkönnen am Gegenstand ankommt. An irgend
einem Unterrichtsbeispiel — Wie verhält sich das
Rind bei der Futteraufnahme? oder in längerfristiger
Beobachtung: Messt und notiert die täglichen
Niederschlagsmengen während des ganzen Monats
Juni! — leuchtet sofort ein, dass Beobachtungsaufgaben,

richtig gewählt und gestellt, zwar in erster
Linie dem Training grundlegender Verstandesfähigkeiten

dient (Wachheit, Konzentrationsfähigkeit,
Aufnahmefähigkeit, Selbstkontrolle usw.),

gleichzeitig aber eine Fülle von Erfahrungswissen
einbringt.

III.

Hinzu kommt nun das, was Anschauungserlebnisse
erst ins volle Bewusstsein zu heben vermag: Die
Sprache. Im Wortlaut unseres Textes: «. ihnen für
alles, was sie ins Bewusstsein aufgenommen haben,
umfassende Sprachkenntnisse zu geben.» Dem Wesen

der Sprache und deren Bedeutung für die geistige
Entwicklung des Menschen hat Pestalozzi während
Jahrzehnten seine Aufmerksamkeit zugewandt. Hier
gibt er zweierlei zu verstehen. Erstens: Anschauungserlebnisse

erhalten erst dadurch kräftebildende
Wirkung, dass sie ins treffende Wort gefasst und
mitteilungsreif gemacht werden; zweitens: die Sprache
erhält ihre Lebenskraft, ihre Echtheit und Wahrheit
aus der Anschauung, aus der Erfahrung der
Wirklichkeit und aus dem Nachdenken über Erfahrenes.

Man müsse verhüten, dass die Kinder «ihr Maul in
den Tag hinein brauchen und über Dinge schwatzen,
die sie nicht kennen». Es geht um Wahrheit und
Echtheit der Sprache und damit auch um Wahrheit
und Echtheit der Verstandesschulung, es geht um
wahre, probhaltige Kraft anstelle der Scheinkraft des
Geflunkers.

Verstandesschulung und Sprachbildung haben die
Realanschauung als ersten, gemeinsamen
Nährboden. Die Vorherrschaft des Sprachlehrbuches im
Unterricht der Volksschule ist, weil nicht
naturgemäss, abzulehnen. Abzulehnen ist gewiss
auch ein «Anschauungsunterricht», der von der
Sprachbildung losgelöst betrieben wird.

Im Schwanengesang 1826 heisst es, der Sprachunterricht

hänge stets vom Umfang und Reifegrad der
Anschauungserlebnisse des Kindes ab.

«Der naturgemässe Gang im Sprachunterricht kann
deshalb in keinem Falle schneller sein als die
Fortschritte des Kindes in seinen Anschauungserkenntnissen

Das Aeussere der Sprache, die Töne selber, sind
ohne belebten Zusammenhang mit den Eindrücken,
die ihrer Bedeutung zugrunde liegen, leere, eitle
Töne. Sie werden erst durch den bewussten Zu-

418



sammenhang mit den in der Anschauung erlebten
Gegenständen zu wahren menschlichen Worten.»

Man sieht: Was in der Burgdorfer Zeit für die
Reform der Verstandes- und Sprachbildung entworfen
worden ist, findet im «Schwanengesang» volle
Bestätigung. Einzelne Biographien sind der Meinung,
der alte Pestalozzi habe die Bedeutung der von ihm
begründeten Unterrichtsreform nicht mehr so hoch
eingeschätzt wie am Anfang. Dies stimmt nicht, was
jedem klar wird, der die breit angelegten
Ausführungen über die naturgemässe Ausbildung des

Denk- und des Sprachvermögens im «Schwanengesang»

zur Kenntnis nimmt. Der Satz «Das Leben
bildet» wird jetzt zum Grundsatz erhoben. Und dann
heisst es:

«Alles, was im Sinne des ,bildenden Lebens' der
Verstandesschulung dienen kann, geht von der Anschauung

aus. Es fängt damit an, dass das Anschauungsvermögen

des Kindes durch Uebungen gestärkt und
entfaltet wird. Gleichzeitig und in engem Zusammenhang

muss damit die Sprache — als Mittelstück
zwischen Anschauung und Denken — ausgebildet
werden. Klare Vorstellungen des Kindes von den
Gegenständen seiner Umwelt sind das Ergebnis
sorgfältiger Uebungen im Anschauen und Sprechen.
Damit ist allerdings noch nicht das Ganze der
elementaren Verstandes- und Sprachschulung umrissen.
Die Grundlage ist jedoch gegeben. Das Anschliessende

und Weiterführende sieht Pestalozzi so:

«Verstandesschulung will die sinnlichen Vorstellungen

zu deutlichen Begriffen erheben. Die ersten
mittel dazu sind Uebungen im richtigen Zusammenstellen,

Trennen und Vergleichen der Anschauungsgegenstände.

Wenn man diese Uebungen vernachlässigt

und statt dessen dem Kinde die Regeln des

logischen Denkens beizubringen versucht, lehrt man
es nicht denken Nicht durch Lehrsätze über das
Denken, sondern durch die Tätigkeit des Denkens
wird der Verstand des Kindes gebildet.»

Als weitere Mittel der Verstandesschulung dienen die
Tätigkeiten des Zählens und Messens. Sie ergeben
sich aus der Anschauungstätigkeit und im
Zusammenhang mit den Tätigkeiten des Zusammenstellens,

Trennens und Vergleichens. Zu den
Grundtätigkeiten des Verstandes gehörend, bereiten sie das
selbständige Berechnen vor.

IV.

Betont wird hier stets das Tätigsein des lernenden
Kindes, das Selbst-Tun. Dies erinnert an eine Stelle
im Brief Pestalozzis aus dem Jahre 1807 an den
Zürcher Hans Conrad Escher:

«Ich habe schon längst wahrgenommen. um
wieviel mehr, um wieviel wahrhafter der Mensch
durch das, was er tut, als durch das, was er hört,
gebildet wird.»

Dem Lernen durch das Selbst-Tun wird also der
Vorzug gegeben, wie es die pädagogische
Lernpsychologie unserer Zeit auch tut. Pestalozzi gibt

Bald vergriffen:

Was soll ich kochen?

Menüsammlung aus 100 Heimen

Die von Küchenchef Franz Binz zusammengestellte

Menüsammlung aus 100 Altersheimen,
die im Frühling 1980 erschienen ist, entspricht
einem grossen Bedürfnis: Täglich treffen neue
Bestellungen ein, und die Nachfrage bewegt
sich in aufsteigender Linie.

«Es handelt sich um eine Sammlung von 100
Mittag- und Nachtessen, die in Altersheimen
als bewährt und beliebt gelten», schreibt Franz
Binz im Vorwort, «und die hinsichtlich Stil und
Aufwand etwa als durchschnittlich bezeichnet
werden können».

Was will diese Sammlung? «Die Menüsammlung

soll als Anregung dienen und mithelfen,
den Menüzettel abwechslungsreicher zu gestalten.»

Auf die Darstellung einer Menüfolge und
auf Angaben über Diäten wurde mit Absicht
verzichtet. «Die ZusammensteUung kann auch
zur Standortbestimmung der eigenen Küche im
Vergleich zu anderen Altersheimen dienen.»

Es ist keine Frage, dass die Sammlung von
Franz Binz auch viele Anregungen für die Küche

in Kinder- und Jugendheimen bringt.
Desgleichen kann der Koch oder die Köchin in
einem Heim für Behinderte aus dem Heft echten

Nutzen ziehen. Darum ist es kein Zufall,
dass die Nachfrage in den letzten Wochen
gerade aus dem Bereich der Kinder- und Jugendheime

stark zugenommen hat.

Da die Auflage bald vergriffen sein wird, sind
die Leser eingeladen, ihre Bestellung möglichst
rasch aufzugeben.

Bestellschein

Wir bestellen hiermit

Exemplar(e) der Monosammlung von Franz
Binz zum Preis von Fr. 5.50 (inkl. Porto).

Name und Adresse

Einsenden an
Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich.

419



dafür eine ebenso einfache wie einleuchtende
Begründung. In seinem «Bericht an die Eltern» 1808
schreibt er:

«Wir glauben überhaupt, der Jugendunterricht müsse
in seinem ganzen Umfang mehr kraftbildend als
wissensbereichernd sein. Wenn wir gegen diesen
Grundsatz Verstössen, bilden wir unsere Jugend nicht
menschlich kraftvoll, sondern wir verleiten sie zur
Ueberheblichkeit und Oberflächlichkeit.»

Menschliche Kräfte sind das Ergebnis stetiger
Uebung. Ohne Denkübung keine Denkkraft; dies gilt
ebenso wie der banale Satz, dass man Laufen und
Springen nur durch Uebung im Laufen und Springen
lernt. Das Lernen durch eigenes Tun kann dem
Schüler nicht erlassen werden. Die Zielrichtung ist
klar: durch das «Selbsttun» zur «Selbstkraft» und
durch die «Selbstkraft» zur Selbständigkeit.

Zurück zur einleitenden Bemerkung, die Schule sei

grossenteils auch heute noch weit mehr auf eilige
Wissensvermittlung als auf richtig geordnete und
psychologisch kontrollierte Uebungen zur Förderung
der Verstandeskraft bedacht. In seinem «Gutachten
über ein Seminar im Kanton Waadt» 1806 schreibt
Pestalozzi:

«Alles Wissen des Menschen hat nur dann einen
Wert, wenn es gereift ist. Es kann nur auf dem
Fundament der ausgebildeten menschlichen Kraft
reifen. Um die Ausbildung dieser Kraft geht es in erster
Linie Die Schule ist im Irrtum, wenn sie ihre
Zöglinge auf den Brachfeldern des yielwissens
herumtaumeln lässt. Meine Methode will diesem
Herumtaumeln, will dem oberflächlichen und
unfruchtbaren Wortwesen im Unterricht ein Ende
setzen

Der wissenschaftliche Unterricht ist auf die in
lebendiger Bewegung gebildeten Kräfte angewiesen.
Sie sind seine Grundlage. Man darf Tiere nicht vor
einen Pflug oder Wagen spannen, bevor sie die dazu
nötigen Kräfte erworben haben. Beim wissenschaftlichen

Unterricht ist es ähnlich: wenn er verfrüht
einsetzt und somit Kräfte des Schülers beanspruchen
will, die noch gar nicht reif genug sind, so wird die
Seele des Schülers verkrüppelt. Damit ist das Früh-
und Scheinreifwerden verbunden.»

Pestalozzis Schule ist — ob man dies gerne hört oder
nicht — eine Leistungsschule. Diese Aussage kann
freilich missverstanden werden. Was bisher zur
Verdeutlichung des Begriffs der Naturgemässheit in
Erziehung und Unterricht dargelegt worden ist, verbietet

es, sich bei allem auf Pestalozzi zu berufen, was
heute unter dem Banner der sogenannten Leistungsschule

geschieht. Ebenso wenig ist Pestalozzi der
Gewährsmann für Schulen, wo man im Namen einer
falschverstandenen Humanität auf Leistungsforderung

verzichtet. Schon von der Zielsetzung her, auf
die Pestalozzi immer wieder hinweist, ergibt sich die
Notwendigkeit, vom Schüler viel, nämlich seinen vollen

Einsatz zu verlangen. Denn aller Unterricht, alles
Lernen muss sich in Richtung auf «Selbstkraft», auf
die zu erstrebende Selbständigkeit des Menschen
bewegen. Pestalozzi wurde nicht müde, die Schüler des

Instituts einzeln ins Gespräch zu ziehen, um ihnen
das grosse Ziel ihrer Lernarbeit klarzumachen und
Arbeitshaltung und Einstellung mit ihnen zu besprechen.

Sie sollten täglich daran denken, dass Begabung

als persönliche Verpflichtungen zu verstehen
sind und dass ohne äusserste Sorgfalt und Gründlichkeit

nichts rechtes entsteht. Lernzeit darf nicht
verspielt werden, doch kann und soll sie eine glückliche
Zeit sein. In «Lienhard und Gertrud» sagt sich der
Schulmeister Glüphi:

«Das Kind muss durch den Unterricht im Gefühl
seiner selbst und im Bewusstsein seiner eigenen Kraft
gestärkt und begeistert werden. Der Unterricht muss
den Willen des Kindes stark machen, das zu werden,
was es seinen Anlagen und Kräften entsprechend zu
werden vermag.»

Die Eltern der Zöglinge in Yverdon werden darauf
hingewiesen, dass die Anforderungen im Unterricht
auf die unterschiedlichen Begabungen abgestimmt
werden, weil man das dem Menschsein des Kindes
schuldig ist:

«Die Kinder werden nicht gekränkt. Der Schwache
wird nicht veranlasst, sich mit dem Starken zu
vergleichen, wohl aber mit sich selbst. Wir fragen das
Kind niemals: Kannst du gleichviel wie die andern?
Wir fragen es nur: Kannst du es? Kannst du es wirklich

gut? Wertunterschiede zwischen den Kindern
anerkennen wir nie, ausser in bezug auf die Reinheit
des Willens, den Grad seiner Bemühungen, zu sein
und zu werden, was es seiner Anlage nach sein kann
und werden soll.»

V.

Wenn von Unterrichtsreform im Sinne Pestalozzis
die Rede ist, weiss sich die Schule angesprochen, die
Volksschule zunächst, dann auch die höheren Schulen

mit ihrem wissenschaftsorientierten Unterricht.
In «Wie Gertrud ihre Kinder lehrt» steht jedoch der
Satz: «Der Unterricht beginnt für das Kind mit der
Stunde seiner Geburt.» Wie ist dies zu verstehen?
Offenbar so, dass die Eltern im Rahmen der
Erziehungsaufgabe auch für die Entfaltung der
Verstandeskräfte und der Sprache ihres Kindes Sorge zu tragen

haben. Denn: «Sobald nämlich die Sinne des
Kindes für die Eindrücke aus der Umwelt
empfänglich werden, beginnt das natürliche Lernen.»
Nicht nur der Schulunterricht, sondern auch die
häusliche Erziehung mit ihrem Einfluss auf das Lernen

des Kleinkindes soll eine Wendung im Sinne der
Naturgemässheit erfahren. Wer «Lienhard und
Gertrud» liest, weiss, wie ernst es Pestalozzi damit ist. In
«Christoph und Else» 1782 sagt die Bäuerin Else:

«Eine brave Mutter, die ihre Kinder selbst lehrt, ist
immer das, was mich in dieser Welt das Schönste
dünkt.»

Der Knecht Jost bestätigt:

«Kein Schulunterricht wird den Kindern so zum in-
nern Gewinn, wie das, was sie von den Eltern lernen.
Und jedenfalls ist die Schule nicht das, was viele
glauben. Was Eltern ihre Kinder lehren können, ist
und bleibt immer die Hauptsache für das menschli-

420



che Leben So ist es Gottes Ordnung, dass der
Mensch das Wichtigste für sein Leben in seiner
Wohnstube lernt und dass alle Väter und Mütter
ihren Kindern diese Lehre geben, soweit sie können
und nicht meinen, der Schulunterricht möge dies zu
ersetzen. Die Lehre des Elternhauses wird allezeit
der Kern bleiben. Und wenn die Schule diesen Kern
mit einer guten Schale umgibt, kannst du Gott dafür
danken.»

Gelten diese Ueberlegungen heute noch? Seit Pestalozzi

hat sich die Schule in erstaunlichem Masse
entwickelt, hat sich zur Entlastung der Eltern immer
mehr aufbürden lassen. Dann kamen die Kindergärten

für die Vier- bis Sechsjährigen, und darauf
verlassen sich insbesondere jene Eltern, die mit ihren
Kleinen nichts anzufangen wissen, jene Mütter, die
sich — aus welchem Grund immer — durch ihre
Kinder überfordert fühlen. In «Weltweib und Mutter»

hat sich Pestalozzi darüber scharf geäussert.
Angenehmer ist es, an Mütter zu denken, die täglich
bereit sind, mit ihren Kindern zu leben und mit ihnen
das zu tun, was Geborgenheit erzeugt und der Entfaltung

der Begabungen förderlich ist. Ihnen ist das
grossartige Gleichnis zugedacht, mit welchem im
Dorfroman das mütterliche Wirken der Gertrud
geadelt wird:

«Es ist viel, was ich sagen will, aber ich scheue mich
nicht, es zu sagen: So geht die Sonne Gottes vom
Morgen bis am Abend ihre Bahn. Dein Auge
bemerkt keinen ihrer Schritte, und dein Ohr hört ihren
Lauf nicht. Aber bei ihrem Untergang weisst du dass
sie wieder aufsteht und fortwirkt, die Erde zu erwärmen,

bis ihre Früchte reif sind.»

Den Eltern und vor allem den Müttern rechnet
Pestalozzi auch die Aufgabe zu, die Verstandes- und
Sprachentwicklung ihrer Kinder zu überwachen und
auf die richtige Bahn zu lenken. Die naturgemässe
Reihenfolge, von der schon die Rede war, muss auch
hier gewahrt werden. Die Betätigung der erwachenden

Sinne bildet den Anfang. Am Beispiel des
Gehörs zeigt Pestalozzi den Müttern, wie sie ihre Kinder

zur Aufmerksamkeit, zum ersten Unterscheiden
von Tönen aus der Umwelt und zum Reden anleiten
können. («Ueber den Sinn des Gehörs.» 1803)

«Man darf nicht glauben, das Kind erlerne die Sprache

wie die Vögel das Pfeifen.»

Gewiss, ohne die sprechende Umwelt käme das Kind
nicht zur Sprache. Doch die Sprache der Erwachsenen

und der Massenmedien von heute ist nicht die
Sprache des Kindes. Diese ist, ohne die naturgemässe
(mütterliche) Führung, von Anfang an der Gefahr
des Wildwuchses ausgesetzt. Wörter und Wendungen
ohne erfahrenen Sinngehalt, als leere Hülsen,
überwuchern und verdrängen das gesunde Wachstum der
kindlichen Sprache. (Wenn das Kind Unverstandenes
altklug daherschwatzt, sind viele Eltern sogar stolz
darauf.) Naturgemässe Führung, wie Pestalozzi sie
meint, bedeutet, dass das Kind Schritt für Schritt
zum Anschauungserlebnis der Dinge seiner Umwelt
geführt wird und dass ihm das treffende Wort für das
Erlebte geboten, eingeübt und verfügbar gemacht
wird. Für die lehrende Mutter gelten somit die glei¬

chen Grundsätze, die für den Sprachunterricht der
Schule bereits dargelegt worden sind. Das «Lirilari-
wesen», das dem Kind so eine Art gibt, über Dinge
zu schwatzen, die es aus Mangel an eigener Erfahrung

nicht versteht, sollte nicht erst im Kindergarten
und in der Schule, sondern schon zuhause im
spracherzieherischen Umgang mit Kleinkindern möglichst
vermieden werden. Die Mutter als erste Sprachlehrerin:

das ist die grosse Hoffnung Pestalozzis, die
Chance einer gesunden Grundlegung der Verstandesund

der Sprachentwicklung.

«Der Mutterunterricht, wie ich ihn meine, hat zwei
besondere Eigenschaften: Er richtet sich ganz nach
den Bedürfnissen des einzelnen Kindes, und er ist in
allem sehr sorgfältig. Denn du, Mutter, hast eine
hingebende und aufopfernde Kraft. Um deines Kindes

willen gibst du dein Bestes, damit seine Seele
geweckt wird. Dadurch wirst du sein Lehrer, wie sonst
kein Mensch Lehrer sein kann. Und für dich selbst
findest Du damit wahre Erfüllung des Lebens.»

Kritische Zeitgenossen haben Pestalozzi entgegengehalten,

er überfordere die Mütter. Wie steht es heute?

Lehrerinnen und Lehrer, die es mit Schulanfängern

zu tun haben, wissen davon zu berichten, dass
viele Kinder sprachlich rückständig sind, den
fragmentarischen Zwei- und Dreiwortsatz noch nicht
überwunden haben und die einfachsten Dinge und
Tätigkeiten des täglichen Lebens nicht richtig zu
benennen wissen. Mütter und Väter, die von ihrer Aufgabe

der grundlegenden Sprachbildung keine
Vorstellung haben oder keine haben wollen, benehmen
sich so, als könnte ihr Kind die Sprache erlernen
«wie die Vögel das Pfeifen». Sie stimmen aber gerne
in den Chor derer ein, die «Chancengleichheit»
fordern und die Verwirklichung dieses auf falschen
Voraussetzungen beruhenden Postulates der Schule
anlasten.

Die Vorschulzeit darf für die Entwicklung des
Verstandes und der Sprache nicht eine Zeit des
Wildwuchses sein.

Pestalozzi:

«Mutter! Ich schreibe ja für dich. Denke immer daran:

durch die Kraft, die aus der Verbundenheit von
Anschauung und Sprache entsteht, kann dein Kind
zu edler Menschlichkeit gelangen, aber nur, wenn es
durch deine Liebe geleitet wird. Wenn du es ohne
Liebe lehrst, wohin gerät dann dein Kind? .»

«Mein Leben lang werde ich es als höchste Aufgabe
ansehen, in den Müttern das Gefühl zu wecken und
zu beleben für das, was sie ihren Kindern sein können

und sein sollen. Die guten Mütter sind das Salz
der Erde. Zwar tut die Welt alles, um dieses Salz
kraftlos zu machen, aber ich suche zu erreichen, dass
es seine volle Kraft behält. Darauf setze ich meine
Hoffnung.»

Dieser Aufruf, so scheint mir, hat an Aktualität bis
heute nichts eingebüsst.

Die Zitate sind dem dreibändigen Werk «Pestalozzi, Texte für
die Gegenwart», Verlag Klett und Balmer, Zug, entnommen.

421


	Naturgemässheit in Erziehung und Unterricht

