
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Heimwesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 51 (1980)

Heft: 11

Artikel: Das Alter - Verlust und Gewinn : "Der Sinn des Lebens ist die Hingabe
des Lebens" : Sterben und Tod - nur Verlust?

Autor: Meyer, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-809831

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-809831
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


• Sterben und Tod - nur Verlust?
Von Werner Meyer, Stäfa

Das Alter - Verlust und Gewinn

«Der Sinn des Lebens ist die Hingabe des Lebens»

Unter dem Titel «Sterben und Tod — nur Verlust?» sprach Pfr. Werner Meyer (Stäfa) im Rahmen

des letztjährigen Fortbildungskurses für Altersheimleitung und Kaderpersonal über den Sinn
des Alterns. Der Vortrag, der vom biblischen Gleichnis vom reichen Mann und vom armen
Lazarus ausging, dürfte allen Hörern als sehr eindrücklicher Abschluss des Kurses in Winterthur in
Erinnerung geblieben sein. Gerade sie werden es schätzen, den Vortragstext nun im Fachblatt
nachlesen zu können. In theologischer und priesterlicher Sicht markieren Alter und Altern nicht
bloss «die Demontage der Existenz». Dahinter öffnet sich vielmehr eine Dimension, aus der allererst

Antwort auf die Sinnfrage herkommen kann. Beim Titel handelt es sich um ein Zitat aus
dem Werk von Viktor E. Frankl.

Wir tasten uns an den beinah unerforschten Kontinent

«Tod» auf drei Anmarschpfaden heran. Wir
fassen der zeitlichen Reihenfolge entlang ins Auge

^ Die letzte Lebensstrecke vom Zeitpunkt an, da
eine schwere Erkrankung, ein irreversibler Ab-
bauprozess nur noch eine begrenzte Lebenser-
tung gestattet;

Q Den eigentlichen Sterbeprozess;

Q Das Jenseits des Todes: Ob und wie.

Wir durchgehen diese drei Stadien unter dem
Gesichtspunkt «Gewinn und Verlust». Sie werden es
dabei dem Theologen nicht krumm nehmen, wenn
neben psychologischen, psychohygienischen,
sozialmedizinischen Gesichtspunkten auch spezifisch
religiöse, ethische, ja metaphysische zur Sprache kommen.

Wir bringen deshalb jeden Abschnitt mit einem
Jesus-Text aus dem Gleichnis vom reichen Mann
und vom armen Lazarus in Verbindung.

1. Die letzte Lebensstrecke -
ein Akzeptationsproblem

Heimleitern, insbesondere Altersheim- und
Pflegeheimleitern, muss man keinen Vortrag darüber
halten, dass diese Strecke durch eine längere
unvermeidbare Verlustliste gezeichnet ist, durch
Minderungen, Abbröckelungen im Materiellen, im Sozialstatus,

im körperlichen, im seelischen und im geistigen

Aktionsradius. Eine Existenz schrumpft ein.
Man verliert mehr und mehr das Subjektsein, man
wird Objekt von Fremdmassnahmen, von
Behandlungen, die man passiv erlebt. Dann die
Schmerzen. Die Passion hat begonnen, nämlich die
Demontage der Existenz (Da die chronische Form
des Zivilisationssterbens im Vordergrund steht,

werden wir nicht reden vom dramatischen Sterben im
Krieg, an Epidemien, am Unfall). Am meisten
Beachtung verdient hiebei die Frage: Kann der
Betroffene die vor ihm drohend aufstehende
Leidensgeschichte annehmen? Welche Schwierigkeiten

hat er damit? Wird er als Patient, vielleicht als
schwieriger Patient, von seiner Umgebung
angenommen? Hilft man ihm, seinen Leidensweg
anzunehmen oder verbaut man ihm das — sogar aus
gutmeinenden, fürsorglichen Motiven? All diese Fragen
hängen tief zusammen und bilden den
Fragenkomplex des Akzeptiertwerdens des Sterbenden
persönlich wie des Sterbens als Erscheinung. Wir leuchten

diesen Komplex nun an mit einem Textstück aus
Lukasevangelium, Kapitel 16:

Es war ein reicher Mann, der kleidete sich in
Purpur und lebte alle Tage herrlich und in Freuden.

Ein Armer aber, mit Namen Lazarus, lag
vor seiner Türe; er war mit Geschwüren bedeckt
und begehrte sich von dem zu sättigen, was vom
Tisch des Reichen abfiel; dagegen kamen die
Hunde und beleckten seine Geschwüre (Luk.
16,19—20)

Grell und umrißscharf zeichnet hier der Meister das
Geschehen der Nicht-Akzeptation. Ein schuldig oder
unschuldig Verwahrloster, Schwerkranker geht vor
verschlossener Tür seiner Verendung entgegen. Der
Reiche verstiess dabei nach den damals geläufigen
Moralbegriffen und Kastentrennungen keineswegs
gegen die Menschlichkeit. Er blieb der Routine treu,
wenn er sich diesen Gescheiterten da draussen nichts
angehen liess und nicht einmal die Hunde von ihm
wegscheuchte. Natürlich hätte er sich auch etwas
einfallen lassen können. Aber das wäre eine gradezu
göttliche Bewegung gewesen. Der Reiche sieht keine
Veranlassung, aus seiner egozentrischen Bahn, auf
der man sich's Wohlsein liess wie die Götter,
auszubrechen.

403



Unaufdringlich, aber um so eindringlicher strahlt
dieser Text eine Frage in die Menschenwelt aus:

«Wie stirbt man bei euch?»

Die Antwort scheint auf der Hand zu liegen:
Jedenfalls nicht wie damals Lazarus. Man unterlasse
es, unsere zivilisatorische Errungenschaften zu
verdächtigen. Selbst ein Lazarone, ein Bruder der
Landstrasse hat Anrecht und Möglichkeit, wohlversorgt
im Spitalbett zu sterben.

Wir wollen es uns trotzdem nicht leicht machen mit
obiger Frage. Gerade angesichts einer imposanten,
auf astronomischen Kostenzahlen aufgebauten
Infrastruktur der medizinischen Forschung und
Technologie, des Gesundheitswesens, der Pharma-
zeutik, der Krankenfürsorge, der Krankenhausorganisation,

der Hygiene stellt sich eigenartiger
Weise die Frage «Wie stirbt man bei euch?»

Wir nähern uns der Frage in drei konzentrischen
Kreisen.

Wohlstandszivilisation: Verdrängung des Todes

Es könnte nämlich sein, dass gerade das Vorhandensein

der Grossorganisation Spital zur Bewältigung
der Probleme Krankheit und Sterben neben all ihren
unbestrittenen segensreichen Resultaten einen wenig
beachteten eigentümlichen Nebeneffekt erzeugte: Die
Phänomene Sterben und Tod sind aus dem alltäglichen

Lebensgeschehen verdrängt, beiseitegeschoben
in einen technisch perfekten Sonderbezirk, wo die
dazu ausgebildeten Fachleute schon das Nötige
vorkehren. Das Sterben hat keinen Sitz mehr im
Leben. Uebrigens auch das andere «Randgeschehen»
nicht mehr, die Geburt. So wie es die so tief sinnvolle
Hausgeburt bald gar nicht mehr gibt, so gibt es auch
bald kein Sterben zuhause mehr. (Obwohl noch nie
in der Kulturgeschichte so viel privater Wohnraum
mit allen hygienischen Schikanen zur Verfügung
stand wie heute.) Dabei bedürfen keine Menschen so
sehr der Einbettung in helfende, vertraute Herzen
und Hände und Umgebungen wie die Gebärenden
und die Sterbenden.

Konkrete Illustration: Ein Hausarzt, der einen
kleinen Verschnauf übers Wochenende bitter nötig
hätte, wird von Herrn XY telephonisch zu dessen
sterbender Mutter in der Alterswohnung soundso
gebeten. Da er bereits alles für ein Skiwochenende mit
seiner Frau vorbereitet habe, wäre er froh, er, der
Arzt würde zur Mutter schauen, wenn nötig die
Ueberweisung ins Spital organisieren und wennmöglich

dort den Sterbebeistand leisten Es bedurfte
einiger energischer Taktschläge von Seiten des
Arztes, bis der Herr widerwillig begriff, dass er als
Sohn am Sterbebett der Mutter mindestens so wichtig
sei wie der Arzt.

Aber das Sterben stört nicht nur die Freizeitprogramme

der Gesunden. Gegen den kollektiven
Schatten «Sterben» hat sich ein kollektiver
Widerwille, eine Ablehnungsfront organisiert. Ziel

ist: Das Sterben ins wissenschaftlich-hygienisch
konkurrenzlos ausgerüstete Versteck des Spitals versorgen.

Den Tod unsichtbar machen. Es kann nicht
verantwortet werden, den modernen Wohnungskomfort
mit einem Sterbefall zu belasten. Dass eine Leiche im
Sarg — wie «frühner» — aus einem Haus
hinausgetragen wird, ist schlechterdings unzumutbar. Es
könnten ausserdem Komplikationen entstehen bei
der Wiedervermietung der Wohnung, in der gestorben

wurde. In den Spital damit.

Und der Spital? Ist er dem anfallenden Grossauf-
gebot zur Sterbebewältigung wirklich gewachsen?
Technisch selbstverständlich. Aber menschlich?
Seelisch-klimatisch, was die Geborgenheit, die
betreuende Begleitung des Sterbenden betrifft? Denn
unsere Spitäler sind Hochleistungsbetriebe für
Menschen, die gesund werden müssen. Das erfordert die
zeitliche und kräftemässige Totalmobilisation des
sämtlichen Personals. Ich stelle darum mit grösster
Ehrerbietung und Bewunderung fest, wie in unsern
Landspitälern — ich bin in einem derselben als
Seelsorger tätig —• die Sterbenden richtig sorgfältig und
liebevoll bis zum Ende begleitet werden. Arbeitspausen,

Feierabende, ja Freizeiten werden geopfert
oder eingeschränkt, um bei einem Menschen in der
Agonie zu wachen, ihm in echter Solidarität still die
Hand zu halten. Für ihn zu beten. Angehörige, die
regelmässig im Fall der Sterbewahrscheinlichkeit
zum Mitdabeisein gebeten werden, können nicht
immer zur Stelle sein.

Aber es ist trotzdem nicht zu leugnen, dass Aerzte
und Schwestern bei der bestehenden Quanität der
Aufgaben je und je überfordert werden. Vorab in
Grosskrankenhäusern der Ballungszentren. Ohne
dass irgend jemand das will oder etwas dafür kann,
können spital-betriebliche Zwänge — wie J.
Wunderli, Zürcher Stadtarzt, ausführt -— das Sterben
auf ein behelfsmässiges Abstellgeleise abdrängen.
«Da kann die Entpersönlichung des Sterbens grauenhafte

Formen annehmen. Der Sterbende läuft dort
Gefahr, seine letzten Tage und Stunden nicht mehr
als Person erleben zu dürfen. Er wird zum Fall X mit
dem terminalen Carzinom usw. Und fatalerweise
besteht Gefahr, dass die Qualen der Agonie dank
raffinierter medizinischer Techniken verlängert werden,
wenn Aerzte die Lebenserhaltung überbewerten. Und
die Angst vor dem Sterben droht grösser zu
werden...» So Wunderli. Unterdessen hat sich
gerade in der Schweizer Aerzteschaft das Bewusst-
sein von einem heiligen Recht des Menschen auf
seinen Tod, wenn seine Lebenskräfte erschöpft sind,
erfreulich gefestigt.

Wir sprachen vom Spitalsterben, weil wir von einer
modernen Todverdrängung ausgingen. Und weil es

möglich ist, dass man inmitten fortschrittlicher
Medizinalwesen, ähnlich wie Lazarus auf den kalten
Marmorstufen, westlicher Wohlstandsperfektion
einsam sterben kann.

Eine moralische Entrüstung über die kollektive
Verdrängung des Sterbens hilft nicht viel. Das Kollektiv
ist die Summe der Individuen. Ein jeder von uns
selbst verdrängt den Tod. Er ist für die andern

404



Kein Wunder, wenn auch die «Fachleute», denen wir
den ganzen Komplex «Sterben» zugeschoben haben,
ebenfalls mit Verdrängungstendenzen bei sich selber
zu schaffen haben. Wieweit sie (natürlich auch
Angehörige des Sterbenden) das ihnen jeweils
zugeschobene Sterben annehmen können, hängt
wesentlich davon ab, ob und wie sie mit ihrer
eigenen Sterbemöglichkeit in Beziehung treten.

Akzeptationsschwierigkeiten der Betreuer

Ein Arzt gesteht, dass er immer wieder Widerstand
verspürt bei der Visite in das Krankenzimmer eines
Todgeweihten zu gehen. Bei der Selbstprüfung
komme er auf drei Gründe, weshalb man manchmal
vor dem Sterbebett ausweiche:

«die Angst vor dem eigenen Tod,
die Fragen des Patienten,
das plötzliche Erfassen der Grenzen unserer
Medizin.»

Oder lassen wir einmal eine Krankenschwester ihre
Schwierigkeit angesichts des Zimmers eines
Todkranken andeuten. Sie ist Diakonisse, fachlich
tüchtige Abteilungsschwester. Sie hat ihren Dienst
schon an ungezählten todgeweihten Patienten
ausgezeichnet geleistet bis zu deren Erlösung. Und
doch passiere es ihr, gesteht sie mir in einer Arbeitspause,

dass es Krankenzimmer gebe, um die sie am
liebsten für ganze Tage, ja Wochen, den Bogen
machen würde. So sei es grad jetzt wieder mit einer
nach menschlichem Ermessen unheilbaren Patientin.
Diese wisse zwar von den Aerzten denkbar klaren
Bescheid (sie gab keine Ruhe, bis sie ihn bekam).
Aber trotzdem -— oder deswegen — gehe von der
Patientin eine bohrende Unruhe, ein nervöses
Forschen und Fragen über die Details ihres Zustandes,
und dann wieder tagelang eine lähmende Hoffnungslosigkeit

aus, der sie, die Schwester, mitsamt ihrer
christlichen Fundierung, einfach nicht gewachsen sei.
Man werde förmlich affiziert, in den Sog genommen
von der Negativität und der depressiven Ausstrahlung

in jenem Zimmer. (Die Schwester war natürlich
keinen Augenblick in Gefahr, irgendeine gebotene
Pflicht an jener Kranken zu vernachlässigen, aber sie
brauchte Unterstützung, der rätselhaften «Sonnenfinsternis»

um jenen Patienten herum widerstehen zu
können.) Wir redeten nicht viel miteinander. Es war
mehr eine gemeinsame Stille vor höchster Instanz.
Dann ein Einswerden in einer Einsicht und einem
Auftragsgefühl. Gerade diese Abstossung, die von
der Patientin ausgeht, verwandelte sich uns zum
Anruf, dem wir uns zu stellen haben. Ich verpflichtete

mich, mehr in jenes Zimmer zu gehen, und die
Schwester sah ihren Weg mit neuer Klarheit. Wir
akzeptierten.

Wenn Sie um Rechenschaft ersuchen, was denn da in
uns vorging in dem fast wortlosen Einschwenken in
die situationsrichtige Haltung, so war es etwa dies:
«Ach, schon wieder! Warum diese langsame und
qualvolle Zerstörung eines menschlichen Leibes?
Warum trifft's gerade mich als Zeuge und Begleiter?
Was schreckt mich denn so zurück? Ist's nicht meine
eigene mögliche Zukunft, mein irdischer Lebensab-

schluss, meine grosse Prüfung? Warum jetzt die
Flucht davor ergreifen, weil ein anderer schon jetzt
in die Schmitte geraten ist, in die auch Du so oder so
eines Tages kommst! Gibt es da nicht eine geheime
Solidarität? Zwei Geschlagene, dieser jetzt, ich, wenn
ich dazu aufgerufen werde? «Tat twam asi das
bist ja du!» (Hindu-Weisheit). So geht bereits leise
die verschlossene Türe auf zwischen dem Patienten
und uns, die wir ihn zu begleiten entschlossen sind.
Indem wir unser eigenes Sterben im Vorblick ganz
leise zu akzeptieren trachten, beginnen wir den
Sterbenden und sein Sterben anzunehmen. Das ist ein
Hereinsickern des Geheimnisses der Stellvertretung
im Leiden, einer zentralen Wahrheit des
Christentums. Sie muss in solchen Momenten
weniger verbal ausgesprochen als existentiell dargelebt

werden.

Soll der Patient, dessen Lage über kurz oder lang
zum Ableben führt, voll unterrichtet werden? Wenn
immer es die geistige Verfassung gestattet, ja.
Verheimlichung einer ihn zentral betreffenden Tatsache
hat eine ernorm isolierende Wirkung auf ihn. Diese
Verheimlichung gehörte bis kürzlich vielfach zum
«Ueber-Wasser-Halte-Plan» im ärztlichen
Behandlungskonzept, vermeintlich zum Wohl des Patienten.
Natürlich kann eine schonungslose Eröffnung eine
nicht ungefährliche Panik auslösen. Aber die
Kommunikation-hemmenden Nachteile, die Verluste
an Gemeinschaftsrealität durch «Tun als ob» wiegen
viel schwerer.

Gerade inmitten der Schweizer Aerzteschaft mehren
sich führende Stimmen für die volle, allerdings
schonungsvoll, das Fassungsvermögen des Patienten
Schritt für Schritt berücksichtigende Wahrhaftigkeit
am Sterbebett. (Vgl. PD Hansjörg Senn, St. Gallen:
«Wahrhaftigkeit am Krankenbett, aus der Sicht des
medizinischen Onkologen».) Um den Verlust an
menschlicher Geborgenheit, an sinnerfülltem Hinreifen

auf das Ende zu ermessen, der durch Beschwei-
gen der wahren Situation beim Sterbenden zu Buch
steht, nehme man die Ueberlegungen von
Tumorpatienten, denen die Information möglichst lange
vorenthalten wurde, zur Kenntnis:

«Ich glaube, mein Hausarzt hat Angst vor mir. Er
lässt mich nie zu Worte kommen. Er geht mir
womöglich aus dem Weg .»
«Ich komme mir vor wie aussätzig, wie ausge-
stossen. Man tuschelt mit meinen Angehörigen
und weicht mir aus. Alle sind so komisch.»
«Mein Arzt meint zwar, ich wüsste nicht, dass ich
CA habe. Ich möchte ihn nicht auch noch damit
belasten ...»
«Warum hat man mir das nicht alles früher
gesagt? Man hat mich um eine wichtige Zeit betrogen.»

(Hier ist von Verlusten die Rede, die nicht sein
müssten.)

Trotzdem: Das Informieren bedarf grosser
Einfühlung und Weisheit. Die bloss einmalige lapidare
Mitteilung an den Patienten kann so etwas wie einen
Immun-Schock auslösen: er begreift überhaupt

405



nichts. Oder er verdrängt die Sache. Eine Schwester
berichtet: «Der Arzt hatte mir mitgeteilt, dass er den
Patienten genau über seine Krankheit aufgeklärt
habe. Aber aus den Aeusserungen des Patienten
habe ich nachher erkannt, dass er den Arzt
überhaupt nicht verstanden hat. «Der beste Weg, den
Patienten hilfreich einzuweihen in seine terminale
Situation, ist der, dass ein ganzes Betreuungsteam,
die ganze «Ersatzfamilie», es sich zur Aufgabe
macht, schonend und doch gezielt, mit Zeitnehmen
für ungezwungene Gespräche, den Patienten zu
umhegen und einzuweihen.

Doch damit sind wir beim Zentralproblem des
Sterbens angelangt: Wie kann der Todgeweihte dazu
kommen, seinen herannahenden Tod anzunehmen?

Den eigenen Tod annehmen

Der Demontage, der Verkümmerung und Zerbröcke-
lung der eigenen Existenz beiwohnen ist nicht nur
schwierig. Es ist unmöglich. Aber schliesslich
geschieht auch das Unmögliche: Das Kamel schlüpft
durch das Nadelöhr — wenn genügend Reduktionen
über es ergangen sind. Dann nimmt der Sterbende
sein Los an.

Man hat, seit Kübler-Ross, im wesentlichen fünf
Phasen dieses Reduktionsprozesses vom anfänglichen

entschiedenen Nein zum Sterben bis zu dessen
Annahme zu unterscheiden gelernt:

1. Nicht-wahr-haben-Wollen (zum Beispiel: «Die
Röntgenbilder sind verwechselt worden.»

2. Aggressive Verweigerung (siehe anschliessende
Beispiele. In der Auflehnung meldet sich schon
eine leise Bereitschaft).

3. Verhandeln («Vielleicht doch nicht?» «Wenn ich
mich gut halte. .» «Es sind immer wieder
Wunder geschehen .»

4. Depression und Resignation. Man nimmt an,
aber man trauert.

5. Bewusste Annahme. Man leistet Realitätsarbeit,
ordnet, was zu ordnen möglich ist, trägt bei zur
Situationserleichterung für Angehörige.

6. Verklärte Annahme. Erfüllung. Ergebung in die
«Andere Kraft».

(frei nach «Betreuung Sterbender», Verlag Rocom)

Man hüte sich, diese Reihenfolge zu schematisieren.
Nicht jedes Sterben durchläuft diesen Stationsweg in
gradliniger Folge. Eher in labyrinthischer Ver-
schlungenheit.

Ich nehme an, dass Sie vom Theologen vor allem die
Hervorhebung des seelsorgerischen Aspektes
erwarten, den Begriff «Seelsorge» in einem weiten,
über das konfessionelle Amt hinausgreifenden Sinne
genommen. Nennen wir es das priesterliche Element,
in dem auch das verstehende und unterstützende
Helfen des Arztes, der Schwester, des Pflegers u. a.

eingeschlossen ist.

Ich beschränke mich zur Entfaltung des Begriffs
«priesterliches Verhalten» auf ein Stichwort:

«Gestatten». Etwa so: Gestatten wir einem Patienten
mit Todeserwartung, sich ungehörig zu verhalten,
ungerecht und undankbar zu sein? Dieses Gestatten
setzt bei uns selbst ein ahnungsweises Ermessen des
dunklen Weges, des «finstern Sackes» (nicht
Sackgasse blos, s. «Der Tod des Iwan Illjitsch» von
Leo Tolstoi) voraus, in den der Todgeweihte ge-
stossen wird. Gestatten wir ihm ferner, vom Wissen
um Gottes Grösse her, dass er, der Patient, auch
seine ganze christliche Kinderstube über den Haufen
wirft und seine Aggressionen geradezu blasphemisch
gegen Gott selber richtet?

Eine etwa sechzigjährige Frau, die bislang sorglos an
der Seite ihres erfolgreichen Mannes aus dem Vollen
hatte schöpfen können, materiell sowohl wie
gesundheitlich, erhielt nach einem kleinen Eingriff
im Spital eine besorgniserregende Diagnose. (Sie
hatte sich stark genug gefühlt, auf Anhieb die volle
Wahrheit zu erfahren.) Es traf sie härter als geahnt.
Die Schwestern fühlten sich verpflichtet, mich auf
die Schwierigkeit eines Besuchs aufmerksam zu
machen: die Bedauernswerte lasse ihre Wut an jedem
noch gesunden Menschenbilde aus, das über ihre
Schwelle trete. Ich ging. Stante pede fiel sie über die
Kirche her, und die Pfarrer seien samt und sonders
gut bezahlte Berufsheuchler, und Gott, sofern es ihn
gebe, hätte einen schönen Pfusch abgelassen bei der
Erschaffung einer derart miserablen Welt. Sie habe
jedes Interesse an ihm verloren, aber es gebe für sie
zum Glück einen «lebendigen Gott», das sei ihr
ungebrochen gesunder Mann, an diesem Baumstamm
halte sie sich fest... Sie verbat sich Belehrung. Mein
Gesprächsbeitrag bestand eigentlich in einem
schmerzhaft wissenden «Gestatten».

Wenn Sie stark genug sind, zu weinen mit den
Weinenden, so lassen Sie sich einen Moment vom
kalten Hauch schmerzverzerrter Rebellion streifen,
die ein Verzweifelter kurz vor seinem Tod in Worte
fasste. Sie stehen im Buch «Mars» von Ernst Zorn.
Hinter dem Pseudonym verbirgt sich ein hoffnungslos

Karzinomkranker aus «guter Familie» an der
Goldküste des Zürichsees, und wir vernehmen darin
den letzten Aufschrei eines sterbenden modernen
armen Lazarus, einsam inmitten einer hochkulturellen
Wohlstandswelt:

«Ich habe bereits darauf hingewiesen, dass man,
selbst wenn man von der Hypothese ausgeht, dass es
Gott nicht gibt, ihn geradezu erfinden müsste. Ich
postuliere Gott. Die gequälte Seele empfindet die
Notwendigkeit der Existenz Gottes. Er ist die einzige
Adresse, an die man seine Anklage wirklich richten
kann und wo die Anklage ankommen muss. Er ist die
personale Instanz, zu der man, nur in umgekehrter
Rollenverteilung, sagen muss, dass man hungrig,
bloss und traurig gewesen und nicht gespeist, nicht
bekleidet, nicht getränkt worden sei. Gott schlägt
mich mit einer bösartigen, tödlichen Krankheit, aber
andererseits ist er selbst auch wieder der Organismus,

in dem ich die Krankheitszelle verkörpere.
Dadurch, dass ich so schwer erkrankt bin, beweise ich,
wie krank Gottes Welt ist, und dadurch stelle ich die
schwächste Stelle im Organismus Gottes dar. Ich bin
das Karzinom Gottes ...» — Vielleicht vermögen

406



Schriften zur Anthropologie des Behinderten

Neue Impulse für die Praxis
Als erster Band einer neuen Reihe «Schriften zur Anthropologie des Behinderten» ist im Verlag
des Vereins für Schweizerisches Heimwesen (VSA) ein Buch erschienen, in dessen Mittelpunkt
der behinderte Mensch steht:

I
Hermann Siegenthaler, Geistigbehinderte — Eltern — Betreuer / Vier Vorträge zum Er¬
wachsenwerden Geistigbehinderter und zur Herausforderung an Eltern und Betreuer, 84
Seiten, Zürich 1980, Fr. 10.60.

Dieses Buch richtet sich an die Eltern und Betreuer von Geistigbehinderten, aber es unterliegt
keinem Zweifel, dass die darin vereinigten, in einem inneren Zusammenhang stehenden vier
Vorträge des Zürcher Heilpädagogen Prof. Dr. Hermann Siegenthaler darüber hinaus einen weiten
Kreis von Interessenten anzusprechen vermögen.

Die vier Vortragstexte beschäftigen sich allesamt mit dem Thema des Menschseins. Was ist der
Mensch? Diese Frage, die sich den Eltern und Betreuem von Geistigbehinderten in besonderer
Weise und immer wieder aufs neue stellt, wird von Siegenthaler «von der Grenze her» angegangen

— nämlich von jener Grenze her, an welche unser Denken oft anstösst und vor welcher es
ratlos-resigniert versagt, solange es an der hochmütigen Wunschvorstellung festhält, dass Wert
und Würde des Menschseins sich allein in der Selbstbestimmung und in der Autonomie des
Menschen erfüllen könnten.

Auch Geistigbehinderte oder durch Krankheit und Alter veränderte Menschen sind und bleiben
Menschen, solange sie leben. In leichtverständlicher Sprache macht das Buch das Verbindende
sichtbar, was den Behinderten und den nichtbehinderten Eltern und Betreuern gemeinsam ist.
«Mich interessiert dieses Verbindende», sagt Siegenthaler: «Jene menschlichen Züge, die weder
durch Intelligenz und Gesundsein noch durch Krankheit und Behinderung verschüttet werden.»

Es ist ein ungemein schönes, ungewöhnlich hilfreiches Buch, das ermutigende Einsichten er-
schliesst und sich von allen billigen Klischees und Rezepten fernhält. Siegenthaler legt darin seine
Auffassung von Erziehung und Förderung des Behinderten unaufdringlich-überzeugend dar. Er
will der Praxis neue Impulse geben, ist doch die Praxis erklärtermassen sein besonderes Anliegen.
Für die neue Schriftenreihe des VSA ist es ein gutes, vielversprechendes Zeichen, dass sie mit
einem Buch wie diesem eröffnet werden kann. Der zweite Band der Reihe wird voraussichtlich
im Herbst 1981 erscheinen.

Bestellung

Wir bestellen hiermit

.Exemplar(e) der Schrift «Geistigbehinderte

— Eltern — Betreuer» von Prof.
Dr. H. Siegenthaier zum Preis von Fr.
10.60, ab 10 Expl. Fr. 9.60 (exkl. Porto
und Verpackung).

Name

Vorname

Adresse

PLZ, Ort

Datum

Unterschrift

Bitte senden an Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich.

407



Sie zu spüren, wie hauchdünn die Trennungswand
nur noch ist zwischen der Lästerung und dem tiefsten
Mysterium der Welterlösung durch einen «Vertreter
des göttlichen Organismus», der schwach und krank
und wund wurde zugunsten des Ganzen.

Der biblische Hiob war gar nicht so weit entfernt von
solcher Gottesverfinsterung, als er, todkrank, in
seinen Qualen Gott mit einem gefühllosen Despoten
verglich, der zum Zeitvertreib Schiessübungen macht
auf seinen treuen Knecht Hiob, der dessen
gesundheitlichen und existentiellen Fundamente mit
Belagerungsmaschinen berennt wie Eroberer eine
Stadt (Hiob 16, 12 ff.).

Hiobs Seelsorger, seine drei Freunde, empörten sich
andauernd über die religiösen Ungezogenheiten des

Schwergeprüften, setzten ihm mit endlosen Unterweisungen

zu, knieten ihm auf der Seele herum, damit
er sich als armer Sünder Gott ergebe. Was sie sagten,

war nicht falsch. Sie kannten genau das Ziel —
aber nicht den Weg. Sie wollten Hiob religiös
«bekehren», überreden zur Annahme und Kapitulation.

Aber gerade indem sie, unter missionarischem
Erfolgsdruck stehend, ihr Ziel bei Hiob erreichen
wollten, verhinderten sie den Prozess, den Reifungsweg

bei Hiob. Sie waren Schulmeister, Kurpfuscher,
aber nicht Priester.

Sie konnten Hiob nichts «gestatten». «Gestatten»
heisst hoffend zuschauen, wie unter Konvulsionen
Altes berstend auseinanderbricht und die Geburt des
Neuen sich vorbereitet, und diesem Geschehen innerlich

beteiligt assistieren. Gestatten heisst die Rolle
annehmen, dass man vorübergehend zur Adresse, zur
lebendigen Klagemauer wird, an die sich der
Gequälte, solange Gott für ihn unerreichbar, verfinstert

ist, wenden darf. Gestatten heisst auch nicht:
Endlos schweigen. Wer wirklich begleitet, redet in
Liebe, in Solidarität mit dem Getroffenen.

Und zu einem bestimmten Zeitpunkt wird es heller.
Oder ganz hell. Der Tunnel der Depression ist durch-
stossen. Vielleicht für die Umgebung nicht mehr
feststellbar.

Man mag diese Kämpfe um die Annahme des Todes
als Alters- bzw. Pflegeheim-Tätiger als wenig aktuell
empfinden, weil man ja mit Menschen zu tun hat, bei
denen mannigfaltige Abbauprozesse bewusstes
geistiges Erleben sozusagen längst zugeschüttet haben.
Doch, was wissen wir? Einem Bericht aus einem
deutschen Heim für gebrechliche Kinder ist zu
entnehmen:

«Zu den tiefststehenden Pfleglingen, die wir hatten, gehörte
Käthe. Nie lernte sie ein Wort sprechen. Sie schlang Nahrung
hinunter, verunreinigte sich Tag und Nacht, stiess einmal einen
tierischen Laut aus und schlief. Nie haben wir in den 20 Jahren
gemerkt, dass sie auch nur eine Sekunde am Leben ihrer Umgebung

teilnahm. Mit zwanzig Jahren siechte sie, nach der Amputation

eines Beines, dahin. Eines Morgens rief mich einer unserer
Aerzte, der als Wissenschaftler und Psychiater Anerkennung ge-
niesst: «Komm einmal gleich her, Käthe liegt im Sterben!» Als
wir gemeinsam das Sterbezimmer betraten, trauten wir unseren
Augen und Ohren nicht. Die von Geburt völlig verblödete Käthe
sang sich selbst die Sterbelieder. Vor allem sang sie immer wieder
das Lied: ,Wo findet die Seele die Heimat, die Ruh? ..Eine

halbe Stunde lang sang Käthe. Dann schlief sie still ein. Immer
wieder sagte der Arzt, dem ebenso wie den pflegenden Schwestern

die Tränen in den Augen standen: .Medizinisch stehe ich
vor einem völligen Rätsel. Durch eine Sektion kann ich, wenn es

verlangt wird, nachweisen, dass Käthes Hirnrinde restlos zerstört
und anatomisch Denktätigkeit nicht mehr möglich war.' (Aus:
«Mystik im Irrsinn» in «Neue Wissenschaft», 7. Jahrgang, Heft 5.)

Wie, wenn das Sterben ein so tief komplexes und
geheimnisvolles Geschehen wäre, dass es Faktoren
ins Spiel brächte, die nicht allein auf anatomischen
und physiologischen Daten basieren? (S. nächsten
Abschnitt.)

2. Der Sterbeprozess - von innen erlebt

Von Lazarus heisst es in unserem Gleichnis: «Es
begab sich aber, dass der Arme starb, und dass er
von den Engeln in Abrahams Schoss getragen
wurde.» Kann diese Sterbebeschreibung mehr sein
als ein rührendes Bild der damaligen
Volksfrömmigkeit?

Wir teilen vorerst einige neuzeitliche Selbsterfahrungen

Sterbender mit.

Ein zirka siebzigjähriger Automechaniker, kämpferischer

Gewerkschafter eher als «gläubiger» Kirchenchrist,

jedoch den christlichen Prinzipien gerechten
Zusammenlebens leidenschaftlich zugetan, bat mich
eines Tages um einen seelsorgerlichen Besuch. Noch
war er Rekonvaleszent auf schwachen Beinen, da er
erst vor kurzem aus dem Spital zurückgekehrt war, in
den er notfallmässig wegen schweren Herzinfarkts
einige Wochen zuvor eingeliefert worden war. Sein
Problem, zu dessen Bewältigung er mich zuhilfe rief,
war dieses: «Herr Pfarrer, wie kann ich mit meiner
Unzufriedenheit, ja meinem Groll gegen die Spitalärzte,

die mich aus dem Sterben zurückrissen, fertig
werden? Ich weiss, sie taten nur ihre Pflicht, und es
ist nicht recht, dass ich ihnen zürne. Aber ich war
doch schon tief drinnen •—• im Jenseits und der
Friede, die Befreiung, die mich umfingen, waren so
unsagbar gewaltig, dass es mich noch immer vor
Heimweh beinahe zerreisst. Aber dass ich wieder zu-
rückmusste, dass die Doktoren das fertig brachten,
das hätte nicht geschehen dürfen. Ich war dicht dran
am grossen Los — und im letzten Moment wurde ich
um es betrogen. Sie wissen, dass mir das Leben auf
Erden keineswegs verleidet war, ich habe so viele
Interessen und Hobbys, umringt von Kindern und
Enkeln — aber die Rückkehr war wie der Abstieg in
eine dunkle Schlucht. Und ich freue mich auf den
nächsten, sicher erlösenden Infarkt wie ein Kind auf
Weihnachten. Furcht kenne ich keine mehr als die, es
könnte zu lange gehen bis zur Heimreise in jenes
ungeheure Licht.» Es ging dann noch lediglich drei
Viertel Jahre bis zur Erfüllung. Und diese Monate
waren durchlichtet von Vorfreude auf die grosse
Hinreise.

Wir verbuchen: Die Verlust—Gewinn-Waage im
Blick auf das Sterbegeschehen beginnt sich bereits
einseitig zu bewegen Gleichsam zur Bestätigung
dieser Erfahrung hören wir diejenige eines «Beinahe-
Gestorbenen» an, der, selber Arzt, das verhältnis-

408



massig tiefe Vordringen in den Tod erstaunlich präzis

erlebte und nachzuzeichnen in der Lage war:

«Im Verlauf einer schweren Ornithose (früher
Papageienkrankheit genannt) ereilten mich im Abstand
von knapp zwei Tagen zwei Lungeninfarkte. Beide
Male war es, als würde ein Spiess quer durch die
Brust gestossen. Weder Ein- noch Ausatmen war
möglich, und ich glaubte zu ersticken. Dabei engte
sich das Gesichtsfeld kreisförmig von aussen nach
innen ein. Als Letztes sah ich beim ersten Infarkt
noch in der Mitte, aber vermeintlich immer weiter
weg, eine Schwester, und der letzte Gedanke, der mir
vor dem Schwinden des Bewusstseins in Erinnerung
blieb, war: «Ach, so ist das!» (gemeint war: das mit
dem Sterben). Denn nach dem unerträglichen
Schmerz und der sich zunächst steigernden Todesangst

erlebte ich die Auflösung beider Empfindungen,
auch des Zeit- und Gegenstanderlebens. Wie

lange ich in den Auflösungszustand — und
Erlösungszustand getaucht war, ist mir nicht mehr
nachvollziehbar. Rückblickend kommt mir eher der
Gedanke an einen räumlichen Vollzug. Nach dem
skizzierten «Umschlag» schien ich einmal wie zum
Punkt zusammenzuschrumpfen, gleichzeitig mich
aber wie ins Unendliche auszuweiten und in dieses
hinüberzufliessen. Ein zunehmendes Befreiungs- und
Glücksgefühl war damit verbunden, lässt sich aber
nicht mit Worten beschreiben.

Als ich — noch unter Sauerstoff -— wie aus
Bruchstücken wieder erwachte, war deutlich ein Sträuben
in mir, in das qualvolle (irdische) Dasein zurückkehren

zu sollen. Ich wollte «wieder hinüber» —
nicht etwa wie in einen «Traum», vielmehr war das
Hier wie ein drückender Traum gegenüber einer
wirklicheren, herrlichen Welt. Dann kam der
zweite infarkt. Wieder der mächtige «Sog von der
andern Seite». Und noch stärker als das erste Mal
war die Enttäuschung, doch wieder im Hier und Jetzt
landen zu müssen. Diese Empfindung ist untergründig

geblieben; sie taucht nachts, in Träumen und in
einsamen Meditationsstunden immer wieder stärker
auf. Das hat nichts mit einer Depression oder gar mit
Lebensflucht und Selbstmordideen zu tun.
Gleichzeitig ist die mich bis dahin fast ständig
begleitende Furcht vor dem Sterben völlig
verschwunden. Und alles, was ich bisher über Tod und
Sterben gelesen hatte, erschien in einem neuen Licht,
vor allem dass das Sterben als Vollendung der
Selbsthingabe das grösste Erlebnis schlechthin wird und
letztlich ein Liebesakt ist. Der Sinn des Lebens ist die
Hingabe des Lebens.»

Der Berichterstatter, heute Professor für Psychiatrie,
hat sich seither immer neu Rechenschaft zu geben
versucht über eine eigentümliche Verwandlung
seiner Grundhaltung, seiner Einstellung zum Leben,
zu den Mitmenschen, zu den Dingen. Es sei im
Grunde gar nicht so sehr Todessehnsucht, was den
Grundklang seiner Seele ausmache als das Tiefste
und Letzte. «Vielleicht kann man es so ausdrücken,
dass mir seither alles geliehen vorkommt. Ich kann
nichts mehr, was mir angehört, was mir gegeben,
geschenkt wird, anders als mit zärtlicher Wehmut
betrachten.

Alles ist geliehen und kann jeden Augenblick
zurückgefordert werden. Es ist geliehenes Leben Und
auch dies Erlebnis des «Geliehenen» hat sich mit der
Zeit gewandelt in «anvertraut». Und das dazugehörige

«Zurückgefordertwerden» hat sich ausgeweitet
in «Verantwortetwerdenmüssen». (Wer mit den

entscheidenden Aussagen des neuen Testamentes
vertraut ist, entdeckt in solchen Erfahrungen sofort
die Konturen, die das innere Leben eines Hoffnungsmenschen

gestalten: Loslassen, Haben als hätte man
nicht, anvertraute Talente verwalten, Bereitsein für
das Preisgericht drüben, wo alles verantwortet
werden muss, ob es in Gott getan ist.

Doch zurück zum zentralen Geschehen in den obigen
beiden Berichten. Es sind fraglos Sterbeprozesse, von
innen erlebt. Freilich nicht zu Ende gekommene
Sterbefälle. Gewaltig fortgeschrittene medizinische
Interventionsmöglichkeit (Reanimation) half mit, das

begonnene Sterben aufzuhalten, die Sterbenden von
«ziemlich tief hinten» zurückzuholen. Aber als
Teilphase ist das erlebte Stück Sterben ungeheuer
auskunftskräftig.

Einseitig biologisch-anatomisches Erforschen und
Erfassen des Sterbeprozesses, wie es für die
Ausbildung des Arztes unentbehrlich ist, vermag den
Tod nur als «Aufhören» der Lebensvorgänge, als

schlechthiniges Ende zu beschreiben. Bei der
medizinisch-juristischen Frage, welcher physiologische
Vorgang am zuverlässigsten den eingetretenen Tod
anzeige, einigte man sich bekanntlich international
dahin, der Tod gelte als eingetreten, wenn keinerlei
elektrische Gehirnströme mehr registrierbar sind.
Diese sehr brauchbare Uebereinkunft verführt leicht
zur Suggestion, der ganze Mensch sei mit diesem
Zeitpunkt total vernichtet. Denn nach dem Stand der
heutigen Naturwissenschaft ist Existenz, sogar
geistige Existenz, ohne materielles organisch-lebendiges
Substrat nicht denkbar. (Aber wie oft schon trat der
Menschheit etwas ins Gesichtsfeld, was bis anhin
wissenschaftlich nicht denkbar, also in seiner
Existenz unmöglich war!) Sterben kann, wird gefolgert,
niemals mehr Bedeutung besitzen als das Erlöschen
einer Existenz. Darum kann ihm auch nicht mehr
Aufmerksamkeit zukommen als einem Ausklingen.
«Ewigkeitsspekulationen und religiöser Bla-Bla hin
oder her — wenn nur Tante Frida schicklich unter
den Boden gebracht wird», vereinfachte ein sehr
typisch moderner Aufgeklärter.

Wie völlig andersartig, in die völlige Gegenrichtung
weisend lauten die Erfahrungen der beiden Sterbenden,

die selber Subjekt des Sterbens waren! Was von
aussen, gegenständlich gesehen nur wie ein Auspendeln,

ein Ab- und Zusammenbruch erscheint, wird
vom Subjekt des Sterbens — nach einem
Durchgezwängtwerden durch die tatsächlichen Trümmer der
zerbrechenden physischen Existenz jählings als
befreiender Durchbruch in etwas total Neues,
Neuartiges, Jenseitiges erlebt. Das Ende des Bisherigen
verwandelt sich in einen Neuanfang auf völlig
anderer Ebene ausserhalb unserer räumlich-zeitlich
strukturierten Erdenexistenz. Der Begriff
«Erlöschen» oder «Vernichtung» wird durch etwas ersetzt,
was viel eher nach Steigerung und Intensivierung des

409



Seins gemahnt. Es drängt sich ein ganz anderes
Gleichnis als das des «Ausklangs ins Nichts» auf,
nämlich das der Geburt. «Der Tod ist wie die Geburt
nur eine Transformation», sagte Lessing. Und. Boros
präzisiert: «Das Bild der Geburt drängt sich auf. In
der Geburt wird das Kind gleichsam gewaltsam aus
der Enge des Mutterschosses gedrängt und muss die
schützende Geborgenheit des mütterlichen Gehäuses
verlassen; es wird ausgeliefert und von einem
ganzheitlichen Untergang bedroht. Zugleich eröffnet
sich vor ihm (dem Neugeborenen) eine weite, neue
Welt, ein neuer, grösserer Weltbezug, die Welt des

Lichtes, der Farben, der Bedeutungen, des Mitseins
in Liebe. Aehnliches geschieht im Tode mit dem
Menschen: Gewaltsam wird er aus der Enge seiner
bisherigen Wirklichkeit herausgepresst oder (im
Unfallgeschehen) herausgeschleudert. Gleichzeitig
gelangt er zu einem neuen, wesenhaften, gewaltig
ausgeweiteten Weltbezug. Er geht also einerseits
wirklich unter im Sinne einer Nichtung, eines gewaltsamen

Entzugs seiner Leib-Weltlichkeit (des Entzugs
der räumlich-zeitlichen Struktur während der
irdischen Lebensspanne). Zugleich taucht er unter bis zu
den Wurzeln der Welt und erhält dadurch einen
kosmischen Daseinsbezug, eine totale Weltpräsenz.
Dieser Weltgrund, in den der Mensch sterbend
hinuntersteigt, ist seinem Wesen nach christusoffen,
transparent auf den Urgrund alles Seienden. Der
Mensch wird im Tode auch all dem gegenübergestellt,

wonach er immer in der Tiefe seiner Sehnsucht
verlangt, was er in all seinen Erkenntnissen immer
schon vermutet, was er in all seinem Lieben im
Grunde umarmt. Christus steht da, das Zentrum und
Urbild alles Menschseins, vor dem Hinübergerufenen,

in unendlichen Spiegelungen, oder auch
leuchtend wahrgenommen, und ruft ihn mit der
Gebärde der erlösenden Liebe zu sich ...»

Sie werden fragen: Woher weiss dieser das alles?
Nun, diese Skizze, die den Sterbevorgang mit
menschlichen Begriffen nachzuzeichnen versucht,
entspricht —• erstaunlich genug! — so und so manchen

Sterbeerlebndssen schwer Verunfallter, Operierter
und dann Wiedererwachter (Die Rückgängigmachung

des Sterbeprozesses ist eine der erhabensten
und gefährlichsten Errungenschaften unserer Epoche!)

Jede Phase, jede Einzelheit wurde bestätigt:

a) Das «Hinausgepresst- bzw. Hinausgeschleudert-
werden» aus der bisherigen diesseitig-körperlichen
Einwohnung: Manche durchlitten im klinischen Tod
eine Phase; wo sie sich durch einen dunklen Raum
gezogen fühlten. Es wurden hiezu Ausdrücke wie
«Höhle», «Schacht», «Tunnel», «Rohr», «Trichter»
zuhilfe gezogen. (Die Verwandtschaft mit dem
irdischen Geburtsgeschehen drängt sich förmlich auf:
Sigmund Freud hat aufgedeckt, dass es geburtstraumatische

Erinnerungs-Alpträume gibt, in denen man
sich durch genau solche Verengungen hindurchzwängt.)

b) Sodann blieb vielen in Bewusstlosigkeit
Gesunkenen, vorab schwer Verunfallten, in Erinnerung,
dass sie das Austreten aus dem bisherigen eigenen
Körper miterlebten. Sie waren auf einmal nicht mehr
identisch mit diesem, sie sahen ihn als Objekt aus

einiger Entfernung auf der Unfallstelle oder auf dem
Operationstisch liegen. Sie wurden Zuschauer dessen,
was mit ihrem von ihnen.«selbst» verlassenen Körper
geschah. Beispiel: Ein Polizeibeamter verunfallte
abends auf der Heimfahrt schwer und erzählte
hernach den Aerzten, die ihn wiederbelebten, mit
schlichten Worten das Folgende:

«Ich fuhr nach meiner Abendschicht spät nach
Hause. Plötzlich befand ich mich zwischen einigen
Menschen, die um ein verunglücktes Auto
herumstanden. Ein junges Mädchen war damit beschäftigt,
einen Körper aus dem Auto herauszuziehen. Keiner
von den andern rührte einen Finger. Ich glaube, dass
alle vom Schock des Geschehens gelähmt waren.
Und ich dachte: Warum stehst du eigentlich hier
regungslos unter den Zuschauern? Da konnte ich
endlich das Gesicht des Verunglückten sehen: es war
mein eigenes. Das Mädchen kniete jetzt über meinem
Leibe, und ich stand, vom Schock gelähmt, daneben
und sah hilflos zu. Das Mädchen drückte seinen
Mund auf meinen Mund und begann, meinen Körper
zu beatmen. Da sah ich plötzlich nichts mehr. Das
nächste, das ich wahrnahm, war erst, dass ich im
Krankenhaus die Augen aufschlug.»

c) Damit nicht genug: Während dieses Hinausgebo-
renwerdens aus dem Physischen Körper erlebten
viele entweder eigenartig intensive Klangvisionen
oder Licht- und Farbphänomene bzw. beides. Beides
scheint darauf hinzuweisen, dass der Erlebende
tatsächlich zu den «Wurzeln» der physischen Schöpfung

hineinsinkt, ins Archaische also, in jenen Urbe-
reich, wo alle Materie in der Schwingung, in der
Frequenz von Licht verwurzelt ist.

d) Die, die so tief hineingerieten ins Todesland, über
die Schwelle der Haftung an den Erdenleib hinaus —
sie sind ausserhalb der Reichweite irdischer
Menschen, und zunächst buchstäblich «mutterseelenallein»,

insofern sie ja die Geborgenheit und den
Halt in der mütterlichen Beheimatung in Fleisch und
Blut verloren haben.

e) doch nicht lange währt diese grandiose Einsamkeit
(sofern das weitere Vordringen ins «Drüben» nicht
durch Reanimation und Wiedererwachen abgebrochen

wird). Der Hinübergehende findet sich bald im
überraschenden Mitsein mit anderen Wesen. Oft sind
es bereits verstorbene Freunde oder Verwandte, die
wie zum Empfang erscheinen. («Welch eine Schar
kommt dort gezogen schon» heisst es ein einem
Sterbelied der Kirche?)

f) Aber dieses Erscheinen von Mitgenossen, von aus
dem Erdenleben ausgeschiedenen Brüdern wird bald
bei weitem überglänzt von einer erhabenen
Lichtgestalt gänzlich anderer Art. Faszinierend wie
ein zentraler brennender Busch des Universums —
und doch unsäglich mild, ohne Blenden, ist er im Nu
das personale Zentrum, in dessen stille Gewalt, in
dessen überwältigende Anrede sich der vom
Irdischen Weggerissene einbezogen erfährt. Alle Furcht
wird verschlungen von einer schrankenlosen Bejahung

und Liebe von jenem Wesen her. Er fühlt sich
völlig in Barmherzigkeit eingehüllt.

410



Zeit zum Reden - Zeit zum Schweigen
VSA-Seminarwoche für Heimleitungen und Kaderpersonal

19. bis 23. Januar 1981 in Bad Schönbrunn, Edlibach
(Kanton Zug)

Leitung: Dr. Imelda Abbt

Im Januar 1980 wurde in der Heimstätte Rüdiingen erstmals eine derartige Seminarwoche
durchgeführt, die eine nachhaltige Wirkung zeitigte. Aus dem Kreis der Teilnehmer kam der
Wunsch nach einer Fortsetzung und Wiederholung. Die Kurswoche in Bad Schönbrunn, die
nicht in erster Linie Berufskenntnisse, sondern vertiefte Einsichten vermitteln will, soll zu
einer gemeinsamen Besinnung auf die Bedeutung des Redens und Schweigens im
zwischenmenschlichen Leben führen. Neben Wissensvermittlung, Gruppengesprächen und Textlesungen

wird auch Zeit zur Ruhe und Erholung sein.

Aus dem Programm

Montag, 19. Januar 1981

Dienstag, 20. Januar

Mittwoch, 21. Januar

Donnerstag, 22. Januar

Freitag, 23. Januar

Leben — Sprechen
«Prediger»

Schweigen nach dem alttestamentlichen

Die Mehrdimensionalität der Sprache
(In Anlehnung an Martin Buber)

Reden und Schweigen in der Psychotherapie
Referent: Dr. R. Van Wezemael, Adligenswil

Sprache begreifen — ein hundertjähriges Bemühen

Zur Bedeutung von Reden und Schweigen in der Heimpraxis
Meditativer Ausklang: Pfarrer H. R. Pfister, Ottenbach

Kurskosten

Anmeldeschluss

Fr. 450.— (inkl. Unterkunft und Verpflegung)
Fr. 380.— für Teilnehmer aus VSA-Heimen
15 Prozent Ermässigung bei persönlicher VSA-Mitgliedschaft

31. Dezember 1980

Anmeldung
Seminarwoche Schönbrunn 81

bis 31. Dezember 1980 an Sekretariat VSA,
Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich, senden

Name Datum

Vorname Unterschrift

Name und Adresse des Heims
Mitgliedschaft des Heims Ja O Nein [ '!

Persönliche Mitgliedschaft Ja Nein Q

411



g) Und all dies ungeheure Geliebtwerden und
Angenommensein ist Gespräch — doch jenseits des
irdischen Sprachengestammels. Der Neuankömmling
wird von einem Licht durchdrungen, das alles weiss
über ihn, und so kommt sein ganzes auf Erden geleb-
tes Leben, bis zu verborgensten Einzelheiten ans
Licht. Der Erlebende wird durch die unaussprechliche

Nähe des Leuchtenden sich selber total
transparent. Er sieht, wie in einem Film, sein Lebenspanorama.

Und er weiss sich unüberhörbar aufgefordert
zur Wertung und Sichtung des Gelebten nach dem
Maßstab der ungeheuren Liebe und Ehrfurcht, die
von dem «Licht der Welt» ausströmt.

Genug! Wir haben Erlebnisbruchstücke, Erfahrungsfetzen

aus den Erinnerungen von klinisch tot Gewesenen

und dann ins Leben Zurückgekehrten,
zusammengetragen als Belege für den im Menschheitswissen

schon immer lebendig gewesenen tiefen
Gedanken, dass der Tod nicht ein Ende schlechthin,
sondern eine Art Geburt zu neuem Sein auf neuer
Ebene darstelle. Habe ich Märchen erzählt? Habe ich
die Phantasmagorien Sterbender, habe ich
Halluzinationen und Visionen, die sich ja schon pharmakogen

auch bei Fixern, also auch bei unter starken
Mitteln befindlichen Sterbenden einstellen, mit
Tatsachen verwechselt? Gerade mit diesen Phänomenen
vertraute Aerzte •— ihrer sind aus naheliegenden
Gründen nicht allzu viele — warnen davor, solche
Erfahrungen an der Todesschwelle auf physiologisch
bedingte Nervenzuckungen zu reduzieren (ich nenne:
J. Wunderli, E. Wiedenhütter, R. Moody u.a.). Ich
muss es Ihrem geistigen Feingefühl überlassen, ob
Sie zu vordergründig-materialistischen Defensiven
Ihres argumentierenden Intellekts Zuflucht nehmen
wollen oder ob Sie es doch für anregend und die
Lebenspraxis fruchtbar erachten, sich der Aussagekraft

der genannten Phänomene zu stellen.

Liebhaber der Bibel möchte ich in diesem
Zusammenhang daran erinnern, dass eine autobiographische

Mitteilung des Apostels Paulus mit dem eben
Vorgetragenen merkwürdig deutlich übereinstimmt:
«Ihr Korinther tut gross mit euren persönlichen
Visionen und Offenbarungen. Jetzt will ich mich auch
einmal wichtig machen damit. Ich kenne einen
bestimmten Christen (er selbst), der vor vierzehn
Jahren in den dritten Himmel versetzt wurde. Ich
weiss nicht, ob er körperlich dort war oder nur im
Geist; das weiss nur Gott. Ich bin jedenfalls sicher,
dass dieser Mann ins Paradies versetzt wurde, auch
wenn ich nicht weiss, ob er körperlich dort gewesen
ist oder nur im Geist. Das weiss nur Gott. Dort hörte
er (Paulus!) geheimnisvolle Worte, die kein Mensch
aussprechen kann. Mit diesem Mann will ich
angeben. Für mich selbst prahle ich nur mit meiner
Schwäche .» (2. Kor. 12, 1-—5). Wir fügen bei,
dass diese Entrückung mit grosser Wahrscheinlichkeit

mit einem Verfolgungserlebnis, eventuell mit
seiner Steinigung in Lystra mit anschliessendem
Scheintod in Zusammenhang zu bringen ist. Wir können

die scheue Zurückhaltung in dieser Mitteilung
von im Grunde fast nicht beschreibbaren Geheimnissen

kaum übersehen. Sie mag uns sympathischer
ansprechen als die detaillierten modernen
Erfahrungsberichte.

Wir sind uns dessen voll bewusst, was die in diesem
Abschnitt vorgelegten Sterbeerfahrungen leisten und
was nicht. Es sind keine vollständigen Todeserfahrungen.

Aber es sind Belege dafür, dass Hölderlins
Satz «Denn wo Gefahr ist, wächst das Rettende auch»
kein leeres Wähnen ist. Sie mögen manche
überstarke Todes- und Sterbeangst abbauen helfen. Und
sie bilden eine nicht mehr zu übergehende empirische
Antithese zur Gleichsetzung des Menschenwesens
mit seiner naturwissenschaftlich erfassbaren Lebensstrecke

zwischen Geburt und Tod. Die vorgelegten
Erfahrungen stützen die ahnende Hoffnung, die C.
G. Jung im Alter annehmen liess, das Erdenleben sei
der Ausschnitt eines Seins, das die gelebten Jahre
unendlich überragt. Auch er bezeichnete das Ende
des Lebens als eine «zweite Geburt, welche nach
aussen hin als Tod erscheint» und das «sogenannte
Leben» selbst als eine «kurze Episode zwischen zwei
grossen Geheimnissen, das doch nur eins ist». Und
weiter: «Wir haben gute Gründe, anzunehmen, dass
die Dinge mit dem Tod nicht zu Ende sind. Es
scheint, als sei das Leben ein Zwischenspiel in einer
langen Geschichte. Sie bestand schon, bevor ich
war, und wird höchstwahrscheinlich weitergehen,
wenn das bewusste Intervall in einer dreidimensionalen

Existenz zu Ende ist.»

Was leisten aber die obigen Erfahrungsberichte
nicht? Sie sind nicht das Evangelium. Sie können
sogar zu kurzschlüssigen Vorspielen der nach todlichen

Seligkeit entführen und zur religiösen Droge
werden. Sie können Tendenzen zur
Lebensflüchtigkeit fördern. Dann hätte wieder einmal Karl
Marx recht mit der «Religion als Opiat für das traurige

Volk». Der Weg ins ewige Leben geht mitten
durch das zeitliche hindurch, nicht im Schwelgen in
Jenseitsenthüllungen an ihm vorbei. Die Ewigkeit
begleitet uns mitten im Leben als Impuls von jener
Mitte der Welt her, wo das Leben in die vollendete
Hingabe einging.

3. Und nach dem Tode?

Aber da ist in der Lazarusgeschichte noch der
andere, der Reiche. «Aber auch der Reiche starb und
wurde begraben.» Diese Todesmitteilung ist schweigsamer

als die über Lazarus. Dann aber folgt eine
wahrhaft beängstigende Aussage: Drüben im
Totenreich litt er Qualen ...» Ich gedenke mich nicht
um das Ungeheuerliche dieses Textes herumzudrücken

mit dem geschichtlichen Hinweis, dass sich
Jesus hier in den geläufigen Jenseitsvorstellungen
seiner frommen israelitischen Zeitgenossen bewegt
und dass diese nicht unbedingt die unsrigen sein
müssen. Sondern wir gehen mal andersherum an die
Aussage heran. Richtig ist: sie bietet wenig Ansatzpunkte

für eine Theorie von metaphysischen Höllen-
peinkonzentrationslagern mit zeitlicher Unendlichkeit.

Unser irdischer Zeitbegriff ist auf jenseitige
Dinge ohnehin ungültig. Gott ist kein Strafsadist.
Sondern er ist immer gnädig, geduldig und von
grosser Güte. Von der Hölle im dogmatischen Sinn
ist ohnehin nicht die Rede. (Luther übersetzte das
Griechische «Hades» betrüblicherweise immer mit

412



«Hölle», wo es doch ganz allgemein «Totenreich»,
«Region aller Abgeschiedenen» bedeutet.)

Und doch: Ins Licht der Gottesnähe, in die
Lieblichkeit der Israelfamilie um Abraham gelangt er
nicht. Und er leidet. Das Wort «Qualen» heisst im
Griechischen auch: Prüfstätte, Untersuchungsgefängnis,

Verhaftung. Die Aussage beinhaltet, dass die
«Sterbegeburt» in diesem Falle, anders als bei allen
genannten Beispielen, nicht in die befreiende Weite
führt. Der Passagier bleibt stecken. Die Emigration
ins grosse Licht gelingt nicht. Positiv ausgedrückt: er
darf — (muss) — Nachhilfestunden absolvieren, um
—• vielleicht — beförderungsfähig zu werden. Freilich,

der Zusatzunterricht drüben, als Ersatz für auf
Erden verbummelte und verpönte Lernprozesse, ist
hart und schmerzhaft. Aber dass er das darf, dass er
nicht der Vernichtung anheimfiel, ist eine letzte
Gnade, eine Chance, eine letzte Auswirkung seines
Geschaffenseins nach Gottes Ebenbild. Er wird sogar
eines minimalen Gesprächskontakts mit kompetenten
Vertretern des jenseitigen Gottesvolks gewürdigt.
Das ist ein Silberstreifen.

Gelernt hat er noch wenig. Kaum entdeckt er den

jetzt nicht mehr zu übersehenden, regenerierten und
rehabilitierten Lazarus, so fällt er sofort wieder in
sein altes eingeschliffenes irdisches Rollenspiel
zurück, wonach Menschen und Dinge nur insoweit
Bedeutung erhalten, als er über sie verfügen kann.
Lazarus als Laufbursche für seine Durststillung!
Haben Sie vielleicht aus der Tiefenpsychologie eine

Ahnung davon, wie tief eingefressen in die untersten
Schichten unseres Wesens die Rollenspiele der
Machtausübung, des Grandseigneur-tums, des
Raffinements, des Manipulierens sein können — und dass
das Sterben uns ungefähr so an das Totenreich
aushändigt, wie wir sind, so finden Sie das alles gar nicht
so erstaunlich. Und das Lernen scheint drüben auf
einige zusätzliche Schwierigkeiten zu stossen. Man
kommt langsamer vom Fleck. Der einzige
Fortschritt aus der Egozentrik hinaus ist sein innerhalb
des Familienergoismus verlaufendes Mitleid mit
seinen Brüdern, denen er sein Elend ersparen
möchte. Auch da wäre Lazarus für ihn handlich. Er
könnte ein okkultes Erscheinen bei den Brüdern
produzieren, um sie aus dem Selbstbedienungsrausch
aufzuscheuchen. Doch Abraham verwirft diese Idee
als der heiligen Natürlichkeit und Unaufdringlichkeit
des göttlichen Waltens zuwiderlaufend. Es gebe
schärferen Pfeffer, beissenderes Salz, brisanteres
Feuer und Sprengmaterial, um die Brüder aus der
Diesseitsversunkenheit aufzuwecken: die Thora, die
Lehre des Moses und die Propheten! Nicht sensationelle

Jenseitsenthüllungen, sondern das lebendige
Reden Gottes schafft Erweckung und bringt die
notwendigen Lernprozesse in Gang!

Warum ist der Reiche drüben im Dunkeln und in
unübersteigbaren Arretierungen hängen geblieben?
Weil er die elementarsten Lernprozesse auf Erden
lässig von sich geschoben hatte. Lernprozesse sind
Umschmelzungen unseres Bestandes. Ein kleines
Sterben vor dem Sterben. Vorbereitungen, dass der
Tod eine gute Geburt werde. Das hatte der Reiche
weggeschoben. Das war für andere. Hingegen die

Stark gefragt:

VSA-Richtlinien
zum Arbeitsverhältnis in Heimbetrieben

Bis vor einigen Monaten waren beim VSA die
«Anstellungsbedingungen für Heimpersonal» erhältlich,
die 1973 als kleine Acht-Seiten-Broschüre erschienen

sind. Es handelte sich um eine Zusammenstellung

der einschlägigen Bestimmungen des
Schweizerischen Obligationenrechts sowie des
Normalarbeitsvertrags für das Erziehungspersonal und
des Normalarbeitsvertrags für das Pflegepersonal.
Diese «Anstellungsbedingungen» konnten einzeln
oder zunsammen mit einem Anstellungsvertragsformular

beim Sekretariat VSA bezogen werden.
Im Lauf der Jahre zeigte es sich immer deutlicher,
dass die «Anstellungsbedingungen» überholungsbedürftig

wurden. Auf der Grundlage eines von Dr.
Heinrich Sattler gelieferten ersten Entwurfs machten
sich 1979 die Kommission Heimerziehung und die
Altersheimkommission des VSA hinter die Aufgabe
der Ueberarbeitung. Das Resultat der Arbeit vieler
Kommissionssitzungen, das vom Vorstand im
August 1980 gutgeheissen worden ist, liegt jetzt in
den «VSA-Richtlinien zum Arbeitsverhältnis in
Heimbetrieben» vor.
Die neuen «Richtlinien» wurden vor der Gutheissung
durch den Vorstand von einem auf Fragen des
Arbeitsrechts spezialisierten Juristen und von einem
Versicherungsfachmann mit Sorgfalt geprüft. Die
Fachleute beurteilten das Papier positiv und
bezeichneten es als vielseitig brauchbar. Besonders
hervorgehoben wurde die Uebersichtlichkeit und
die durch die Gliederung des Aufbaus gewonnene
Flexibilität in der Anwendung.
Die «Richtlinien» werden als komplettes Set
abgegeben. Jedes Set umfasst zwei Vertragsformulare
— je ein Formular für den Arbeitnehmer und für
den Arbeitgeber. Die «Richtlinien» bilden einen
festen Bestandteil des Vertrags und sind mit der
Vertragsunterzeichnung ausgefüllt dem Arbeitnehmer

auszuhändigen. Im Anhang I folgen den «Richtlinien»

die Erläuterungen und Empfehlungen, die
der VSA den Vertragspartnern geben kann.
Anhang II bilden die Anmerkungen zur Frage der
Kündigung zur Unzeit, und Anhang III gibt einen
knappen Ueberblick über das Arbeitsvertragsrecht.
Die ganze buntfarbige Garnitur mit Klemmschiene
umfasst 18 Seiten und wird vom Sekretariat VSA
zum Selbstkostenpreis (plus Porto) abgegeben.

Bestellung
Wir bestellen hiermit

Set(s) der neuen VSA-Richtlinien zum
Arbeitsverhältnis in Heimbetrieben zum Preis
von Fr. 3.— pro Set (exkl. Porto und Verpak-
kung).

Name und Adresse

Einsenden an Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2,
8008 Zürich, Tel. 01 252 49 48.

413



ganze Verarmungsgeschichte, das soziale Scheitern
des Lazarus war dessen Vorsterben noch vor dem
letzten Sterben, eine Verlust- und Ausräumungsgeschichte,

die Raum schuf für Gott. «Gläubig» war er
nicht, aber arm, das reichte.

Der Reiche steckt nicht in der Zwangserziehungsanstalt
des Totenreichs, weil er reich gewesen war,

sondern weil er die gewaltig grosse und anregende
Chance irdischen Vermöglichseins nicht wahrnahm,
aus seiner potenten Stellung ein jauchzendes Dankopfer

für Gott und ein Potential des Diensts an
Benachteiligten zu gestalten. Er verbaute sich mit
seinem Selbstbedienungskreislauf die Einsicht in das
(bei Wiesenhütter) bereits zur Sprache gekommene
Dargeliehensein dessen, was wir hienieden sind und
haben. Nicht einmal die schreiende Not des auf
seinem Areal sich dahinschleppenden Lazarus
vermochte bei ihm eine Neukonzeption der Existenz in
Bewegung zu bringen.

Das aber ist's, was Gottes Reden zuwege bringen
will: dass des Menschen Leben eine Eucharistia, ein
wohlduftendes Dankopfer werde, dem Höchsten zu
Ehren, den Mitmenschen zur Beglückung. Erst, wenn
wir gar keine Liebesopfer, keine Herzenshingabe an
Menschen und durch sie an Gott darbringen, sondern
alle uns tangierenden Lebenskreisläufe so an uns
reissen, dass sie unserer Selbstbestätigung,
Selbstbeweihräucherung, Selbstmästung und Selbstsicherung
dienen, dann sammeln wir gefährlichen «Brennstoff»,

der als unsere Schutzhülle versagt, wenn der
Lichtstrahl und die Feuerflamme des grenzenlos
Heiligen und grenzenlos Liebenden uns trifft.
«Darum zündet die Feuer Gottes lieber schon jetzt in
Eurem Leben an!» — Das wäre die logische Folgerung.

Sie kommt tatsächlich von allen Seiten des
Bibelwortes auf uns zu. Um nur die eine zu nennen:

«Jeder wird mit Feuer gepfeffert werden
und jedes Opfer wird mit Salz gesalzen werden.
Habt Salz in Euch .» (Markus 9, 49).

Das sagt Jesus als Folgerung am Schluss einiger
scharfer Warnworte gegen Menschen, die ihre
Intelligenz, ihren Einfluss, ihre geistige Macht, ihre
materiellen Mittel zur Deroutierung und Vergiftung der
Schwachen, Verführbaren einsetzen. In solchem
Zusammenhang schreckt Jesus nicht vor der Androhung

mit der Feuerhölle zurück. Das Wort
«Gehenna» kommt von der geographischen Bezeichnung
des wüsten Orts im Tal Hinnom hinter Jerusalem, wo
die immerbrennende Kehrichtvernichtung in Gang
gehalten wurde. Sehr sinnig! Es geht aber auch an dieser

Stelle Jesus nicht darum, die Höllenvorstellung
des Spätjudentums zu zementieren und eine auf
Angst aufgebaute Religiosität zu fördern. Im Gegenteil:

er bringt das etwas schauerliche Höllendogma in
Fluss, er dynamisiert es, er deblockiert es, indem er
uns einen erregend interessanten Weg aufzeigt, die
Hölle vorzeitig erfolgreich aus dem Wege zu schaffen,

sie zu ersetzen durch das still glühende Opferfeuer

eines Lebenskonzepts der Selbsthingabe an
Gottes Willen. Wir müssten hier tief meditieren über
die beiden Worte «Feuer» und «Salz». Beide gehör¬

ten damals zum Opferprozess. Beides sind sehr
angriffige Elemente. Das Salz würzt, aktiviert, hält
keimfrei, hält frisch. Das Feuer strukturiert um,
verwandelt. Das sind von Jesus her gesehen genau die
Prozesse, die Lernprozesse, die wir brauchen, um
dereinst in der Feuernähe beim brennenden Dornbusch

des göttlichen Bereichs nicht dezimiert,
sondern erleuchtet und verklärt zu werden.

Nennen wir die Sache beim Namen. Jesus zeigt uns
keine billigen Wege, keine weichen Lösungen. Schon
die Spätantike, die Ihn umgab, stank nach Fäulnis
und Verwesung. Sie war untergangsreif. Einzig wer
das Feuer und das Salz des Geistes bei sich hatte, die
jungen Christen-Gemeinden, verbreiteten einen
erfrischenden Hauch des Zukunftsfähigen.

Einer der kompetentesten Psychotherapeuten der
Gegenwart, der Wiener Viktor E. Frankl (jetzt New
York), ist der Meinung, es seien heute in der westlichen

Gesellschaft viel mehr Menschen psychisch
krank infolge Unterforderung als durch Ueberforde-
rung. Er denkt dabei an den immer weitern Abbau
an mitmenschlichen Forderungen, an das immer
konsequentere Verweigern von Bindungen an
Menschen, die uns brauchen. Die individualistische Willkür

kann sich im Namen der Selbstbefreiung ungefähr

alles erobern an Verpflichtungslosigkeit. «Salz»
und «Feuer» würden besagen, dass wir uns wieder
von Menschen und menschlichen Beziehungen, von
Aufgaben an Menschen binden lassen und zu den
Opfern aus tiefster Kommunion mit dem Jesus, der
sich für die Welt binden liess, ja sagen. Wenn wir ein
Kind aufnehmen. Wenn wir die Alten und Isolierten
heben und tragen. Wenn wir eine Partnerbeziehung
auch durch Krisen und Belastungen hindurch halten.
«Der Sinn des Lebens ist die Hingabe des Lebens.»
Feuer und Salz meinen: Lasst euch fordern und
herausfordern! Lasst euch mobilisieren im Blick auf die
tiefen Schäden eurer Zeit! Leistet den permissiven
Parolen Widerstand und setzt Beispiele, dass man
gesünder, schöpferischer, glücklicher lebt, wenn man
sich fordern lässt und seine Kerzen anzündet —
warum nicht zeitweise an beiden Enden, wenn die
Liebe spricht? Ihr gewinnt bei solchen Prozessen
geradezu perennierende Lebensqualität, ihr kommt so
schon jetzt mit Auferstehungskräften in Berührung.
Ihr betretet eine Gestirnsbahn, die euch durch die
jetzige Dunkelheit in Aeonen hinausträgt. Denn —
so formuliert es Martin Luther — «wo immer und zu
wem immer Gott redet, es sei in Zorn oder Gnaden,
der ist gewiss unsterblich. Die Person Gottes und
sein Wort zeigen an, dass wir solche Kreaturen sind,
mit denen Gott bis in Ewigkeit und unsterblicherweise

reden wird».

Hilfreiche Literatur:

Elisabeth Kübler-Ross: Interviews mit Sterbenden.

Elisabeth Kübler-Ross: Was können wir noch tun?

Eckardt Wiesenhütter: Blick nach Drüben.

Wilhelm Bitter: Alter und Tod (Klett). «Betreuung Sterbender»,
Hrsg. Herzig, Rocom.

Jürg Wunderli: Vernichtung oder Verwandlung?

Joh. Christoph Hampe: Sterben ist doch ganz anders.

414


	Das Alter - Verlust und Gewinn : "Der Sinn des Lebens ist die Hingabe des Lebens" : Sterben und Tod - nur Verlust?

