
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Heimwesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 51 (1980)

Heft: 10

Artikel: Keine heilpädagogische Tätigkeit ohne religiöse Einstellung : Bericht
über den VSA-Fortbildungskurs "Der Fehl Gottes in der modernen Zeit"
im Schweizer Jugend- und Bildungszentrum Einsiedeln

Autor: Kuhn, Ursula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-809828

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-809828
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Keine heilpädagogische Tätigkeit ohne religiöse Einstellung
Bericht über den VSA-Fortbildungskurs «Der Fehl Gottes in der modernen Zeit»

im Schweizer Jugend- und Bildungszentrum Einsiedeln

Die Thematik zu diesem Kurs vom 24./25. Juni 1980
ist folgendermassen umschrieben worden: «In den
vergangenen Jahren sind zahlreiche Bildungsangebote

auf dem Gebiet der Behinderung gemacht worden.

Neben der Wissensvermittlung wurden viele
technische Hilfsmittel zur Verfügung gestellt, die
Umgang und Arbeit der Verantwortlichen im Heim
erleichtern. Die Frage nach demjenigen, der entscheiden

muss, ob und wie er diese Hilfsmittel anwenden
soll, ist bei dieser Gelegenheit oft an zweiter Stelle
gestanden. Entscheiden setzt aber immer eine
bestimmte Wertung voraus. Wo es gar darum geht,
über Menschen zu entscheiden, ist die Frage der
«Werthaftigkeit» des Menschen unabdingbar. Dieser
Frage nach Wert, Sinn und dem «Ort», wo man sich
orientieren kann, ist ein fünfjähriger Zyklus gewidmet.

Gewissermassen den Auftakt zu diesem Zyklus
bildet der zweitägige Fortbildungskurs mit dem
Thema «Der ,Fehl Gottes' in der modernen Zeit».
Das Religiöse betrifft letztlich jeden Menschen, auch
wenn es oft scheinen möchte, die Religion sei ort-
und heimatlos geworden. Da Religion wesentlich mit
der Sinnfrage zu tun hat, lässt sie sich auf die Dauer
aber nicht beiseiteschieben. In der Arbeit mit behinderten

Menschen kommt ihr zentrale Bedeutung zu.
(Alle Referate erscheinen zu einem späteren
Zeitpunkt gedruckt, weshalb ich mich auf einige wenige
Schwerpunkte beschränken kann.)

Der ,Fehl Gottes' in der modernen Zeit

In einem sehr fundierten Referat über «Der ,Fehl
Gottes' in der modernen Zeit» versuchte Dr. Imelda
Abbt, uns in die theologischen und philosophischen
Zusammenhänge des Themas einzuführen. Vom
früheren Selbstverständnis und der Selbstverständlichkeit

der Religion in dem Sinne, dass die religiöse
Welt eine vertraute Welt war, ist heute wenig mehr
übrig. Die Diskussion um das Religiöse und sein
scheinbares Verschwinden bricht seit Marx'
Ausspruch «Religion ist Opium des Volkes», Nietzsches
«Gott ist tot» und Heideggers «Fehl Gottes» nicht
mehr ab. Grundsätze, Lebensmaximen sind ins
Wanken geraten und vermögen nicht mehr standzuhalten.

Die Referentin erläuterte in der Folge die Erscheinung

und Auswirkung von uneigentlichem und
eigentlichem A-theismus. Während die uneigentlichen

Atheisten auf der Suche nach einem neuen
Welt- und Selbstverständnis sind, fühlen sich die
anderen als Vertreter einer neuen Zeit. Dabei spielt
das gewandelte Moralverständnis eine grosse Rolle.
Aber auch die Erfahrung von Leid, Unglück, Bosheit
und Sinnlosigkeit können Zweifel aufkommen lassen
an Gottes Existenz. Nicht unwesentlich hat auch die

Entwicklung der Naturwissenschaften zur Heranbildung

des modernen Atheismus beigetragen. Gott
wurde bald nicht mehr nötig, um die Naturvorgänge
zu erklären. Wird aber dabei nicht letztlich der
Mensch selbst zu Gott? Doch auch die Selbstvergot-
tung des Menschen ist nicht erst von heute (man
kennt sie schon im 3. Jahrhundert v. Chr.). Daneben
existiert heute aber auch ein Atheismus der
Gleichgültigkeit. Neben dem Göttlichen wird auch das
Menschliche gleichgültig, was zu einer Sinn-Leere, zu
Nihilismus führt.

Dem Religiösen aus anthropologischer Sicht war der
zweite Teil des Referates gewidmet. Hier kann C. G.
Jung als Ahnherr einer positiven Religionspsychologie

gelten. Die Krönung der Persönlichkeitsentfaltung

würde darin bestehen, dass Religion lebendig
erfahren wird und für jeden Menschen von grösster
Bedeutung ist. Wenn Jung die entscheidende
religiöse Phase gegen die Lebensmitte hin ansetzt —

«unter allen meinen Patienten jenseits der
Lebensmitte, das heisst jenseits 35, ist nicht ein einziger,

dessen endgültiges Problem nicht das der religiösen

Einstellung wäre. Ja, jeder krankt in letzter Linie
daran, dass er das verloren hat, was lebendige
Religionen ihren Gläubigen zu allen Zeiten gegeben
haben und keiner ist wirklich geheilt, der seine religiöse
Einstellung nicht wieder erreicht». — so sagt dies
auch aus, dass es im Leben eines jeden Menschen
verschiedene Phasen gibt, in denen unterschiedliche
Werte Vorrang haben, also gewisse andere Bereiche
im Vordergrund stehen. Der Mensch macht auch im
religiösen Bereich Phasen durch, was heisst, dass

Glauben, aber auch dessen Ablehnung, etwas mit
Entscheidung zu tun hat.

In einem dritten Teil versuchte Frau Abbt zu klären,
was dies nun für uns heisst. Jungs Religionsverständnis

ist ein Verständnis, das vom Gefühl her die
religiöse Frage angeht. Gefühle sind aber nicht einfach
anlernbar. Sie können zurückgehen, austrocknen,
absterben. Eine Reaktivierung kann nicht erzwungen
werden. Erleben des Göttlichen ist eine immer neu
geschenkte Gnade, niemals ein Besitz. Haben wir
denn heute — so könnte man fragen — eine Zeit, in
der Gott diese Gnade zurückzieht, in der der Mensch
folglich daran kranken muss, dass er das Göttliche
nicht mehr erleben und so nicht zu seiner vollen
menschlichen Entfaltung kommen kann? Heidegger
hat mit seinem «Fehl Gottes» auf etwas sehr
Bemerkenswertes aufmerksam gemacht. Mit dem «Fehl
Gottes» ist die Feststellung gemeint, Gott sei aus
weiten Lebensbereichen verschwunden. Damit ist für
ihn auch ein Bedauern verbunden. Gott «mangelt»
auch der modernen Zeit. Wissenschaft und Technik
lassen den Menschen sich allmählich als zweiten
Schöpfer fühlen. Im Zuge der technischen
Bemächtigung findet sich der Mensch inzwischen

380



selbst als Objekt von Prozessen wieder, deren Subjekt

und Herr er eigentlich sein wollte.

Aber auch durch eine Neubesinnung — so Heidegger
— könnte der Beginn eines heilen Zeitalters nicht
einfach eingeleitet werden. Abwesenheit Gottes
schliesst nicht aus, dass ein «Selbst-Entzug Gottes»
dahinter stecken könnte. Für übliches Denken ist
Gott immer verfügbar. Für Heidegger heisst das,
dass, wenn weder die Abwesenheit noch die Ankunft
Gottes im Verfügen des Menschen hegen, der «Fehl
Gottes» als «Geschick des Seins» verstanden werden
muss. Es bleibt nur, die Abwesenheit Gottes auszuhalten

und zu versuchen, dem Göttlichen in der Ver-
bergung nahe zu sein, ineins mit dem Bemühen,
seinem neuerlichen Kommen einen «gottgemässen
Aufenthalt zu bereiten». Gott ist und bleibt immer
der Je-Andere, der Je-Grössere, der mit unseren
Begriffen nicht fassbar ist.

Zusammenfassend können wir sagen, dass wir allenfalls

den Boden für das Kommen Gottes vorbereiten,
niemal saber die Erfahrung seiner Nähe und
Anwesenheit erzwingen können. Das kann Verschiedenes

heissen: Auseinandersetzung und Klärung
dessen, was Atheismus und was Religion eigentlich
ist. Daneben soll aber auch immer wieder die Ver-
wiesenheit des Menschen auf das Göttliche bewusst
gemacht werden. Praktisch heisst das, dass wir nicht
nur über diese Verwiesenheit sprechen, sondern dass
wir auch versuchen, aus einer Haltung heraus zu
leben, die offen ist für Göttliches. Es braucht das
Leben aus christlicher Liebe: freilich auch die Besinnung

und die Reflexion über das, was denn der «Fehl
Gottes» heute bedeuten könnte. Gott ist zum Beispiel
auch in einer Welt ohne Gott den Menschen näher
als sie sich selber sind (Augustinus). Daraus wächst
— so schloss I. Abbt — für den Sehenden doch auch
Freude, Kraft, Hoffnung und Zuversicht.

Vom Recht des Behinderten auf Glaubenserfahrung

«Das Recht des Behinderten auf Glaubenserfahrung»,

so lautete der Titel der Ausführungen von
Werner Good, Laientheologe und langjähriger Heimleiter

eines Wohnheims für geistig Behinderte. W.
Good formulierte einige allgemeine Thesen (zum Teil
entstanden in einer Kurswoche der Erzieherschaft im
Kinderheim Bühl zum Thema «Religiöse Erziehung
im Heim», in der er in der Kursleitung mitwirkte):

1. Grundsätze des Heimes

Religionserziehung soll Bestandteil der gesamten
Erziehung sein und darf nicht losgelöst vom Alltag,

nur zu bestimmten Zeiten und an bestimmten
Orten, «praktiziert» werden.
Religionserziehung soll konkrete Lebenshilfe im
christlichen Sinn sein, nicht Vorbereitung auf eine
bestimmte, eng umgrenzte Religionsform und
deren religiöse Tätigkeiten.

2. Ansprüche des Betreuten

Der Betreute hat das Recht auf religiöse Freiheit.
Er hat insbesondere das Recht, sich nach den reli¬

giösen Vorstellungen seiner Eltern zu orientieren.
Diese Vorstellungen sollen in der Erziehung
berücksichtigt werden.
Der Betreute hat jederzeit Anspruch auf eine
umfassende religiöse Betreuung. Unabhängig von Ort
und Zeit soll der Betreuer auf die religiösen
Bedürfnisse eingehen, damit der Betreute niemals
,leer' ausgeht.
Der Betreute soll sich in der christlichen Gemeinschaft

als vollwertiger Partner akzeptiert fühlen.
Er soll sich in der eigenen religiösen Gemeinschaft
heimisch fühlen können.

3. Grundsätze für die Betreuer

Der Betreuer hat das Recht auf religiöse Freiheit,
muss aber in der Lage sein, andere religiöse
Haltungen, insbesondere die der Eltern und der
Betreuten, zu akzeptieren und in der Erziehung
entsprechend zu berücksichtigen.
Der Betreuer soll bereit sein, sich mit seiner eigenen

Weltanschauung auseinanderzusetzen.
Die christliche Weltanschauung soll als eine
Möglichkeit von vielen an den Betreuten herangetragen
werden. Der Betreuter soll keinen Druck auf den
Betreuten ausüben.
Der Betreuer soll seine eigene religiöse Haltung
offen verteten können, aber ebenso Bereitschaft
zur Auseinandersetzung mit andern religiösen
Haltungen zeigen. Es soll dem Betreuer bewusst
sein, dass es nicht einen richtigen Weg, sondern
deren viele gibt.

In diesen Zusammenhängen entstehen Spannungsfelder
zwischen Erzieher — Eltern — Behinderten.

Beim Behinderten können Glaubensinhalte fast nur
über das Erleben weitergegeben werden. Geborgenheit

und Vertrauen müssen zu Grunderfahrungen
werden. Grundsätzlich hat Glaubenserfahrung nicht
nur mit Gott, Christus oder dem Wort Gottes zu tun,
sie ist vielmehr eine eigene Erfahrung. Da wir aber
durch das Christliche geprägt sind, vermitteln wir
auch unsere Wertvorstellungen. Am Beispiel des
Zachäus versucht W. Good, Haltungen aufzuzeigen.
Zaohäus, vom Volk ausgestossen, muss versuchen,
zu immer mehr Geld zu kommen, um jemand zu sein.
Die Mauer zwischen ihm und dem Volk wird aber
dadurch nur grösser, und er hat keine Chance, sein
Verhalten zu ändern. Im Gegenteil dazu begegnet
ihm Christus als Partner. Er verlangt keine Beweise,
lässt sich beschenken und geht mit ihm in sein Haus.
Zachäus nimmt die Partnerschaft an, fühlt sich
angenommen und kann sich so selbst akzeptieren und
.sich auch ändern. Alles ereignet sich auf menschlicher

Ebene, es passiert nichts Uebernatürliches, es
wird auch nicht von Gott geredet. In der Arbeit
mit Behinderten können uns diese Haltungen
wegweisend sein. Entscheidend ist auch, dass wir
nicht versuchen, Werte und Normen weiterzugeben,
zu denen wir selbst nicht stehen können (zum
Beispiel ewige Treue usw.).

Ein wichtiger Bestandteil der religiösen Erziehung
sind sicher Feiern und Festlichkeiten. Sie sollen
Akzente setzen, damit der Alltag nicht eintönig wird,
anderseits aber auch eine Tradition bilden, weil ein

381



wiederkehrender Ablauf Sicherheit bedeutet. —- Ein
Osterfest könnte vielleicht etwa so gestaltet werden:

Gründonnerstag festlich, Mahlfeier (letztes Mahl)

Karfreitag in bezug bringen mit eigenem, erlebtem
Leiden, mit eigenem Kreuz. Dies ist für den Behinderten

erfahrbar (was macht mir Kummer, was
bedrückt mich

Ostern Auferstehung Wegnahme der Leiden.
Lreude. Erwachen, Aufwachen der Natur.

Auferstehung hat etwas mit Aufstehen zu tun:
Aufstehen gegen Not und Elend, Helfen können.

Heilpädagogische Tätigkeit ohne Religion?

Zum Thema «Heilpädagogische Tätigkeit ohne
Religion» sprach Prof. Dr. Hermann Siegenthaler. Er
wies darauf hin, dass die religiöse Einstellung nie
Halt machte bei schweren Bedingungen und
schweren Behinderungen (Aussätzige, Epilepsie). Als
Begründer der heutigen Heilpädagogik kann Dr.
med. Johann Jakob Guggenbühl gelten, der aus
christlicher Nachfolge verbunden mit medizinischem
Interesse sich vor allem der Forschung des Kretinismus

widmete und 1841 die Anstalt Abenberg bei
Interlaken gründete. Auf solche Initiative gehen viele
Heime zurück (zum Beispiel Bielefeld, Gott-hilft-
Häuser, Wagerenhof, Johanneum, Bühl, Epilepsie-
Klinik). Gerade beim Schwerstbehinderten stellt sich
die Sinnfrage in der ganzen Schärfe: Wenn das
entstellte Menschsein von Christus am Kreuz einen
Sinn hatte, dann kann nach der Grenze des Menschlichen

nicht das Unmenschliche kommen. Dann muss
gerade der Schwerstbehinderte besonders gepflegt
werden. In gewissen religiösen Ueberzeugungen wird
von einem erhöhten Menschsein gesprochen.
Behinderung wird als stellvertretendes Leiden
angesehen. Solche Ueberzeugungen sind nicht zu verurteilen,

aber es stellt sich die Frage, ob dies auf die
Dauer durchzuhalten ist und auf der andern Seite
nicht auch eine Missachtung des Leidens beinhaltet.

Der christlich überzeugte Betreuer muss die
Wirklichkeit nicht verlassen. Er kann sich in sie hineinbegeben,

weil er sich selbst gehalten weiss. Nach H.
Siegenthaler gibt es eine heilpädagogische Tätigkeit
ohne christliche Einstellung, aber nicht ohne
religiöse Einstellung. Wenn wir realisieren, dass
Behindert-Sein zum Mensch-Sein gehört, dass wir

Willst du eine Inschrift haben, die du bei Tag
und Nacht lesen kannst, im Schmerz und in
der Freude, dann schreib' an die Wände deines
Hauses, dass es die Sonne vergolde und der
Mond versilbere: «Alles, was einen andern
trifft, trifft mich selbst.» Oscar Wilde

Je weiser der Mensch ist, um so mehr Gutes
entdeckt er an den Menschen. Blaise Pascal

alle ergänzungsbedürftig und angewiesen sind auf
Hilfe und Gnade, dann entsteht Gemeinsamkeit und
Solidarität mit dem Behinderten. Dann lassen sich
aber vielleicht auch Begriffe wie «gesund» und
«krank» nicht mehr im üblichen Sinne definieren. In
dieser Zuwendung zum Du und vom Du ereignet sich
auch der heilpädagogische Prozess, ereignet sich
Erziehung. Der Geistigbehinderte hat ein Recht auf
lebenslange Erziehung. Er — wie wir alle — ist in
seinem So-Sein nicht abgeschlossen, er kann sich
verändern, auch wenn dies vielleicht nur in ganz
kleinen Schritten geschieht. Aber auch in der Gesellschaft

muss noch vieles geändert werden. Behinderung

darf nicht mehr länger auf die Seite geschoben,
ausgeklammert und abgesondert werden. Nur so
kann es eine Ganzheit auch im gesellschaftlichen
Sinn geben.

Die Gruppenarbeiten nach jedem Referat vertieften
das Gehörte und führten auch zu sehr persönlichen
Aussagen. In disen Gesprächen entstanden aber auch
neue Impulse für die tägliche Arbeit, für das Gestalten

von Festen im Heim usw. Es wurde aber auch
das Bedürfnis formuliert, in Glaubensfragen nicht
einfach herkömmliche und gewordene Muster
übernehmen zu müssen, sondern auch zu andern
Formen zu finden. In diesem Sinn wird voraussichtlich

die Thematik der nächsten Tagung sein: «Reden
mit Gott — aber wie?»

Für die 10 Teilnehmer beinhaltete die Tagung ein
intensives Arbeiten und Sich-Auseinandersetzen, sie

war aber auch ein bereicherndes Erlebnis. Dafür sei
den drei engagierten Referenten, die zugleich auch
die Gruppenleitungen übernahmen, herzlich gedankt!
Die niedere Teilnehmerzahl hat aber auch Fragen
aufgeworfen, wo wohl Gründe dafür zu suchen seien:

-War das Programm zu vage umschrieben, zuwenig
strukturiert?

- Weshalb waren gerade von grossen Institutionen
mit viel Personal keine Teilnehmer dabei?

- Könnte es — berufspolitisch gesehen — sein, dass

Kurse, die nicht ein konkretes Resultat für die
Arbeit bringen, weniger bewilligt oder finanziert
werden?

- Haben wir. uns als Sozialarbeiter, Erzieher, Lehrer
oder Heimleiter so daran gewöhnt, dass «methodisches»

Handeln das A und O unserer Arbeit ist,
dass wir erst wieder lernen müssen, dass wir mit
uns und unserer Persönlichkeit arbeiten und dass

unsere Wertvorstellungen sehr tief in unsere
Arbeit hineinspielen?

- Scheuen wir uns vor einer anspruchvollen
Auseinandersetzung?

Obwohl 10 engagierte Teilnehmer - um es mit den
Worten von Frau Abbt zu sagen — mehr bewirken
können als viele «Konsumenten», möchten wir doch
(Wünschen, dass sich an der nächsten Tagung vom
24,/25. Juni 1981 mehr Teilnehmer einfinden werden.
Dazu möchte auch diese Berichterstattung einen Beitrag

leisten.

Ursula Kuhn, Sozialarbeiterin/Elternberaterin
Stiftung Kinderheim Bühl, Wädenswil

382


	Keine heilpädagogische Tätigkeit ohne religiöse Einstellung : Bericht über den VSA-Fortbildungskurs "Der Fehl Gottes in der modernen Zeit" im Schweizer Jugend- und Bildungszentrum Einsiedeln

