
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Heimwesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 51 (1980)

Heft: 5

Artikel: Wo ist wahrer und wo ist falscher Gebrauch der Freiheit? : Das
Motivationsproblem aus philosophisch-anthropologischer Sicht

Autor: Abbt, Imelda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-809796

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-809796
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wo ist wahrer und wo ist falscher Gebrauch der Freiheit?

Das Motivationsproblem aus philosophisch-anthropologischer Sicht
Von Imelda Abbt, Leiterin des Kurswesens VSA *

A. Philosophische Anthropologie

Sie kennen das Bild Michelangelos in der Sixtini-
schen Kapelle, das die Erschaffung des Menschen
darstellt. Dieses Bild ist Zeugnis des biblischen
Menschenverständnisses; es zeigt den vollendeten Körper
eines Menschen, der durch die Kraft Gottes zum
Menschsein gelangt. «Das ganze Geheimnis der
Menschwerdung liegt in dem Wunder, das sich in der
Berührung der beiden Finger vollzieht. Was hier als
Funke überspringt, ist nicht einfach das Leben, wie
es auch der Pflanze und dem Tier zukommt. Eben
noch ist der Mensch ein schöner Leib, ein vollendetes
Tier gewesen. Nun aber, erschaudernd unter dem,
was sich mit ihm begeben will, dumpf und dunkel
dem entgegenstrebend, was seine Bestimmung werden

soll, öffnet er unter der vollzogenen Berührung
staunend die Augen und erlebt — zu seinem Menschsein

gekommen — sich selbst. Er ist zu sich selber
erwacht und ist nun erst, was er eigentlich ist: der in
das blosse körperliche Dasein hinein entstandene
Mensch» h

Aber zugleich ist mit diesem Erwachen die Verwunderung

in den Menschen gekommen. Das, was da mit
ihm geschah — vielmehr: was noch vor ihm selber
geschah und ihn erst zu dem machte, was er nun
ist — das ist das Neue, das ihm noch unvertraut ist.
Zwar ist er selber der Mensch und ist sich selbst
darum am nächsten. Dennoch ist ihm das eigene Wesen,

dasjenige, was ihn zum Menschen macht, das
Rätselhafte und Fragwürdige.

Von einem religiösen Hintergrund her hat Michelangelo

so eine Antwort auf die Frage nach dem
Menschen gegeben. Mit der Antwort zusammen hat er
zugleich auch dargestellt, dass mit der Menschwerdung

die Frage nach dem Menschen unablösbar
mitgegeben ist. Der Mensch ist das Wesen, das nach sich
fragen kann, das nach sich fragen muss; er ist das
sich selber fragliche und auch «fragwürdige» Wesen.

Wenn aber die Frage nach sich selber zum
Menschen gehörig ist, dann bleibt sie bestehen, solange
es Menschen gibt. Sie wird nicht durch eine
«endgültige» und «einmalige» Antwort zur Ruhe kommen.

Das ist schon deshalb ausgeschlossen, weil die

* Vortrag gehalten an einer Tagung in der Paulus-Akademie
Zürich, auf Einladung des Schweizerischen Verbandes von
Fachleuten für Alkoholgefährdeten- und Suchtkrankenhilfe
(VSFA).

1 Wilhelm Keller: Einführung in die philosophische Anthropologie,
München, 1971, S. 11.

Deutung, die der Mensch von sich selber gibt, zu
ihm gehörig ist. Sie gestaltet daher, immer wieder,
jedes menschliche Leben mit. Die Selbstdeutung, die
der Mensch im Laufe seines Lebens erringt, wirkt
wiederum zurück auf seine Lebensgestaltung. Er
wird durch sie ein anderer. Durch sie begegnet er
seinem «Schicksal», d. h. der Welt, in der er leben
muss, anders.

Gerade diese neue Art, den Dingen in der Welt zu
begegnen, lässt die Frage immer neu stellen. Die
Frage ist stets im Fluss und letztlich doch immer die
gleiche. Fragen, die in diesem Sinn «ewig» menschliche

Fragen sind, sind nun genau das, was die
Philosophie seit alters her beschäftigt.

Die Philosophie ist nicht eine Wissenschaft «wie die
anderen und neben den anderen, sondern über ihnen
und als Wissenschaft von den Wissenschaften von
besonderer Art» 2. Die anderen Wissenschaften sind
für die Philosophie noch Problem. Sie fragt nach
deren Voraussetzungen und Zielen und «sucht von
ihnen aus ihr Verhältnis zur Idee des Wahren und
damit ihre Bedeutung für die Menschlichkeit des
Menschen grundsätzlich zu bestimmen» 3. Grundsätzlich

meint sie nicht den Anspruch auf zeitlos geltende

Ergebnisse. Wie alle Wissenschaften, so hat auch
sie Geschichte. Wie Wissenschaften überhaupt ihren
Charakter verändern können, so auch sie. Die Astronomie

vor Kopernikus z. B. war nicht das, was sie
durch Kopernikus geworden ist, die Zoologie vor
Lamarck und Darwin war nicht, was sie für uns ist,
usw. Aber ob sich die Wissenschaften ruhig
fortentwickeln oder revolutionäre Neuerungen einbringen,
immer sind sie für philosophisches Denken Problem,
auch wenn Philosophie selber durch Fortschritte in
den Einzelwissenschaften Veränderungen erfahren
kann.

Auch wenn philosophische Fragen in einem gewissen
Sinne «ewige» Fragen sind, gibt es daher in der
Philosophie doch nicht nur endgültige Errungenschaften.

In gewissem Sinne ist die Philosophie eben der
Ausdruck für das ständige Problem «Mensch»; sie
ist selbst ein Ausdruck des Lebens. Und je nach
Philosophie steht der Mensch anders zu sich und der
Welt. Sie ist gewissermassen eine ethische Angelegenheit.

Nichts anderes meinte Piaton, als er seinen

2 Fritz Medicus: Vom Ueberzeitlichen in der Zeit, Zürich, 1954,
S. 254.

3 Fritz Medicus: Vom Ueberzeitlichen in der Zeit, Zürich, 1954,
S. 254.

170



Sokrates sie mit der Liebe vergleichen und sie eine
göttliche Begeisterung heissen liess 4.

Der grosse Philosoph der Neuzeit, Immanuel Kant,
hat das nur verdeutlicht, als er die grossen Fragen,
die die Menschheit bewegen, folgendermassen formulierte:

«Was kann ich wissen?- Was soll ich tun? Was
darf ich hoffen? und diese drei Fragen in die eine
einmünden liess: Was ist der Mensch?» 5.

Die Antworten auf die ewig-neue Frage «Was ist der
Mensch?» sind im Laufe der Zeit, je nach der
besonderen geschichtlichen Lage, verschieden ausgefallen.

Wenn auch die Frage selber nicht zu allen
Zeiten bewusst und ausdrücklich in Worte gefasst
wurde, so zeigt doch jede Menschheitsepoche ein
Bild vom Menschen. Greifbar wird das in der Praxis
der Völker: z. B. in der Gestalt von Geboten und
Verboten, von Sitten, Gebräuchen, Kulten, usw.
Zwar wird da «einfach» gelebt; die Frage nach
Selbstverständnis kommt später. In gewissem Sinne
trifft das auch für unsere Generation zu. Es ist wohl
kaum anzunehmen, dass sich alle Menschen die Frage

nach dem eigenen Selbstverständnis stellen. Aber
das selbstverständliche praktische Handeln im Alltag
ist Realität, und dieses ist geleitet von Vorstellungen
über das, was Mensch-Sein heisst. Sobald solche un-
reflekierte Vorstellungen vom Menschen ausdrücklich

reflektiert werden, wird sich der Mensch zum
Problem. Philosophische Anthropologie nun möchte
darauf eine verbindliche Antwort finden. Meinungen,
einfaches Hinnehmen, Glauben usw. genügen nicht.
Philosophische Anthropologie sucht kritisch durch
das nur Vordergründige hindurch die wahre, allgemein

legitimierbare Antwort. Ihr Ziel ist somit, ein
Verständnis des Menschen einzubringen, das unser
Menschsein vertieft und bereichert, das uns hilft (besser)

unser Menschsein zu leben.

B. Geschichtliche Antworten
auf die Frage nach dem Menschen

Eine wenigstens «unbewusste», d. h. unreflektierte
Vorstellung vom Menschen hat nicht erst der
«historische» Mensch, sondern ebenso der «Primitive». Die
Zauberriten der primitiven Stämme, der magische
Glaube und seine Praktiken usw. verraten ein
bestimmtes Verständnis vom Sein der Welt. Was uns
als abergläubische Welt- und Naturvorstellung gilt,
ist für sie Ausdruck einer Beziehung zu überweltlichen

Mächten. Auch die Beziehung zum «Totem»,
die mit vielen Vorschriften, Tabus usw. geregelt ist,
verrät uns etwas von ihrem Daseinsgefühl. Ebenso
offenbart der Umgang mit den Toten etwas von
ihrem Menschenbild und damit von der Art und
Weise, wie sie in der Welt leben und mit ihr
umgehen. Daraus ergibt sich für uns, dass die Frage des
Menschen nach sich selbst damit verknüpft ist, dass
er in der Welt steht, sich in ihr bewähren und
einordnen muss. Er muss sich durch sein Handeln
gegen ihre Mächte wehren.

4 Wilhelm Keller: Einführung in die philosophische Anthropologie,
München, 1971, S. 13.

5 Immanuel Kant: Logik A 25

Die ausdrückliche Frage, und zwar als Frage nach
dem Wesen des Menschen, ist jedoch erst seit dem
klassischen Griechentum bekannt. «Diese Zeit hat
die geistige Welt in voller Klarheit entdeckt, und
zwar nach ihren beiden Seiten: objektiv, als das
Reich der vernünftigen Gesetze, die ewig sind, auch
in Gestalt einer übersinnlichen Welt der Ideen und:
subjektiv, als der menschliche Geist, der, von allen
Lebensbedingungen und Trieben unabhängig, allen
Menschen in gleicher Weise, wenn auch nicht in
gleichem Masse eignet» 6. Seit dieser Zeit weiss man:
Der menschliche Geist als Einsicht, Vernunft,
Denkfähigkeit ist das Unterscheidende des Menschen. Er
ist dadurch gegenüber allen anderen Lebewesen
ausgezeichnet. Auf diesem Hintergrund entstand das
sogenannte intellektualistische Menschenbild, das den
Menschen als animal rationale definierte. Diese
Definition hat bis ins Alltagsbewusstsein hinein das
Verständnis des Menschen bestimmt. Am wirksamsten
wurde es wohl in der Zeit der Aufklärung. Man war
damals der Ueberzeugung, mehr Wissen mache auch
bessere Menschen.

Obwohl diese Vorstellung z. T. noch lebt, hat sich
ein Wandel vollzogen, und zwar folgendermassen:
Im Anfang glaubte sich der menschliche Geist mit
den überweltlichen Ideen, mit der Ordnung des
Seienden in etwa identisch. Damit war auch eine
gewisse Gottähnlichkeit des Menschen ausgedrückt.
Im Laufe der späteren Geschichte wurde aber immer
mehr der im Menschen wohnende Geist entscheidend.

Dieser Wandel wurde unterstützt durch das
Christentum, das den Menschen als Geschöpf Gottes
verstand. Freilich verband sich damit eine grosse
Wertschätzung der einzelnen «Seele». Diese wird von
Gott geliebt, aber auch im letzten Gericht zur
Rechenschaft gezogen. Dazu kam der Vorrang, der dem
Willen im Laufe vor dem Intellekt zugeschrieben und
dann vor allem die immer grössere Bedeutung, die
der Idee der Freiheit zuerkannt worden ist. Durch
die Freiheit ragt der Mensch ebenso und vielleicht
noch mehr über diese Welt hinaus als mit dem Intellekt.

In der Freiheit aber, die immer eine gebundene
ist, wird dem Menschen auch seine «Endlichkeit»
unübersehbar bewusst.

Anthropologie weiss heute, dass es verschiedene
Weisen gibt, menschliche Fragen zu stellen und
Antworten zu geben. Ich denke hier nicht an verschiedene

Wissenschaften — Soziologie, Psychologie,
Biologie usw. —, sondern an Denkweisen, die verschiedenen

Bewusstseinsstufen angehören. In etwa sind
sie bereits im vorigen Abschnitt angeklungen:
mythisch, christlich-theologisch, wissenschaftlich. Bei
der ersten ist der Mensch noch eng verflochten mit
den Mächten der Natur; in der zweiten weiss sich der
Mensch, gemäss dem Wort der Offenbarung, als
Gottes Geschöpf; in der dritten sucht er mit Hilfe der
Vernunft zu ausweisbaren Einsichten zu kommen.

«Ausweisbar» kann allerdings verschieden verstanden

werden. Das Verständnis dessen, was als «aus-

6 Vgl. Wilhelm Keller: Einführung in die Philosophische Anthropologie,

München, 1971, S. 18.

171



gewiesen» gilt, hat denn auch grosse Wandlungen
durchgemacht. Für die frühen, griechischen Denker
(Philosophen) galt als «ausgewiesen», was sich auf
metaphysische Prinzipien zurückführen liess. Ihr
Menschenverständnis war daher gleichsam «von
oben». In der Moderne dagegen wurde sich der
Mensch der Geschichtlichkeit bewusst. Alles macht
Entwicklungen durch, auch das Verständnis des
Menschen. Man begann diesen zudem mehr von
seinen historischen kulturellen, soziologischen, biologischen

Gegebenheiten her zu verstehen, was eine
Anthropologie «von unten» zur Folge hatte. Der
Mensch als besonderes Geschöpf Gottes (Theologie)
trat in den Hintergrund. Viele wollten im Menschen
schliesslich nurmehr das Resultat einer Entwicklung
der Natur sehen. Der Mensch stellt nur eine besondere

Stufe ihrer Entwicklung dar. Seine Anlagen sind
auch in anderen Bereichen der Natur zu finden. Vor
allem Charles Darwin (1809—1882) wirkte in dieser
Beziehung bahnbrechend. Nach ihm ist der Mensch
die höchste und oberste Stufe der Entwicklung der
Natur.

Ein geschichtlich jüngeres Menschenbild dagegen ist
ganz anders. Es wurde so etwas wie eine Drehung um
180 Grad vollzogen. Der Mensch gilt nicht mehr als
höchste Entwicklungs-Stufe des Lebens, er ist im
Gegenteil eine Sackgasse der Natur, eine Krankheit, ein
Irrtum. Auch diese Lehre tritt in verschiedenen Spielarten

auf. Im Gegensatz zur naturalistisch-biologischen

Anthropologie gilt der Mensch nicht als
Spitzenprodukt der Natur, sondern als deren Stiefsohn.
Er ist von der Natur allein gelassen. Seine Aufgabe
ist es, sich zu wehren, trotzdem zu bestehen. Der
Mensch ist hilflos, unspezialisiert, unangepaSst,
zurückgeblieben in der Gesamtentwicklung des Lebens.
Er ist eine «Krankheit des Lebens». Ein solches
Menschenverständnis verbindet sich häufig mit einem
pessimistischen Hintergrund. Unsicherheit, Haltlosigkeit,

Verzweiflung könnten die Ursache sein. Ein
Grund bzw. Sinn des Daseins wird nicht mehr
gesucht.

Zu Beginn sagte ich, dass die Frage des Menschen
nach sich selber immer mit dem Menschen geht, ihm
anhaftet. Sie ist nicht von ihm zu lösen, auch heute
nicht. Auch wenn Antworten gelungen sind oder versagt

haben, es wird weitergefragt. Mir scheint sogar,
dass gerade heute dieses Fragen von neuem und
drängender als je eingesetzt hat. Die Erschütterung
des Menschen ist radikal, dementsprechend ist es
auch die Suche nach Antworten.

Diese wenigen Ueberlegungen zeigen, dass die Frage
nach dem Menschen immer auf bestimmten geistigen
Voraussetzungen ruht. Wir haben uns nun die Aufgabe

gestellt, philosophisch-anthropologisch das
Motivationsproblem anzugehen. Das bedeutet: Es gilt,
auch dieses Anliegen geschichtlich zu sehen und auf
die geistigen Voraussetzungen bzw. Bedingungen zu
achten, bevor nach speziellen Motivationen gefragt
wird. Unsere Frage lautet demnach: Wo müssen wir
heute die Grundlagen hernehmen, um kritisch über
«Motivation» philosophisch-anthropologisch
abzuhandeln?

C. Motivation aus
philosophisch-anthropologischer Sicht

1. Der Mensch, ein frei handelndes Wesen

Kritisches Philosophieren, und damit eine darauf
aufbauende Anthropologie, versteht den Menschen vom
Handeln her. Das Tier reagiert, der Mensch hingegen

agiert (handelt). Er passt die Umwelt seinem
Willen an. Wille aber ist Festlegung eines Zieles vor
anderen möglichen Zielen. Er bedeutet die Ausbildung

eines vorrangigen Interesses, wenn auch oft
nur für kurze Zeit, oder ein Zurückstellen eines
Interesses. Im Klartext heisst das: Der Mensch ist ein
frei Handelnder. Er hat sich in der Hand. eSin Handeln

ist Selbstgestaltung. Er übernimmt Vorgegebenes,
aber er gestaltet es immer auch mit. Der Grund,

die Mitte, das menschliche Zentrum ist das Tun, das
Handeln, die Praxis. Handlung hat immer
Vollzugscharakter, ist menschliches Verhalten, wie immer
auch die Ziele und Inhalte sind. In diesem Rahmen
ist auch das Motivationsproblem zu sehen.

Was nun das Handeln anbelangt, so gilt es zunächst
eine grundlegende Unterscheidung zu machen. Das
Handeln ist zu betrachten bezüglich äusserer und
bezüglich innerer Ziele und Absichten.

Den äusseren Zielen nach ist Handeln ein «In-der-
Welt-Agieren». Die Welt ist das, worin sich der
Mensch schon immer befindet. Die Welthaftigkeit
gehört so wesenhaft zum Mensohsein, dass er sich
anders gar nicht verwirklichen kann. Und deshalb
steht er auch in dauernder Auseinandersetzung mit
ihr. Bei der Frage des Menschen nach sich selbst
kann dieser Aspekt nicht ausgeklammert werden.
Aber es muss auch Folgendes gesehen werden: Diese
Auseinandersetzung, dieses äussere Handeln hat
seinen Sinn primär in der Selbsterhaltung, und diese ist
von innerem Handeln bestimmt. Deswegen gerade
hat ja auch der Mensch die Möglichkeit, sich
entweder zu verändern oder sich den Gegebenheiten
anzupassen.

Was wir eben getan haben, nämlich äusseres und
inneres Handeln voneinander abzuheben, ist Leistung
der Reflexion. Im Leben dagegen sind äussere und
innere Handlung nicht voneinander getrennt. Es sind
nur «Momente» des einen Lebensvollzuges. Das äussere

Handeln schliesst die innere Auseinandersetzung
mit ein; umgekehrt muss diese nach Verwirklichung
im Aeusseren trachten. Das Motiv des inneren
Verhaltens — sehr global ausgedrückt: die Auseinandersetzung

mit dem Menschsein — wirkt sich notwendig
auch im Aeusseren aus. In diesem Sinn schliesst die
Auseinandersetzung mit sich selbst das äussere
Verhalten ein, ja sie findet erst Erfüllung, wenn sie sich
auch im Aeusseren auswirkt.

Für unser Problem, die Motivation, heisst das, dass
alles Drängen und Fragen aus der Ursorge, sich zu
verwirklichen, Mensch zu sein, entspringt. Motivationen

braucht es, weil der Mensch ein handelndes, und
zwar frei handelndes Wesen ist. Er könnte das aber
nicht sein, wäre er nicht schon immer bereits moti-

172



VSA-Fortbildungskurs für Leiter und Mitarbeiter
von IV-Heimen sowie Lehrer von Sonderschulen

Der «Fehl Gottes» in der modernen Zeit
24./25. Juni 1980 im Schweizer
Jugend- und Bildungszentrum Einsiedeln
Leitung: Dr. Imelda Abbt

In den vergangenen Jahren sind zahlreiche Bildungsangebote auf dem Gebiet der Behinderung gemacht
worden. Neben der Wissensvermittlung wurden viele technische Hilfsmittel zur Verfügung gestellt, die
Umgang und Arbeit der Verantwortlichen im Heim erleichtern. Die Frage nach demjenigen, der entscheiden muss,
ob und wie er diese Hilfsmittel anwenden soll, ist bei dieser Gelegenheit oft an zweiter Stelle gestanden.
Entscheiden setzt aber immer eine bestimmte Wertung voraus. Wo es gar darum geht über Menschen zu
entscheiden, ist die Frage der «Werthaftigkeit» des Menschen unabdingbar. Dieser Frage nach Wert, Sinn
und dem «Ort», wo man sich orientieren kann, ist ein fünfjähriger Zyklus gewidmet.

Gewissermassen den Auftakt zu diesem Zyklus bildet der zweitägige Fortbildungskurs vom 24./25. Juni in
Einsiedeln. Er befasst sich mit dem Thema «Der .Fehl Gottes' in der modernen Zeit». Das Religiöse betrifft
letztlich jeden Menschen, auch wenn es oft scheinen möchte, die Religion sei ort- und heimatlos geworden.
Da Religion wesentlich mit der Sinnfrage zu tun hat, lässt sie sich auf die Dauer aber nicht beiseiteschieben.
In der Arbeit mit behinderten Menschen kommt ihr zentrale Bedeutung zu. Die Tagung möchte sich dieser
Problematik stellen.

Kursdaten Beginn: 24. Juni, 14.00 Uhr, Abschluss: 25. Juni, 17.00 Uhr

Referenten und Vorträge Dr. Imelda Abbt: Der «Fehl Gottes» in der modernen Zeit
Prof. Dr. Hermann Siegenthaler: Heilpädagogische Tätigkeit ohne Religion?
Werner Good: Vom Recht des Behinderten auf Glaubenserfahrung
Diskussionen und Gruppenarbeiten sollen anschliessend das Gehörte vertiefen
und allfällige Auswirkungen auf das Heim, auf Leitung und Mitarbeiter erörtern.

Kursort Schweizer Jugend- und Bildungszentrum, 8840 Einsiedeln

Kurskosten Fr. 190.— (inkl. Unterkunft und Verpflegung)
Fr. 150.— für Mitarbeiter aus VSA-Heimen
10 Prozent Ermässigung bei persönlicher VSA-Mitgliedschaft

Anmeldeschluss 14. Juni 1980. Da die Zahl der Teilnehmer beschränkt werden muss, empfiehlt
sich frühzeitige Anmeldung.

Anmeldung für Kurs in Einsiedeln
zu richten an das Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich, Tel. 01 252 49 48.

Name, Vorname Persönliche VSA-Mitgliedschaft

Ja Nein

Mitgliedschaft des Heims
Adresse und Telefon

Ja Nein

Arbeitsort (Name des Heims) Datum

Unterschrift

173



viert. In diesem Sinne können wir sagen, dass eine
Ur-Motivation mit dem Menschsein als solchem gegeben

ist. Diese Ur-Motivation kommt nicht von aussen

in uns hinein, sondern ist zum Menschsein gehörig.

Sie drängt auf Handeln, auf Verwirklichung hin.
Und überall, wo gehandelt wird, d. h. wo ich mich
so oder anders verhalte, wo ich verändern oder
bewahren will, steht Motivation im Hintergrund.

2. Motivation — Verstehen — Freiheit

Der Weg, den wir bis jetzt zurückgelegt haben, um
uns der Frage nach der Motivation in
philosophischanthropologischer Sicht zu stellen, hat uns zum freien
Handeln geführt; dieses ist immer schon motiviert
(Ur-Motivation). Auch unser eigenes Handeln war
immer schon motiviert, wie es auch unser jetziges
(zuhören, vortragen) ist. Wegen der Reflexion dieses
Motiviert-Seins in allem Tun sind wir zusammengekommen.

Unsere konkrete Motivation dabei war
vermutlich: Wir möchten im Thema «Klienten an der
Problemlösung interessieren» etwas klarer sehen.
Und auch dieses Klarer-Sehen ist ein von Motivation
getragenes Tun.

Wir haben eben Ur-Motivation und konkrete
Motivation unterschieden. Die Ur-Motivation ist in der
Regel nicht das Problem, hat sie doch jeder, der lebt
und lebenswillig ist. Probleme aber bringen die
konkreten Motivationen. Ist es mir z. B. erlaubt, eigene
Motivationen anderen aufzuzwängen? Gelten meine
Motivationen etwa für alle Menschen? auch für Süchtige,

oder solche, die unheilbar krank sind? Und
schliesslich kann man auch fragen: Ist wenigstens
meine Motivation für «Mensch-Sein» etwas allgemein

Gültiges? Woher nehme ich allenfalls die
Rechtfertigung für ein Ja oder ein Nein? Diese und
ähnliche Fragen stellen sich, wenn wir nach dem
verpflichtenden Charakter der Motive fragen.

Wenn wir so fragen, bewegen wir uns im Bereich des
Verstehens. Wilhelm Dilthey nun formulierte einmal
in seiner Polemik gegen bloss naturwissenschaftliches
Denken den programmatischen Satz: «Die Natur
erklären wir, das Seelenleben verstehen wir». Das
Erfassen von Motivations- und Sinnzusammenhängen
nun fällt auch unter «Verstehen». Damit ist zugleich
gesagt, dass Motivations- und Sinnzusammenhänge
demselben menschlichen Bereich zugehörig sind. Sie
haben miteinander zu tun. Die Sinnzusammenhänge
sind darin begründet, dass sich unser Menschsein auf
ein Ziel hin verwirklichen will. «Sinnzusammenhänge
sind solche, die sich aus der Einordnung eines
biologischen oder psychologischen Teilgeschehens in das
Ganze dessen ergeben, was in der Selbstentfaltung,
Selbstgestaltung und Selbsterhaltung angestrebt,
intendiert wird, ohne dass dieser Bezug dem unmittelbaren

Erleben selbst erschlossen oder überhaupt er-
schliessbar ist» 7. Die Sinnzusammenhänge sind
dementsprechend übergreifend; sie begründen auch die
konkreten Motivationen des Handels. So steckt z. B.
im Spiel des Kindes mehr Sinn, als was das Kind im
Moment zum Spielen motiviert. Sinn und Motivation

Philipp Lersch: Aufbau, der Person, München, 1967, S. 70.

aber gehören, wie gesagt, dem Bereich des Verstehens

an. Sie können nicht wie naturwissenschaftliche
Fakten erklärt, wohl aber dem Fragenden erschlossen

und verständlich gemacht werden.

Von meiner Aufgabenstellung her, die eine
philosophisch-anthropologische ist, kann es mir nicht darum
gehen, allerlei Theorien über das Erleben von
«Motivation» aufzugreifen, darzulegen und zu diskutieren,
sondern aufzuzeigen, wie das Motivationsproblem
mit der Sinnfrage zusammenhängt.

Was heisst das nun näherhin: Motivationszusammenhänge

können nicht erklärt werden? Es gehört mit
zum heutigen Menschenverständnis, dass der Mensch
nicht erklärt, sondern nur verstanden werden kann.
Nehmen wir ein Beispiel. Wenn wir in einem
Schmelzlöffel einen Klumpen Blei über eine offene
Flamme halten, so stellen wir fest, dass das Blei
schmilzt. Wir bringen — und zwar notwendig —
(Naturwissenschaft!) die Hitze der Flamme und das
Schmelzen des Bleis in einen Zusammenhang von
Ursache und Wirkung. Aber eine verstehende
Einsicht in das Wesen der Hitze, der Flamme des
Schmelzens des Bleis usw. haben wir nicht. Dass das
Schmelzen des Bleis eine Ursache hat, das ist uns mit
Denknotwendigkeit gegeben. Dass aber die Hitze der
Flamme am Bleiklumpen gerade diese besondere
Wirkung hervorruft, das ist eine äussere Wahrnehmung,

ohne dass dabei eine Wesenseinsicht
stattfindet.

Ganz anders dagegen ist die Art und Weise, wie uns
Sinn- und Motivationszusammenhänge gegeben sind.
Wenn z. B. ein Mensch irgend etwas Entsetzliches
erlebt und den Drang hat, diesen Ort zu verlassen
und dann diesem inneren Drang auch Folge leistet,
so ist uns der Zusammenhang von Erleben und Handeln

in ganz anderer Weise einsichtig als vorhin beim
erwähnten Beispiel des Bleischmelzens. Hier ist
jedem, der Aehnliches erlebt hat, der Zusammenhang
klar, wir erfassen ihn «von innen». Das meine ich,
wenn ich Sinn und Motivation als versteh-, nicht aber
erklärbar bezeichne.

Das Verstehen nun hat innerlich mit Freiheit zu tun.
Freilich spielt Freiheit auch beim Erklären eine
Rolle, aber nur äusserlich. Ich lasse mich frei auf ein
Problem ein, dann aber bestimmen die Fakten und
deren Logik die Einsichten. Anders beim Verstehen.
Hier muss sich Freiheit auf etwas einlassen, das nur
auf dem Hintergrund von Freiheit zu einem «Faktum»

wurde. Es gibt Menschen, die dem Drang, vor
Entsetzlichem zu fliehen, nicht nachgegeben haben.
Fragen wir nach dem Warum, können wir Motive
nennen, etwa Angst vor noch Entsetzlicherem,
Tapferkeit, Tollkühnheit, Unerfahrenheit usw. Wir können

uns in diese Motive einfühlen, aber eine restlose
Erklärung haben wir damit nicht, und wir wissen es.
Menschliches Handeln lässt sich nie bündig auf Motive

zurückführen, auch wenn es sich von solchen
leiten lässt. Es lässt sich leiten, bzw. eben nicht leiten,
d. h. Freiheit spielt im eigentlich menschlichen Handeln

(nicht etwa in bloss biologischen Vorgängen,
Verdauen z. B.) eine entscheidende Rolle. Dem trägt
das Verstehen Rechnung. Freies Handeln nun ist

174



nicht einfach ein kausales Handeln. «Kausalität» ist
eine unter einer ganzen Reihe von Kategorien. Sie

ermöglicht uns, objektive Gegenstände gesetzmässig
zu erfassen. Sie betrifft das an der Natur, was wir
zum Problem machen, wir als denkende und freie
Menschen. Sie ist eine unserer Kategorien, neben den
andern. Und wie sollte eine Kategorie des menschlichen

Erkennens das Innerste des Menschen, seine
Freiheit, fassen können? Freiheit wird auch «kausal»,
verwirklicht sich auch durch Kausalität, geht aber
nicht darin auf. Deswegen können bloss naturwissenschaftliche

Methoden, selbst wenn sie zunächst zu
verblüffenden Resultaten führen, den Menschen nicht
in seinem Innersten erfassen. Und darum auch kann
der Mensch nicht wirklich erklärt, sondern allenfalls
verstanden werden.

r

Was eben zur naturwissenschaftlichen «Erklärung»
des Menschen gesagt wurde, gilt, wenn man das zu
Aendernde ändert, auch bezüglich einer erklärenden
Soziologie oder Psychologie. Gewiss können
Umweltsbedingungen, Motive usw. für bestimmte
Handlungsweisen namhaft gemacht werden. Aber das
«erklärt» menschliches Handeln nicht, sondern hilft es
allenfalls verständlicher machen. Die Freiheit ist
eben nicht ein kategorial determiniertes oder auch
nur determinierbares Geschehen. Auch das Suchen
nach den Bedingungen des menschlichen Handelns
setzt doch voraus, dass der Mensch das menschliche
Dasein zum Problem machen und mit den Mitteln
menschlichen Erkennens zu erklären versuchen kann,
was ohne Freiheit nicht verstanden werden könnte.

Menschliche Existenz geht eben nicht in irgend etwas
Objektivem auf, auch nicht in Umweltbedingungen
oder psychischen Determinationen. Aber, und das
muss betont werden: Freiheit wird nur im Handeln
erfahren. Im Handeln wird sie gleichsam anschaulich.
Wir können bestimmte Freiheit aus den Wirkungen
erfasssen. Doch ist sie nicht wirklich definierbar.
Denn wir können nie von ihr absehen und — um
sie definieren zu können — Objektivität ermöglichende

Distanz zu ihr gewinnen. Auch wenn wir sie

zu definieren suchten, müssten wir sie dazu immer
vollziehen. In den Handlungen aber wird sie greifbar,

spürbar und so ist es für uns trotz allem möglich,
über sie verstehend zu sprechen und innezuwerden,
dass Mensch-sein sich aus Freiheit heraus vollzieht.

3. Leben aus Wahrheit

Es gibt nun Situationen im menschlichen Leben, in
denen Freiheit mehr und deutlicher sichtbar wird.
Eine solche Situation ist z. B. das (leidvolle) Ertragen
von aussichtslosen Situationen. Gerade in solchen
Situationen können Menschen Freiheit in einer Art
und Weise bezeugen, die Ehrfurcht abverlangt. Im
Grund gibt es keine Situation, in der der Mensch nur
ein Gefangener sein muss.- Kann er sich auch äusser-
lich nicht mehr rühren, kann er doch aus etwas
Tieferem heraus leben. Und das weist uns auf etwas hin,
das nicht umgangen werden darf, wenn von Motivationen

die Rede ist: Wahrheit. Freiheit ist nicht das
Absolute. Freiheit weiss sich gebunden, und zwar

Einladung

Programm

Liebe Veteranen, Sie erhalten
die persönliche Einladung mit
Anmeldetalon zugestellt.
Machen Sie sich für diesen Tag
frei, um einige Stunden im

Kreise alter Freunde zu
verbringen.

an VSA-Veteranen
auf Mittwoch, den 17. September 1980, zu einem
Veteranen-Treffen in Zug

Besammlung zwischen 11.30 und 12.30 Uhr im Hotel
Guggital, Zugerbergstrasse, Zug
(Direkte Busverbindung vom Bahnhof zum Hotel)

12.30 Uhr gemeinsames Mittagessen im Hotel Guggital
Anschliessend gemütlicher Teil: Dokumentarfilm über
«Kennen Sie Zug». Ein 35minütiger, interessanter Film
über bauliche, landschaftliche, künstlerische Schönheiten
der Stadt Zug und deren Bevölkerung.

Zirka 14.30 Uhr Fahrt auf den Zugerberg. Mit Bus vom
Hotel zur Bahnstation. Von dort mit der Bahn auf den
Zugerberg.

Zirka 16.30 Uhr Schluss der Tagung. Rückfahrt.

175



vom Soll der Wahrheit. Aus diesem heraus wird auch
Denken erst möglich. Denn was ist Denken anderes
als eine auf Wahrheit bezogene Tätigkeit. Jedes Urteilen,

jedes Denken, «lebt» aus Wahrheit und zielt auf
Wahrheit. Selbst die Lüge baut auf ihr auf. Der
Lügende will doch, dass der Angelogene die Lüge als
Wahrheit nimmt. Ohne Wissen um Wahrheit und
Zielen auf Wahrheit wäre Urteilen etwas absolut
Unverständliches. Und wie das Denken auf Wahrheit
bezogen ist, so ist es auch das Tun. Wahrheit leitet
nicht nur unser Denken, sondern soll unser Tun
bestimmen.

Wo aber ist nun wahrer und wo falscher Gebrauch
der Freiheit? Wo wird Freiheit richtig gelebt und wo
ist sie verfehlt? Wahrheit wird nämlich nicht
automatisch realisiert. Ich kann mich z. B. täuschen. Ich
kann bewusst andere täuschen (lügen). Ich kann
urteilen über etwas, ohne alle Kriterien zu einem
sicheren Urteil beachtet zu haben. M. a. W., ich bin
nicht gezwungen, die (volle) Wahrheit zu erkennen,
noch sie auszusprechen. Entsprechendes gilt vom
Handeln. Aber ich weiss um wahr und falsch. Ich
weiss um den Bezug des Denkens und Handelns auf
Wahrheit. Es soll der Wahrheit gemäss gedacht und
gehandelt werden.

Wer nach dem richtigen und falschen Entscheiden,
d. h. nach der Wahrheit oder Richtigkeit des
Handelns fragt, sucht nach einem Kriterium, an dem die
einzelnen Handlungen des Alltags gemessen werden
können. Was heisst nun für einen Menschen der
Wahrheit gemäss handeln? Dieses Kriterium kann
nicht etwas sein, das mit Vernunft nichts zu tun hat.
Denn das Uebernehmen eines vernunftunabhängigen
Kriteriums bedürfte ja auch wieder einer Legitimierung,

und zwar durch Vernunft. M. a. W., wir können

in dieser Frage die menschliche Vernunft nicht
ausklammern. Menschliche Vernunft muss sogar das
Kriterium des richtigen und damit sinnvollen Handelns

immer schon kennen oder sie würde es nie
entdecken. Was kann, soll, muss nun ausnahmslos, d. h.
allgemein und notwendig gelten? Was kann Vernunft
als beurteilende Instanz niemals nicht wollen? Doch
sich selbst! Andernfalls könnte sie nicht als Instanz
auftreten. Wenn sie nicht mehr gelten würde, würden
auch ihre Urteile nicht mehr gelten. Dann aber wäre
jede weitere Ueberlegung zu richtig und falsch sinnlos.

Dass Vernunft herrsche, ist demnach ein Zweck,
den menschliche Vernunft immer und notwendig
bejahen muss. Vernunft muss sich in jedem praktischen

Urteil als Wert mitbejahen, oder ihr Urteil
wird Unsinn.

Wo aber ist Vernunft für uns wirklich? Wo werden
wir ihrer inne? In uns selber! Im Menschen ganz
allgemein! Wenn sich Vernunft immer mitbejahen muss,
dann auch jedes Wesen, wenigstens grundsätzlich, in
dem sich, wenn auch nur möglicherweise, Vernunft
zeigt. Deshalb gilt, was von Vernunft gilt, auch vom
Menschen. Der Mensch hat als ein der Vernunft
mächtiges Wesen einen Wert in sich selbst. Der
Mensch darf daher niemals nur als Mittel, zum beliebigen

Gebrauch für diesen oder jenen Willen,
gebraucht werden. Ein Mensch kann und darf niemals
bloss nach seiner Nützlichkeit und Brauchbarkeit

beurteilt werden. Er hat so wie jeder andere Mensch
einen Lebenssinn in sich selber. Das ist der Kern
jedes Sittengesetzes (vgl. Kants objektiven moralischen

Grundsatz).

Dieser Grundsatz für vernünftiges, d. i. menschlichsinnvolles

Handeln, ist freilich nicht ein physikalisches

Gesetz. Es setzt sich nicht mit Gewalt durch,
sondern es hat wesentlich mit unserer Freiheit zu tun.
Aus Vernunft «geboren» fordert es jeden, der der
Vernunft teilhaftig ist.

Wer sich diesem Gesetz unterwirft, unterwirft sich
übrigens nicht etwas Fremdem, von aussen Kommendem,

sondern der Vernunft in ihm, seinem tieferen
Wesen. Nicht bloss aus Neigungen und Willkür zu
handeln, d. h. nicht bloss der jeweils zufällig grösseren

Lust, sondern der Vernunft zu folgen,
unterscheidet den Menschen zutiefst vom Tier. Wo sich
jemand nur von seiner Bedürftigkeit leiten lässt, sei
es im Wunsch nach Befriedigung biologischer,
psychologischer oder geistiger Bedürfnisse, ist eigentlich
menschliches Handeln noch nicht in seiner ganzen Tiefe

greifbar. Das Streben nach persönlichen Vorteilen
ist menschlichem Handeln wohl auch eigen, bedeutet
aber nicht deren letzte Erfüllung. Aus Vernunft heraus

zu handeln, d. h. aus freiem Sicheinlassen auf
die in der Vernunft sich zeigende Wahrheit zu
handeln, oder nochmals anders: moralisch zu handeln,
begründet letztlich die Würde des Menschen und
weckt ein Gefühl der Achtung vor dem Andern wie
vor sich selber.

4. Zum Motivationsproblem

Im zwischenmenschlichen Bereich nun haben wir
einen höheren Grad an Freiheit als im Bereich der
Natur. Die Gesetze, die im zwischenmenschlichen
Bereich gelten, sind soziologischer, rechtlicher,
moralischer usw. Art. Geltende Normen müssen von
den Menschen frei übernommen werden. Sehr viele
-Normen sind historisch gewachsen, d. h. tragen den
Stempel ihrer Zeit und ihres Kulturraumes an sich.
Sie sind Veränderungen unterworfen. Jeder, der sie
übernimmt, formt sie auch ein Stück weit mit. Etwas
allerdings darf nie missachtet werden: das moralische

Gesetz (Kant). Das Entscheidende desselben ist:
Die Vernunft muss sich in allen menschlichen
Problemen immer mitbejahen, wie oben gezeigt, und
zwar überall, wo sie in Erscheinung tritt, in mir, aber
auch im andern. Und so hat auch die vernünftige
Freiheit des andern Menschen immer eine moralische
Grenze für meine Freiheit zu bilden. Wirkliche
menschliche Freiheit gibt es nur in Grenzen. Wo
diese Grenze von mir oder von anderen Menschen
überschritten wird, sind Sanktionen gerechtfertigt.

Noch etwas ist zu sagen. Die Freiheit ist paradoxerweise

am grössten, wenn es um die letzten Lebensfragen

geht. Hier ist es «nur» das Soll der Wahrheit,
das uns bindet. Natur und selbst Sozialgesetze können

einem die Antwort nicht abnehmen. Jeder hat
vor der letzten Wahrheit sich in Freiheit zu dem zu
machen, was er der letzten Wahrheit gemäss sein
soll (Erfüllung von Existenz, Weltanschauung, Reli-

176



gion). Allerdings sind die Folgen aus diesem
Entscheid paradoxerweise — jetzt nicht mehr die
schwerwiegendsten. Während die Natur meinem
Verhalten ihre Gesetze aufzwingt und die Menschen ihre
Rechte und Forderungen mir gegenüber durchzusetzen

wissen, geht es der letzten Wahrheit gegenüber

um Erfüllung bzw. Verfehlung des Lebenssinnes.

Freiheit ist also der «Ort», aus dem der Mensch lebt,
handelt, sein Leben gestaltet. Unser Flandeln ist
immer ein wertendes Handeln, d. h. wir haben uns
immer wieder für etwas, für einen Wert, zu entscheiden,
eine Wahl zu treffen und dann auch die entsprechenden

Konsequenzen zu tragen. Mit jeder Wahl, die
wir treffen, schränken wir uns auch ein, bescheiden
wir uns. Wenn ich zu etwas ja sage, ist anderes oft
nicht mehr möglich. Wenn ich ein für alle Mal wähle

— z. B. Partnerschaft, Kinderzahl, usw. —, bin
ich gehalten, diese Wahl im alltäglichen Leben
immer wieder neu zu bejahen und, trotz veränderten
Situationen, durchzutragen.

Damit sind wir auch am «Ort» angelangt, an dem
aus philosophisch-anthropologischer Sicht die Sinn-
und Motivationsfrage gestellt werden kann. Wenn,
wie wir sahen, Wahrheit im Tun unser Handeln
bestimmen soll, kann auch nur diese wirklich menschliches

Handeln motivieren. Wer sich von Wahrheit
ergriffen fühlt, hat auch den Wunsch, sie in die Tat
umzusetzen. Was das grundsätzlich heisst, zeigt der
ob'èrste Grundsatz des Sittengesetzes: Ein Mensch
darf niemals nur als Mittel gebraucht werden, ist er
doch immer auch Zweck in sich, d. i. Sinnträger.
Davon hat jedes wahre soziale Handeln bestimmt zu
sein. Wahres Menschsein ist die höchste, bewusst
zu übernehmende und zu lebende Motivation, objektiv

und subjektiv. Sie kann natürlich niemandem
aufgezwungen werden, sondern kann nur aus innerem
Antrieb kommen. Wo wahres Menschsein — und
damit die Menschenwürde — verdunkelt ist, aus
welchen Umständen auch immer, fühlt sich der aus
Wahrheit Lebende gedrängt, nach Möglichkeit dem
anderen zu einem angemessenen Mensch-Sein zu
verhelfen.

Beschäftigen wir uns mit einer bestimmten Motivation,

haben wir aus der Sicht philosophischer Anthropologie

immer auch mitzureflektieren, was uns denn
treibt, diese Frage zu stellen? Ist es Leben aus Wahrheit,

oder sind es Gründe anderer Art: Der berufliche
Erfolg? Lust, andere zu dominieren? Der Wunsch,
eine übernommene Aufgabe zu erfüllen? Freude «am
Arbeiten mit Menschen»? Ehrgeiz, besser zu sein
als Kollegen, die versagt haben? usw. Solche und
ähnliche Motivationen sind nicht an und für sich
schlecht. Sie werden es aber, wenn sie zum Selbstzweck

werden. Denn dann beginnt der Andere sehr
schnell von einem «Mitmenschen» zum «Objekt»
sozial-arbeiterischer Technik zu werden. Sie können
aber auch das Leben aus Wahrheit, wie wir es
genannt haben, unterstützen, effektvoller machen, helfen,

dass es nicht bloss innerer Wunsch bleibt.

Noch etwas ist in diesem Zusammenhang zu bemerken.

Der Andere, der dem Sozialarbeiter anvertraut

ist, ist nicht automatisch, «der Gute», der selbstverständlich

mitmenschlich Eingestellte. Sehr oft sind
es «schwierige Menschen», aus welchen Gründen
auch immer. Trotz aller Enttäuschungen, die sie im
Leben machen mussten, gilt auch für sie die Ver-
nunftforderung: aus der Wahrheit zu leben!
Zwischenmenschlich aus-der-Wahrheitleben kommt aber
nicht ohne gegenseitigen Respekt, auch von ihrer
Seite, aus, nicht ohne Einhaltung von Regeln, die
allen dienen, und nicht ohne Eingehen auf die Anliegen

eines Helfenden.

Gewiss, das Problem liegt oft gerade darin, dass
sozial schwierige Menschen das nicht mehr können.
Sie schaffen es nicht mehr, eine tragfähige
zwischenmenschliche Beziehung aufzubauen. Was ist da zu
tun? Da, meine ich, hat die Kunst des Sozialarbeiters,
trotzdem jemanden zu motivieren — praktisch sogar
über die Freiheit des andern hinweg — seine Berechtigung.

Der Andere ist noch nicht fähig, aus
Zwischenmenschlichkeit heraus zu leben; er darf darum
auch gleichsam «überlistet» werden, wenigstens äus-
serlich zu tun, was in einer bestimmten Situation
von einer vernünftigen zwischenmenschlichen
Einstellung her erwartet werden darf. Ein solches
Motivieren ist immer noch besser, als nach Gewalt zu
greifen. Freilich, Selbstzweck darf es nicht werden,
es muss immer von der tiefsten Motivation getragen
sein: Wahrheit im Leben zu verwirklichen, was
immer den Respekt vor der vernünftigen Freiheit jedes
Andern, ob er nun der Schwächere, oder «Stärkere»
ist, einschliesst.

Dass damit das Problem der Motivation nicht allseitig

erschöpft ist, brauche ich nicht eigens zu betonen.
Mir ging es in diesem Referat aber darum, den Ort
aufzuzeigen, wo Motivationen verankert sein müssen,

wenn sie zu mehr «Menschwerdung» beitragen
sollen. Dass immer mehr Menschen sich diesem Ideal
verpflichten möchten, war die Motivation, die mich
zur Ausarbeitung dieses:.Vortrages bewegt hat.

Lesezeichen

Sich selbst hinzugeben ist Ende und Anfang
aller Lebenslehre.
Nicht in der Verleugnung der Kultur,
sondern in der Verleugnung
des eigenen Ichs liegt die Befreiung.

Johan Huizinga

Mancher klopft mit dem Hammer
an der Wand herum und glaubt, er treffe
jedesmal den Nagel auf den Kopf.

J. W. Goethe

Wir sind zwar nie die Gründer
unseres Glücks, aber immer die Gründer
unseres Unglücks. Adalbert Stifter

Eingestandene Uebereilung
ist meistens lehrreicher als kalte,
überdachte Unfehlbarkeit. g. E. Lessing

177


	Wo ist wahrer und wo ist falscher Gebrauch der Freiheit? : Das Motivationsproblem aus philosophisch-anthropologischer Sicht

