
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Heimwesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 50 (1979)

Heft: 2

Artikel: Warum braucht es "Mut zur Unvollkommenheit"? : Mensch-Sein :
Aufgabe und Risiko

Autor: Luyten, Norbert A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-809616

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-809616
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Warum braucht es «Mut zur Unvollkommenheit»?

Lang, lang ist's her: An der VSA-Tagung 1978 in Glarus, die dem Thema «Mut zur Unvollkommenheit»

gewidmet war, sprachen Prof. Dr. Norbert Luyten von der Universität Fribourgüber «Mensch-
Sein: Aufgabe und Risiko» und Prof. Dr. Walter Heitier von der Universität Zürich über «Was ist
Vollkommenheit bei Mensch und Ding?» Die beiden Referenten sind Mitglieder von Rang und
Namen des über die Grenzen unseres Landes hinaus bekannten Engadiner Kollegiums. In dieser Nummer

werden ihre Ausführungen im Wortlaut vorgelegt, während der Vortrag von Regierungsrat
Arnold Schneider, Basel, im März — also noch gerade rechtzeitig vor der VSA-Tagung 1979 in Inter-
laken —- folgen wird. Red.

Mensch-Sein: Aufgabe und Risiko
Von Prof. Dr. Norbert A. Luyten

Das allgemeine Thema dieser Tagung lautet: Mut zur
Unvollkommenheit. Eine herausfordernde Formulierung!

Werden da doch zwei Begriffe miteinander
verbunden, die sich irgendwie zu widersprechen
scheinen. Wo der Begriff «Mut» mit ausgesprochen
positiver Bewertung verbunden ist, hat «Unvollkommenheit»

schon von der Wortbildung her wohl eher
negative Bedeutung. Nun, meine Vorredner haben
sicher zu dieser Problematik schon Stellung genommen.

Mein Beitrag möchte versuchen, die Zusammenhänge

aufzudecken, in denen diese paradox
klingende Parole ihre Bedeutung und ihre Berechtigung
erhält. In diesem Sinne möchte ich das von mir
vorgeschlagene Thema: «Mensch-Sein: Aufgabe und
Risiko» verstanden wissen.

durchzuhalten. Gerade an diesem Punkt brauchen
wir den Mut zur Unvolklommenheit. Le mieux est
souvent l'ennemi du bien, sagen die Franzosen. Wollen

wir alles vollkommen machen, dann droht die
grösste Gefahr, dass wir überhaupt nichts tun. Nur
wer etwas unternimmt, riskiert auch mal daneben zu
hauen. Wer aber diesen Mut zur Fehlleistung nicht
aufbringt, wird auch kaum etwas leisten. Mit anderen
Worten: Wer sein Leben als Aufgabe versteht, weiss
auch um das Risiko, das mit dieser wie mit jeder
Aufgabe verbunden ist. Er lässt sich vom Erfüllen
seiner Aufgabe nicht abhalten dadurch, dass ihm das
eine oder das andere nicht oder weniger gut gelungen
ist. Soweit zum Zusammenhang meiner Thematik mit
dem allgemeinen Anliegen unserer Tagung.

Mut zum Mensch-Sein

Versuchen wir deshalb einleitend den Zusammenhang

zwischen den beiden Formulierungen kurz
anzudeuten. Redet man von einer Aufgabe, dann handelt

es sich zunächst nicht um einen bereits
vorliegenden Tatbestand, sondern um etwas, was noch zu
verwirklichen ist. Und zwar nicht in der Weise, wie
ein Mechanismus, der abläuft, bei dem man von
vorneherein weiss, was herauskommen wird. Eine Aufgabe

ist eben ein zu erfüllender Auftrag, von dem
man nicht weiss, ob er gelingen oder eventuell miss-
lingen wird. Ist nun unser Mensch-Sein eine Aufgabe
— was wir eben näher untersuchen und begründen
wollen —, dann heisst das, dass mit der Aufgabe
auch die Möglichkeit des Gelingens, bzw. Misslingens

gegeben ist. Ein Risiko ist mit jeder Aufgabe
verbunden. Ein Unsicherheitsfaktor ist damit
sozusagen in unser Mensch-Sein eingebaut. Ob und
inwieweit es uns gelingen wird, die Aufgabe unseres
Mensch-Seins zu erfüllen, ist nicht von vorneherein
abzusehen. Die Möglichkeit des Versagens und des

Misslingens ist nicht auszuschliessen; ja aus Erfahrung

wissen wir nur allzugut, dass diese Möglichkeit
oft zur Wirklichkeit wird. Da droht dann die Gefahr,
dass wir entmutigt werden und resignieren statt

Mensch-Sein als Aufgabe

Kommen wir nun aber zum eigentlichen Gegenstand
unserer Ueberlegungen: Die Aussage, Mensch-Sein
sei eine Aufgabe, dürfte kaum als umwerfende
Offenbarung empfunden werden. Das ist sie auch nicht!
Statt sie aber kurzerhand als banale Selbstverständlichkeit

abzutun, ist es wohl vernünftiger, sich etwas
näher zu überlegen, was diese Aussage beinhaltet
und was für Konsequenzen sie für unsere
Lebensführung hat.

Bei einer flüchtigen Betrachtung könnte man
zunächst meinen, die Begriffe Mensch-Sein und Aufgabe

würden ebenso wenig zusammenpassen wie die
von Mut und Unvollkommenheit. Weist doch der
Ausdruck Mensch-Sein auf etwas Bestehendes, was
da ist, während Aufgabe, wie wir sahen, auf etwas zu
Verwirklichendes hindeutet. Eine ernste Schwierigkeit

dürfte aber mit dieser Feststellung kaum gegeben

sein. Wohl weist sie aber darauf hin, dass
Mensch-Sein eben nicht eine statische, einfach gegebene

Wirklichkeit bedeutet. Ein Mensch ist nicht ein
Gegenstand, der einfach da ist wie ein Stuhl oder ein
Tisch, immer in gleicher Art vorhanden und benutzbar.

Etwas pointierter ausgedrückt könnte man sa-

44



gen: Mensch ist man nur, indem man Mensch wird.
Anders gesagt: Nur in ständiger Selbstverwirklichung
kann der Mensch existieren.

Nun könnte man auch diese Aussage als eine banale,
harmlose Feststellung betrachten. Trifft das nicht für
alle Lebewesen zu? Diese sind nicht statische, sich
stets gleichbleibende Gebilde. Sie können sich nur im
Dasein behaupten dadurch, dass sie im ständigen
Stoffwechselprozess sich selber aufbauen. Seit jeher
wird Wachstum als Wesensmerkmal des Lebendigen
betrachtet.

Das stimmt durchaus, und unter diesem allgemeinen
Gesichtspunkt betrachtet heisst das nicht viel mehr,
als dass hier auf den für alles Lebendige typischen
Prozesscharakter des menschlichen Daseins
hingewiesen wird.

Betrachten wir aber die Art und Weise, wie sich der
Lebensprozess beim Menschen im Vergleich zu
anderen Lebewesen gestaltet, dann stossen wir sofort
auf ziemlich bedeutungsvolle Unterschiede. Schon
die ersten griechischen Philosophen haben hervorgehoben,

dass die Lebensbewältigung von Mensch und
Tier auf grundverschiedenen Voraussetzungen
aufbaut. Das Tier ist von seiner ganzen Beschaffenheit
her mit allen Vorrichtungen, die ihm den Lebensvollzug

ermöglichen und so das Ueberleben sichern,
ausgestattet. Schon die Beschaffenheit seines Körpers

bestimmt das Tier zu einer bestimmten Lebensweise.

So muss zum Beispiel der Löwe eindeutig als
Beutetier sein Leben fristen. Flinzu kommen die
Instinkte, die das Ueberleben sichern dadurch, dass sie
das Verhalten des Tieres auf gewisse Reaktionsmuster

festlegen. Auch ist jedes Tier auf eine bestimmte
Umwelt abgestimmt, die es zu seiner Lebensfristung
braucht. Man sieht, auf der ganzen Linie erscheint
uns das Tier als auf eine bestimmte Lebensweise
festgelegt. Nicht, dass die Tiere nun gleichsam
Maschinen wären, wie Descartes es meinte. Vor allem
die höheren Tiere haben ein ausgeprägtes Bewusst-
sein, dadurch eine Anpassungsfähigkeit an neue
Situationen und so einen grösseren Spielraum für ihre
Lebensführung. Aus dem von ihrer Instinkt- und
Situationsbindung bestimmten Rahmen vermögen sie
aber nicht auszubrechen.

Vergleichen wir nun damit den Menschen, dann fällt
es sofort auf, dass gerade diese, für das Tier
entscheidende Faktoren der Lebenssicherung beim
Menschen fehlen. Seine Körperstruktur deutet auf
keine bestimmte Lebensführung hin; seine Instinkte
sind eher Ansätze und Antriebe als eindeutig festgelegte

Verhaltensmuster; und von einer Beschränkung
auf ein bestimmtes Milieu kann keine Rede sein.
Gehlen, der in unserer Zeit diese Zusammenhänge
am stärksten herausgearbeitet hat, beschreibt den
Menschen — zweifelsohne etwas überspitzt — als
«hoffnungslos unangepasst». Durch die überspitzte
Formulierung hindurch wird hier aber auf ein wichtiges

Merkmal des Menschen hingewiesen: Durch
sein ganzes Wesen bekundet der Mensch, dass er
nicht von vorneherein auf eine bestimmte Lebensweise

festgelegt ist. Man könnte das auch mit dem
treffenden Ausspruch von Nietzsche formulieren:

Der Mensch ist das nicht-festgestellte Tier. Noch
besser scheint mir der wesentliche Punkt getroffen zu
sein, wenn wir formulieren: Der Mensch ist das nicht
festgefahrene Tier. Hier wird nämlich deutlich, dass
dasjenige was im Vergleich zum Tier beim Menschen
als Mangel erscheint, zu einem wesentlichen Vorteil
wird. Dadurch, dass der Mensch nicht auf ein
bestimmtes Lebensschema festgelegt — eben, dass er
nicht festgefahren — ist, öffnet sich ihm eine Unzahl
von Möglichkeiten. Das bedeutet dann aber auch,
dass er selber seine Lebensführung in die Hand nehmen

muss. Was dem Tier sozusagen in den Schoss
geworfen wird, das muss der Mensch sich erobern.
Denken wir daran — um nur ein Beispiel herauszugreifen

— wie das Jungtier erstaunlich schnell sich
seines Bewegungsapparates bedienen und sich
fortbewegen kann, was das Menschenkind erst reichlich
spät und mit erheblichem Energieaufwand erlernen
muss. Nun könnte man diese «Unfertigkeit» des
Menschen, der nicht auf eine vorgeprägte Lebensbewältigung

programmiert ist, als Negativum bewerten.
In einem gewissen Sinne ist sie das auch! Unfertigkeit

kann als solche kaum als Vorzug angesprochen
werden. Aber eben diese Unfertigkeit ist der Preis,
den der Mensch bezahlt, um sein Leben eigenständig
gestalten, und so viel reichhaltigere und unendlich
differenzierte Lebensmöglichkeiten verwirklichen zu
können. Ist das nicht schon irgendwie ein «Mut zur
Unvollkommenheit», der uns durch unsere «condition
humaine» sozusagen aufgezwungen wird? Gerade das
Fehlen von fertigen Voraussetzungen, um das Ueberleben

zu sichern, eben diese grundlegende
«Unsicherheit» gibt dem Menschen die Offenheit auf eine
unendlich reichere Welt von Lebensmöglichkeiten.

Hier müssen wir aber doch etwas genauer zuschauen.
Unfertigkeit als solche ist natürlich nicht eine
Bereicherung. Sie bietet dafür bloss die Möglichkeit. Wie
wird aber diese Möglichkeit zur Wirklichkeit? Es gibt
hier nur eine Antwort und die ist: der Mensch selber.
Sicher, dem jungen Menschen muss in seiner Selbst-
werdung geholfen werden: aus sich allein vermag er
nicht die in ihm schlummernden Kräfte zur Entfaltung

zu bringen. Aber auch dieser Prozess ist nicht
einfach von Naturkräften bewirkt und gesteuert,
sondern muss mit sinnvoller Hilfe von Eltern und
menschlicher Gemeinschaft schliesslich von jedem
Menschen selber in eigener Verantwortung getätigt
werden. Uebrigens beschränkt dieser Prozess der
«Menschwerdung» sich keineswegs nur auf die
Kindheit oder die Jugendjahre. Sein ganzes Leben
hindurch ist der Mensch sich selber Aufgabe. Er
muss sein Leben in eigener Verantwortung gestalten.
Sicher, er ist dafür auf die Möglichkeiten, die ihm zur
Verfügung stehen, auf seine Umwelt, auf seine
Mitmenschen, auf die Gemeinschaft angewiesen. Eine
unbedingte, unbeschränkte, selbstherrliche
Lebensgestaltung gibt es nicht. Jeder Mensch muss stets mit
Bedingungen und Voraussetzungen rechnen. Was er
aber aus seinem Leben macht, ist seine eigene
Verantwortung. Er kann sich zwar scheinbar dieser
Verantwortung entziehen, dadurch, dass er sich einfach
sozusagen auf dem Strom der Ereignisse mittreiben
lässt, in die anonyme Masse untertaucht und sich die
Mühe der eigenen Lebensgestaltung erspart. Letztlich

ist er aber auch für diese Kapitulation verant-

45



wortlich. Mensch-Sein ist eben von der Natur der
Sache her immer Mensch-Werden. Und das kann
niemand anstelle des anderen tun; dafür ist letztlich
jeder auf sich selber angewiesen. Eben, von Natur
aus ist der Mensch sich selber Aufgabe. Und diese
Aufgabe ist nicht einfach, wie beim Tier, die Lösung
des biologischen Problems des Ueberlebens. Mensch-
Sein beschränkt sich nie auf rein biologische Lebens-
fristung. Im Tiefsten ist der Mensch eben Geistwesen.

Gerade deshalb wird er mit seiner biologischen
Unfertigkeit fertig, weil er kraft seines Geistes, seines
Selbst-Seins über eine übergeordnete Steuerungs-, Ge-
staltungs- und Verwirklichungskraft verfügt, die ihm
die Beherrschung der materiellen und der biologischen

Welt — auch in sich selber — ermöglicht. Das
ist nicht bloss eine philosophische These; das zeigt
uns die ganze Geschichte der Menschheit. Wo immer
wir dem Menschen begegnen, nie erscheint er uns als
reine Naturgegebenheit, sondern immer als Kulturwesen.

Der Mensch als Kulturwesen

Alle etwas romantischen Träumereien von einem
durch Kultur oder Zivilisation unberührten
Naturmenschen sind deshalb als Illusion und Trugbild zu
betrachten. Wer meint auf diese Art und Weise das
Eigen-Menschliche in seiner Reinheit und Unbe-
drohtheit herauszuschälen, fällt einem gründlichen
Missverständnis zum Opfer. Der Mensch ist eben,
wie gesagt, nicht einfach ein Stück Natur, das man in
seiner ursprünglichen Unberührtheit belassen soll.
Zivilisation und Kultur — und auch die Technik
gehört dazu — sind ihrem Wesen nach nicht Verbil-
dung und Verzeichnung, sondern Entfaltung des

Menschlichen; eben Humanisierung der Welt. Wie oft
hört man die wohl zu vereinfachende Aussage, die
Technik würde die Welt zu einer unmenschlichen
Welt machen. So ohne Nuancen formuliert ist das
einfach falsch. Der Mensch kann nur in einer tech-
nisch-durchformten Welt leben. Wobei man wohl
bedenken soll, dass Technik nicht erst bei der
Maschine oder dem Atomkraftwerk anfängt. Schon der
Buschbewohner in seiner Hütte, mit seinem Pagne,
seinem Bogen und Pfeil hat sich mit einer primitiven
Technik seine Welt zurechtgelegt. Nicht die Technik
an sich ist eine Bedrohung des Menschen; im Gegenteil,

sie ist die menschliche Antwort auf sein Be-
droht-Sein durch die Naturkräfte. Hier stossen wir
aber wieder auf unser Zentralthema: Mensch-Sein,
Aufgabe und Risiko. Die Natur ist eben den
Menschen nicht einfach fix-fertig als Lebensmilieu gegeben!

Sie ist ihm Aufgabe. Und wie wir schon
verschiedentlich sagten; wo eine Aufgabe zu erfüllen ist,
da hat man auch mit einem Risiko zu rechnen. Wie
der Mensch diese Aufgabe, die Natur zu einer
sinnvollen Lebensgestaltung zu verwenden, erfüllt, das
liegt in seinem Ermessen und in seiner Entscheidung.
Da kann er sich verrechnen, oder verfehlen. Dann
wird die Technik statt Hilfe Gefährdung des
Menschlichen. Nun soll man hier nicht zu schablonenhaft

und zu voreilig urteilen, wie das manchmal
geschieht. So zum Beispiel, dass heute die Technisierung

der Welt so überhand genommen hat, dass sie

allgegenwärtig ist und vom einzelnen nicht mehr

überschaut werden kann, verleitet manchen dazu, zu
jammern über eine Technik, die dem Menschen
entglitten sei und eine sich verselbständigte unmenschliche

Welt herbeigeführt hätte, in der der Mensch
Sklave der Technik geworden sei. Sicher, eine solche
Annahme ist nicht ganz falsch oder unberechtigt. Sie
ist aber auch nicht ganz wahr. Man soll sich auch
hier vor übertriebener Simplifizierung hüten. Dass
zum Beispiel die Technik dem einzelnen über den
Kopf wächst, scheint mir durchaus normal und nicht
zu bedauern. Wer von uns kann aus Eigenem ein Radio

oder Fernsehgerät bauen? Wer eine Kamera oder
einen Computer? Da sind wir doch wohl überfordert!
Und doch können alle diese Dinge dazu beitragen,
eine menschlichere Welt aufzubauen, wenn wir sie

nur richtig benutzen. Ich würde sogar hinzufügen,
dass der einzelne sich hier überfordert fühlt, hat
einen hohen menschlichen Wert. Das zeigt nämlich
nebst dem ungeahnten Reichtum an menschlichen
Möglichkeiten und Errungenschaften auch die
Solidarität der Menschen, die nur als Gemeinschaft, mit
Einsatz verschiedenster Begabungen eine menschliche

Welt aufbauen können. Aber eben, nichts garantiert,

dass dieser Aufbau auch immer gelingen wird.
Je komplexer und vielseitiger die vom Menschen
manipulierte technische Welt wird, desto schwieriger
wird es sein, die ins Spiel gebrachten Kräfte unter
Kontrolle zu behalten. Dass in der heutigen Welt mit
der fortschreitenden Technisierung auch immer
grössere Risiken verbunden sind, braucht wohl nicht
eigens betont zu werden. Und dass das Mass des

Erträglichen und Verantwortbaren auf gewissen Gebieten

zweifelsohne überschritten wurde, wird wohl
niemand leugnen. Denken wir nur an die gigantische
Meeresverschmutzung durch den Super-Tanker
Amoko Cadiz, oder an den unsinnigen Rüstungswettlauf.

Wo die Benützung der Natur unverantwortbare

Ausbeutung wird, wo immer ausgeklügeltere

Mittel zur Vernichtung erfunden und angefertigt
werden, da wird der Mensch zum Zauberlehrling, der
die Kräfte, die er entfesselt hat, nicht mehr zu bändigen

vermag.

Damit ist aber nicht schlechthin eine Verneinung
der Technik gegeben; da wird der Mensch vielmehr
auf eine neue Aufgabe verwiesen. Denken wir nur an
die heutige ökologische Bewusstwerdung. Gerade die
zunehmende Benutzung der von der Natur gebotenen
Reichtümer hat uns darauf aufmerksam gemacht,
dass wir hier an Grenzen stossen, die nicht
überschritten werden dürfen, wollen wir nicht die eigene
Existenz bedrohen. Als menschliche Tätigkeit muss
die Technik nicht nur vom Menschen her, sondern
auch auf den Menschen hin gedacht werden. Letzte
Norm ist hier immer der Mensch selber. Aber dann
nicht der Mensch, wie wir ihn uns aus Routine oder
aus Mangel an Phantasie ein für allemal zurechtgelegt

haben, sondern der Mensch mit seinen unendlichen,

nie ausgeschöpften Möglichkeiten. Was alles
noch im Bereich menschlicher Möglichkeiten liegt
und sich als wahrhaft menschlich und menschlich-
keitsfördernd erweisen wird, kann niemand im voraus

definitiv sagen. Höchstens lassen sich Grenzen
angeben, die zu überschreiten dem Menschen nie
gestattet sein kann. Innerhalb dieser Grenzen aber
bleibt eine solche Fülle von Möglichkeiten, dass man

46



Der Schwierige
Schwierig-Sein - Schicksal oder Schuld?

VSA-Kurs für Leiter und Mitarbeiter von Erziehungs- und Altersheimen

Der schwierige Mitarbeiter, der schwierige Vorgesetzte, der schwierige Kollege — was heisst eigentlich
«Schwierig-Sein»? Der dreitägige Kurs bildet eine Einheit, doch ist er so angelegt, dass jedesmal neue
Teilnehmer dazukommen können.

Kursdaten 20. Februar, 13. März, 3. April 1979

je 09.00 bis 12.00 Uhr / 14.00 bis 16.30 Uhr

Kursort Paulus-Akademie Zürich

Kursleitung Dr. Imelda Abbt, Luzern

Kurskosten Fr. 200.— (inkl. Mittagessen) für VSA-Mitglieder und Mitarbeiter aus VSA-Heimen bei Anmel¬

dung für alle drei Kurstage
Fr. 250.— (inklusive Mittagessen) für Nichtmitglieder bei Anmeldung für alle drei Kurstage

Einzelkarte für einen Kurstag (inklusive Mittagessen) Fr. 90.—

Rasche telefonische Anmeldung an das Sekretariat VSA,
Tel. 01 34 49 48, erwünscht.

In Würde sterben (lassen)
Unsere Haltung gegenüber Sterbenden
Kurs für Leiter und Mitarbeiter aus Alters- und Pflegeheimen

Der Tod ist ein Ende. Das Sterben dagegen ist der Weg, den der Mensch in seiner letzten Lebensphase
bis zum Tod zurückzulegen hat. Der Beistand, den wir den Sterbenden leisten, ist ein Stück Lebenshilfe.
Weil das Sterben zum Leben gehört, muss es am Begriff der Menschenwürde Mass nehmen. Der Kurs

beschäftigt sich mit der Frage: Wie begleite ich betagte Menschen im Heim in ihrem Bedrücktsein, in

ihrer Krankheit und beim Sterben?

Kursdaten 27./28. Februar und 1. März 1979

Kursort Paulus-Akademie Zürich

Kursleitung Suzanne Dreifuss, Zürich

Kurskosten Fr. 240.— (inklusive Verpflegung, ohne Unterkunft) für VSA-Mitglieder und Mitarbeiter aus
VSA-Heimen

Fr. 290.— (inklusive Verpflegung, ohne Unterkunft) für Nichtmitglieder

Der Kurs kann nur en bloc besucht werden. Es entspricht einem Wunsch der Kursleitung, dass
die Teilnehmer in der Paulus-Akademie übernachten (Preis mit Frühstück Fr. 23.50/15.50).

Rasche telefonische Anmeldung an das Sekretariat VSA,
Tel. 01 34 49 48, erwünscht.

47



sie nie von vorneherein festlegen kann. Man soll
dann auch aufpassen, nicht zu schnell von Ueberheb-
lichkeit und Hybris zu reden, wo der Mensch scheinbar

über sich hinausgreift. In einem gewissen Sinne
ist es gerade Aufgabe des Menschen, stets über sich
hinauszugehen. Ist nicht die ganze Menschengeschichte

Zeuge dafür, dass der Mensch durch alle
Fehlschläge und alles Versagen hindurch, immer
wieder neue Formen der Weltgestaltung und der
Lebensbewältigung entdeckt und entwickelt hat. Wobei
übrigens jede Errungenschaft, wie von einem Schatten,

vom Risiko der möglichen falschen Verwendung
begleitet wird.

Selbstgestaltung als Aufgabe

Es wäre nun aber verfehlt, die Aufgabe des
Menschen zu einseitig im Aufbauen einer menschlichen
Welt zu sehen. Wenn es tatsächlich Aufgabe des
Menschen ist, die Welt zu gestalten — nach dem
Genesis-Wort: Macht euch die Erde Untertan —
dann nur, weil er sich selber zu gestalten hat. Wie
wir sahen, kommt der Mensch nicht mit einem fix-fertigen

Lebensplan auf die Welt. Vor allem in bezug auf
sich selber ist er das «nicht festgestellte Tier». Als
Menschenkind hat er zwar die Aufgabe, Mensch zu
sein. Das kann man aber in ins Unendliche abgewandelte

Spielarten. Kein Mensch ist wie der andere,
und trotz aller Bedingtheit unseres Daseins ist kein
Mensch je eindeutig auf eine bestimmte Lebensform
festgelegt. So lange er lebt, bleibt die Offenheit nach
vorne. Niemand kann endgültig voraussagen, was
aus einem Menschen noch werden kann. Das bedeutet

dann auch, dass die Aufgabe Mensch zu sein,
sein Leben zu gestalten, nie abgeschlossen ist. Bis zu
unserem letzten Atemzug hat jeder sein Leben in
eigener Kompetenz zu gestalten.

Das ist aber das Erhabene und das Faszinierende
unseres Mensch-Seins. Jeder Tag, jeder Augenblick
unseres Lebens bedeutet eine neue Möglichkeit, unser
Mensch-Sein zu verwirklichen und zu entfalten. Nie
sind die Möglichkeiten ausgeschöpft, weil wir eben in
uns den Geist als Quelle unerschöpflicher Möglichkeiten

tragen. Natürlich sind wir begrenzt durch
unsere körperlichen Kräfte und die Gegebenheiten
der Welt in der wir leben. Aber der tiefste Kern
unseres Mensch-Sein wird von diesen Grenzen nicht
erdrückt. Auch in der unherbergsamsten Welt mit
harten Lebensbedingungen kann ich ein innerlich tief
glücklicher Mensch sein. Das hängt eben davon ab,
ob ich innerlich stark genug bin, trotz ungünstiger
Bedingungen mein Mensch-Sein sinnvoll zu gestalten.

Letztlich kommt es eben immer auf den
Menschen selber an. Eben, bis zuletzt bleibt er sich selber
Aufgabe.

Mitmenschlichkeit als Aufgabe

Den vollen Umfang dieser Aufgabe haben wir aber
nicht erkannt, wenn wir nicht mitbedenken, dass der
Mensch ein soziales Wesen ist. Niemand kann in
absoluter Isoliertheit Mensch sein, auch der Einsiedler
nicht. Unsere Offenheit auf die Welt ist vor allem

eine Offenheit auf die mitmenschliche Welt. Auch
hier hat der Mensch eine Aufgabe, nämlich in
menschlicher Zu- und Unterordnung, eine menschliche

Gemeinschaft aufzubauen, in der jeder nach
eigenem Mass sein Mensch-Sein entfalten kann. Dass
auch hier die Aufgabe mit dem Risiko des Misslingens

verbunden ist, muss wohl nicht eigens betont
werden. In der hochkomplizierten «pluralistischen»
Gesellschaft, in der wir heute leben, durchkreuzen
sich so viele Anliegen und Interessen, dass der Mut
zur Unvollkommenheit hier ein zwingendes Gebot
wird. Die ideale Gemeinschaft, in der jeder
hundertprozentig alle seine Wünsche erfüllt sieht, ist wohl
eine absolute Utopie. Jede Unzulänglichkeit in den
sozialen, ökonomischen oder politischen Strukturen
einer Gemeinschaft als unduldbaren Mißstand
anzuklagen, zeugt wohl nicht vom kritischen Sinn und vor
allem nicht vom Verständnis für die Möglichkeiten
menschlicher Gemeinschaft. Vielmehr soll man in
der Spannung und Belastung, die mit dem menschlichen

Zusammenleben nun einmal gegeben sind, eine
neue und wohl nicht die geringere und leichtere Aufgabe

unseres Mensch-Seins sehen.

Aufgabe als Verantwortung
und Geschenk

Auf eine letzte Dimension unseres Themas müssen
wir abschliessend noch hinweisen. Wo man von einer
Aufgabe spricht, setzt das normalerweise voraus,
dass jemand die Aufgabe stellt, den Auftrag erteilt,
dem man dann auch Verantwortung für die Erfüllung

der Aufgabe schuldig ist. Wie ist das bei unserem

Mensch-Sein? Haben wir es da mit einer Aufgabe

ohne Auftraggeber zu tun, so dass wir auch
niemandem Verantwortung schuldig wären?

Die Frage formulieren, ist sie im Grunde schon
beantworten. Dass der Mensch nicht verantwortlich
wäre für das was er aus seinem Leben macht, wird
man wohl nicht behaupten können. Die Verantwortung

für das, was der Mensch tut, fängt nicht erst da
an, wo jemand wegen eines Verbrechens vor Gericht
steht. Irgendwie wissen wir alle um unsere
Verantwortung. Ganz scharf wird uns das bewusst, wenn es

um wichtige Entscheidungen geht. Unser Leben wird
aber nicht nur da aufgebaut, wo wichtige Entscheidungen

getroffen werden. Ich würde fast sagen,
entscheidender ist die Lebensbewältigung in den zahllosen

Handlungen unseres Alltags in Familie, im Beruf,
in unserem sozialen Einsatz. Dabei können wir vielen
Instanzen gegenüber verantwortlich sein, die uns
eben bestimmte Aufgaben übertragen haben. Letztlich

verfügen wir aber selber über unser Leben. Wir
bestimmen normalerweise, für welche Aufgaben wir
uns einsetzen wollen. — Sind wir dann letztlich
unsere eigenen Auftraggeber? Sind wir niemandem als
uns selber letztlich Verantwortung schuldig? Hier
stossen wir auf die Grundfrage unseres Lebens. Sind
wir einfach durch blindes Schicksal ins Leben
geworfen, ist unser Leben nur ein Zufallsergebnis der
Naturentwicklung, wie von gewisser Seite behauptet
wird, dann ist eigentlich nicht einzusehen, wieso man
überhaupt von Aufgabe und von Verantwortung

48



sprechen könnte. Dann wäre das Verantwortungsbe-
wusstsein, das unser Leben am tiefsten prägt, bloss
ein Missverständnis und eine Illusion. Dann würde
auch das Leben leer und sinnlos. Ist es nicht, weil
heute viele in ihrem Leben keine Aufgabe mehr
sehen, dass sie ihm keinen Sinn mehr geben können
und sich in Resignation oder Drogen flüchten?

Sinnvoll ist unser Leben nur, wenn es wirklich eine
uns gestellte Aufgabe ist. Dann ist auch Derjenige,
der uns letztlich das Leben geschenkt hat, unser
Auftraggeber, dem wir auch Verantwortung schuldig
sind. Ich möchte hier nicht mit einer Predigt enden.
Aber von meiner philosophischen Ueberzeugung her
ist der Mensch letztlich nur verständlich von seiner
Beziehung zur Transzendenz, zu Gott her. Das gibt
der Aufgabe unseres Lebens eine letzte Verbindlichkeit.

Dieses Konfrontiert-Sein mit dem Absoluten
gibt dem menschlichen Leben seinen unbedingten

und unersetzlichen Wert. Vor diese Verantwortung
gestellt — wie uns das gelegentlich scharf bewusst
wird, zum Beispiel wo wir anlässlich einer Operation
oder einer schweren Krankheit mit dem unvermeidlichen

Tod konfrontiert werden —, spüren wir die
ganze Wucht unserer Aufgabe: Mensch zu sein.
Diese Sicht auf das Leben könnte uns erschrecken;
vor einer so letztlich entscheidenden und wichtigen
Aufgabe können wir uns überfordert fühlen und
nicht einmal mehr den Mut zur Unvollkommenheit
aufbringen. Da zeigt sich das Befreiende der
Botschaft Christi: Er sagte uns, Er sei nicht gekommen
um zu verurteilen, sondern um uns zu retten. Die
Unvollkommenheit, die unserem menschlichen Tun
anhaftet, wird aufgenommen und heil gemacht in der
Liebe und Barmherzigkeit Gottes. Die Aufgabe
unseres Lebens ist letztlich die Verwaltung eines
kostbaren Geschenkes, das uns Gott, den wir unseren
Vater nennen dürfen, gegeben hat.

Was ist Vollkommenheit bei Ding und Mensch?
Von Prof. Dr. Walter Heitier

Sie haben einen Physiker eingeladen, zu dem
allgemeinen Rahmenthema «Mut zur Unvollkommenheit»
zu sprechen. Von Ihrer Sicht aus gesehen handelt es
sich sicherlich um die Ihrer Sorge anvertrauten
behinderten oder pflegebedürftigen Menschen aller
Art, die in unserer heutigen Welt so leicht als die
Unvollkommenen und daher zweitklassigen angesehen

werden. Mit meinem bisherigen Beruf als Physiker

hat das allerdings sehr wenig zu tun, und ich
hätte kaum den Mut gehabt, Ihrer Einladung zu
folgen, wenn nicht ein ganz persönliches Schicksal mich
schon seit langem immer mit geistig und körperlich
Behinderten in Kontakt gebracht hätte. So ist es
schliesslich menschliche Erfahrung, die mich doch
ein wenig legitimiert, überhaupt hier zu sprechen.
Freilich, so zur Hälfte spielt mein Beruf doch hinein,
und ich möchte sogar damit beginnen.

Was heisst es, wenn ein Ding — um bei meinem
Fach zu bleiben, sagen wir ein physikalischer Apparat

oder eine Maschine — vollkommen ist? Das
Idealverhalten eines Apparats ist durch die physikalischen

Gesetze bestimmt. Freilich kann er dieses
Idealverhalten nie zu 100 Prozent erreichen. Kleine
Störeffekte gibt es immer. Wenn aber zum Beispiel
auf einem Messinstrument aufgedruckt ist «garantierte

Genauigkeit 99 %>», dann dürfen wir dieses
Instrument als recht vollkommen bezeichnen. Absolute
Vollkommenheit gibt es natürlich nicht. Der
Konstrukteur von Instrumenten und Maschinen wird und
muss bestrebt sein, sie so vollkommen wie möglich
zu machen. «Mut» zur Unvollkommenheit ist hier
ganz und gar nicht am Platz. Ich möchte jedenfalls
nicht über eine Brücke fahren, dessen Ingenieur den
«Mut» gehabt hat, die Brücke unvollkommen zu
bauen. Im Gebiet lebloser, gemachter Dinge ist
Vollkommenheit zweifellos fehlerlose Konstruktion,
Ausschaltung von Störungen.

Wir gehen jetzt zum Menschen über, und überspringen
Pflanze und Tier. Was eine vollkommene Pflan¬

ze, ein vollkommenes Tier ist, darüber wäre viel zu
sagen, und die Frage ist weit davon entfernt, einfach
zu sein. •— Dürfen wir die Vollkommenheit eines
Menschen nach denselben Maßstäben messen, nach
denen wir einen Apparat beurteilen? In unserem
technisierten Zeitalter sieht es beinahe so aus. Was
bewerten wir an einem Menschen besonders hoch?
Schon in der Schule die Intelligenz, gut rechnen können,

der Lehrling, der technische Arbeiten gut
ausführt, den Sportler, der den Wettlauf (aller Art)
gewinnt. Den Arbeiter, der die Knöpfe des automatisierten

Betriebs gut drückt. Wir bewerten den
Experten, der sein engstes Spezialfach perfekt
beherrscht höher, auch wenn sein Horizont nicht über
seine Nasenspitze hinaus reicht, als einen Menschen
mit Weitsicht und Umsicht. Und wie hätten wir heute
die letzteren nötig! Als Vorbild des vollkommenen
Menschen wird uns oft genug die möglichst grosse
Aehnlichkeit mit einer Maschine vorgemacht, der
Robotermensch. Auf allen Gebieten zeigt sich die
Tendenz zum mechanischen. Man braucht sich nur
die heutige Beton-Architektur (sogenannt) anzusehen.
Ist das aber wirklich der Maßstab, nach dem der
Mensch bewertet werden soll? Ich meine, ganz und
gar nicht. Die hohe Bewertung des Intellektualismus
ist erst Jahrzehnte oder höchstens wenige Jahrhunderte

alt. Blicken wir in die Vergangenheit. Für die
Griechen war der Idealmensch «kalos k'agathos»,
das heisst «schön und gut». Körperliche Schönheit ist
typisch griechisch. Das «gut-sein» zieht sich als
wünschenswerte Eigenschaft durch die ganze Welt und
die Jahrhunderte.

Sokrates und Plato stellten die Weisheit, nicht die
Intelligenz, als höchstes Ideal auf, die Beschäftigung
mit der Philosophie. Weisheit ist ein hoher Begriff.
Etwas weniger anspruchsvoll ist die Vernunft, von
der aber auch heute nicht viel zu spüren ist, obwohl
sie auf allen Lebensgebieten dringend nötig ist. Im
Gegensatz zum oben genannten Experten, der nur
Intelligenz besitzt und nur analysiert, sieht Vernunft

49


	Warum braucht es "Mut zur Unvollkommenheit"? : Mensch-Sein : Aufgabe und Risiko

