
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Heimwesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 50 (1979)

Heft: 12

Artikel: Die Familie und ihr behindertes Kind - Hilfe für die behinderte Familie?

Autor: Siegenthaler, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-809687

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-809687
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


agogische Grossfamilie gründen, damit man genügend

frei und unabhängig bleiben kann. Diese Idee
ist an sich sicher richtig, dürfte aber in der Praxis
schwierig auszuführen sein, ist es doch in der Erziehung

und beim echten Zusammenleben verflixt
schwierig, einen langjährigen, gemeinsamen Nenner
zu finden.

Aber sicher gibt es da noch Möglichkeiten, die es

wert sind, einen Versuch zu wagen. Nur muss man
sich im klaren sein, dass man nicht immer wieder
abbrechen und weglaufen kann; der Schaden wäre zu
gross.

Sie sind sicher überrascht, dass ich Schweizerdeutsch
spreche, ich möchte dies zuerst kurz begründen. In
unserem Beruf — ich rechne uns jetzt alle zusammen
zur gleichen Berufsgattung, nämlich zu den helfenden

Berufen — haben wir eine ganz bestimmte Art,
von uns zu reden oder von den Problemen der anderen

zu sprechen, .und zwar so, dass wir dies gern in
sehr schöne Sätze kleiden. Dadurch schieben wir's
elegant von uns weg. Die Fragen, die ich jetzt und
hier vor Ihnen darlegen und mit Ihnen in einer inneren

Zwiesprache diskutieren möchte, sind aber
Probleme, die uns selber angehen, und zwar selber in
uns Person sind. Und drum wäre nichts so verkehrt,
wie wenn wir diese Probleme in schön furmulierte
Sätze verkleiden und dann finden würden: es ist
«verrückt» schön, wie man es sagen kann. Gerade das
möchte ich nicht! Ich möchte, dass wir uns alle
zusammen, mit unserem Innersten, mitten in diese
Probleme hineinstellen. Ist jemand hier, der meinen
Dialekt nicht versteht?

Der dänische Philosoph Sören Kierkegaard (er hat
gelebt von 1813 bis 1855), gilt als der Begründer der
heutigen Existenz-Philosophie. Er hat in einem seiner

Bücher ein wunderbares Bild gebraucht. Dieses
möchte ich als Einleitung zu meinem Referat Ihnen
kurz erklären. Kierkegaard beschreibt einen Jüngling,

20jährig, der so beschwingt durch die Strassen

Die Lebensdauer einer heilpädagogischen
Grossfamilie wird nach unserem Empfinden eine relativ
kurze Zeit haben, da es schwierig sein dürfte,

immer wieder «neue» Kinder aufzunehmen und mit
ihnen älter und älter zu werden. Für die gemachten
Erfahrungen würde zwar eine Wiederholung
sprechen, doch wir glauben nicht, dass man immer wieder

die Bereitschaft und den Elan besitzt, um sich
intensiv in eine Kinderwelt hineinleben zu können.

Adresse des Verfassers:

Peter Angst, Rebbergstrasse 68, 8444 Henggart.

Kopenhagens geht, dass alle Leute das Gefühl
haben, er sei verliebt. Das Verliebtsein könnte ja auch
dem Alter eines Zwanzigjährigen entsprechen. Der
Jüngling ist tatsächlich verliebt, aber nicht, wie man
denken würde, in ein Mädchen, sondern in die
Bewegung seiner Gedanken. Dieser Ausdruck, dass
unsere Gedanken eine Bewegung vollziehen können,
hat mir gefallen, und das Bild, dass wir mit unserem
Denken eine Bewegung machen, eine Bewegung, bei
der wir Schritt um Schritt vorwärts gehen, eine
Bewegung, die Spannungen hat, Entspannungen, Bewegung,

die Höhepunkte hat, gefällt mir.

Ich möchte Sie jetzt eigentlich einladen, mit mir eine
solche Bewegung zu machen die nächsten dreiviertel
Stunden. Deuten wir dieses Bild noch weiter aus. Wir
gleichen, wenn wir eine solche Bewegung machen,
einem Reisenden, der in ein Land geht. Wir betrachten

nicht zuerst die Grenzen dieses Landes, sondern
wir orientieren uns zum vornherein, was wir etwa
erwarten, was wir erleben könnten, was man noch
anschauen könnte. Wir geben in etwa eine Richtung an,
wir nehmen uns eine Richtung vor. Vielleicht hatten
wir auch schon eine Karte vor uns, wobei wir die
Absicht, die wir in diesem Land erfüllen möchten,
mehr oder weniger festlegen.

Genauso geht es mit der Denkbewegung und unserem

Problem.

Die Familie und ihr behindertes Kind -
Hilfe für die behinderte Familie?

Im Rahmen der Jubiläumsfeier zum 150jährigen Bestehen der Gemeinnützigen Gesellschaft des
Kantons Zürich (vgl. Fachblatt Nr. 11/79) hielt Dr. Hermann Siegenthaler, Professor am
Oberseminar Zürich und heilpädagogischer Berater des Wagerenhofs in Uster, am 3. Oktober einen
öffentlichen Vortrag, dessen Thema im Titel signalisiert wird. Bei der hier folgenden Textfassung
handelt es sich um die Abschrift einer Tonbandaufzeichnung, die der Redaktion zur Verfügung
gestellt worden ist.

522



Unser Problem — die Familie mit einem Behinderten

und wir als Helfer — ist wie ein Land. Und jetzt
möchte ich mit dieser Denkbewegung in dieses Land
hineingehen und möchte versuchen, Schritt um
Schritt etwas zu entdecken. Unsere Bewegung ist
nicht richtungslos, sondern hat eine ganz bestimmte
Absicht. Die Absicht, die .uns leiten soll, ist ganz
klar. Unsere Absicht ist nicht, dass wir aus lauter
Informationssucht etwas mehr wissen wollen. Wir wollen

überhaupt nicht mehr wissen, mehr heimtragen,
und wir möchten schon gar nicht das Gefühl geben
und hätscheln, wir würden etwas tun für unsere
Weiterbildung. Es geht uns jetzt ganz besonders um die
Hilfe an dieser ganz konkreten Familie. Wir wollen
also uns selber verstehen, weil wir die Absicht haben,
dieser Familie zu helfen.

Dass es in der Behindertenarbeit nicht nur um den
Behinderten selber geht, sondern immer auch um
seine Familie, das ist ein Grundsatz, der sich in den
letzten 20, 30 Jahren innerhalb der Behindertenarbeit

ganz klar durchgesetzt hat. Professor Moor hat
in einem seiner heilpädagogischen Grundsätze das
Problem genau so formuliert: Es ist nicht nur das

Kind, sondern immer auch seine Umgebung zu erziehen.

Unsere Betrachtungsweise in der Behindertenarbeit

hat sich offenbar ausgeweitet. Dadurch hat sich
aber auch unser Arbeitsfeld ausgeweitet, und es sind
nicht mehr nur Sozialarbeiter, früher Fürsorger, die
Hilfsmittel, Finanzen vermitteln. Es sind nicht mehr
nur Heilpädagogen, die sich mit dem speziellen Kind
abgeben, sondern es ist eine riesige Vielfalt von
Berufen, die sich um das Kind und seine Umgebung
scharen in der Absicht zu helfen. Es sind unter dieser
Tendenz in den letzten zwei Jahrzehnten ja eine
unwahrscheinliche Vielfalt von Möglichkeiten erprobt
und erarbeitet worden, wie wir die Familie ins Auge
fassen, wie wir die Hilfe an die Familie richten, wie
wir die Eltern stützen, usw. Wir stehen also jetzt
nicht am Anfang, sondern wir können uns jetzt schon
stützen auf Erprobtes, auf solches, das sich bewährt
hat und wir können möglicherweise bereits sagen:
hier müssen wir etwas korrigieren und dort fahren
wir so weiter. Das heisst, es geht jetzt um unsern
Standort, den wir in dieser Arbeit haben, um einen
Standort, bei dem man immer eine Orientierung nötig

hat, damit wir den alten Widersprüchlichkeiten
(und all dem, was unerträglich ist in unserem beruflichen

Alltag) wirklich standhalten können.

Wenn wir uns gedanklich an dieses Problem
heranbegeben, an die Familie mit einem behinderten Kind,
dann müssen wir uns zuerst über unser Denkmodell
Klarheit verschaffen. Für mich stellt jede Wissenschaft,

die irgendwie Aussagen macht über den
Menschen, Denkmodelle zur Verfügung: Psychologie —
ein Denkmodell, Psychiatrie ein anderes Denkmodell,

Pädagogik, Heilpädagogik, Sozialarbeit und
Soziologie, das sind immer verschiedene Denkmodelle,
die wir anwenden könnten; ich brauche hier oft das
Bild: Wir stellen uns vor, wir wären in einem
verdunkelten Raum, es ist stockfinster, und wir müssten
in diesem Raum etwas erkennen. Wir nehmen eine
Taschenlampe in die Hand, zünden die Taschenlampe

an und leuchten den Raum aus. Ein Denkmo¬

dell, wie es uns die Wissenschaften zur Verfügung
stellen, ist für mich eine solche Taschenlampe. Wir
leuchten damit die Wirklichkeit aus. Hieraus erkennen

Sie bereits, dass ein solches Denkmodell nicht
allumfassend ist, sondern es greift nur immer einen

ganz bestimmten Bereich aus dieser Wirklichkeit auf,
erhellt ihn für uns, jedoch für eine andere Seite
braucht man vielleicht ein ganz anderes Denkmodell.

Das Denkmodell, das sich zuerst einmal anbietet,
wenn wir über die Familie von Behinderten sprechen
wollen, ist das soziologische Denkmodell, und ich
möchte Ihnen ganz kurz erklären, wie ich das
soziologische Denkmodell auffasse:

Wir hätten hier auf der einen Seite die Familie, es ist
dies das Problem, das wir uns stellen wollen. Diese
Familie ist eingebettet in ein riesiges Ganzes, man
könnte dem sagen, es sei die Gesellschaft. Wenn wir
näher hinschauen, sehen wir, dass diese Gesellschaft
aus den verschiedensten andern Institutionen
besteht, genauso wie die Familie selber auch eine
Institution ist. Wir haben die Kirche, wir haben Vereine,
wir haben die Schule, wir haben die ganze Sozialfürsorge.

Das sind die Institutionen. Die Soziologie hat
mich gelehrt, dass sie das, was hier zwischendrin
abläuft, ins Aüge fasst. Soziologie ist für mich das

Denkmodell, das die Beziehung dazwischen, das

«Zwischendrin», ins Auge fasst. Das macht die
Pädagogik nicht, darum ist es für mich als Pädagoge
interessant, mir auch dieses Denkmodell einmal vor
Augen zu führen. In bezug auf die Familie legt die
Soziologie zwei Aspekte fest. Auf der einen Seite
fragt sie: Wie sind die Beziehungen zwischen dieser
Familie hier und den ausserfamilialen Institutionen,
die unsere Gesellschaft uns zur Verfügung stellt?
Und sie fragt gleichzeitig: Wie sind die Beziehungen
innerhalb dieser Familie? Fremdwörter: extrafamiliale

Beziehungen und intrafamiliale Beziehungen.

Jetzt möchte ich Sie einladen, dass wir uns mit unserem

Beruf in dieses Denkmodell hineinprojizieren.
Wir stünden demnach nicht hier, als Mutter oder Vater

eines behinderten Kindes, sondern wir stünden
hier draussen irgendwo. Und meine Frage wäre jetzt:
Wie sieht denn das nun aus, wenn man von der
Familie nach aussen blickt, und wir stehen hier draussen.

Wie werden wir eigentlich betrachtet von dieser
Familie? Und wie müssen wir uns verstehen, dass wir
ankommen bei dieser Familie?

Diese Fragestellung, die ich zu erarbeiten versucht
habe an diesem Denkmodell, setzt voraus, dass ich
kurz in drei, vier Punkten sage, was die Soziologie
heute über die Familie mit einem Behinderten sagt.
Soweit ich es überschaue, sind die ersten soziologischen

Untersuchungen über die Familie ausgangs der
Fünfziger-, anfangs der Sechzigerjahre durchgeführt
worden. Ich wollte mir zuerst zur Aufgabe stellen,
Ihnen einen Querschnitt zu geben über die Resultate
von der Soziologie, aber ich habe bald gemerkt, das
wäre eben wieder eine Denkweise, bei der die Resultate

uns helfen würden, uns zu distanzieren von der
Familie. Drum der andere Weg. Für die Soziologie
trägt die Familie, die uns hier zum Problem steht, ein
ganz bestimmtes Merkmal.

523



(Hier meldet sich eine Zuhörerin, die die schweizerdeutsche

Mundart nicht versteht: der Vortragende
spricht von jetzt an hochdeutsch).

Für die Soziologie trägt diese Familie, um die es uns
hier nun geht, ein ganz bestimmtes soziales Merkmal,
das Merkmal nämlich, dass unser Bild der Familie,
welches wir normalerweise in uns tragen, durch die
Behinderung eines der Mitglieder gestört ist. Wenn
Sie daran zweifeln, dass wir in uns ein Bild der
gesunden und intakten Familie wirklich in uns tragen,
dann muss ich Sie nur an die Reklame erinnern —
die Reklame ist meines Erachtens eine sehr subtile
Psychologie, die aufdeckt, was unbewusst bei uns
vorhanden ist, von allen Plakatwänden lächelt uns
die gesunde Familie entgegen, im Zusammenhang
mit den verschiedensten Artikeln, die wir kaufen
können. Das könnte die Reklame nicht tun, wenn wir
nicht dieses Bild bereits in uns tragen würden. Nun
behaupte ich, wenn uns eine Familie begegnet mit
einem behinderten Kind, ist dieses Bild irgendwie
gestört. Die Soziologie deckt auf, dass wir, je nachdem

welche Behinderung dieses Kind zeigt, dieses
Gestörtsein der Familie anders bewerten. Es ist zum
Beispiel ein grösserer Makel für die Familie, wenn
ihr Kind an Epilepsie oder an geistiger Behinderung
leidet oder wenn es autistisch oder cerebral bewe-
gjungsgestört oder ein POS-Kind ist.

Wir machen also eine sehr klare Abstufung, wenn
wir dieser Familie bereits begegnen. Wenn ich sagte,
unser Bild dieser Familie sei gestört, dann müssten
wir jetzt auch fragen: in welchem Bereich empfindet
die Familie es selber, dass sie gestört ist, denn
selbstverständlich trägt auch das Elternpaar dieses Bild
der gesunden Familie in sich, und durch die Tatsache,

dass ihr Kind behindert ist, wird auch ihr
Familienbild zerstört. Nun wäre es falsch, wenn wir
einfach so sagten: die Familie mit einem behinderten
Kind ist eine behinderte Familie. Das wäre ein zu
pauschales Urteil, sondern wir müssten jedenfalls
genauer fragen, in welchem Bereich ist diese Familie
mit einem behinderten Kind wirklich behindert? Ist
sie es zum Beispiel im Bereich des Berufs, im
Bereich der Aussenbeziehungen — ich denke jetzt an
die Beziehungen zur Verwandtschaft — im Bereich
der Freizeit, Ferien usw.? Ich behaupte, dass wir ein
differenzierteres Bild bekämen, wenn wir die Frage,
in welchem Bereich ist denn diese Familie wirklich
behindert durch ihr behindertes Kind, richtig stellen
würden. Für die Soziologie, die die Aussen- und
Innenbeziehungen dieser Familie untersucht, stellt
selbstverständlich das Elternpaar einen ganz zentralen
Faktor dar. Dieses Elternpaar, das nun plötzlich in
eine neue Situation hineingestellt worden ist,
soziologisch gesprochen, dass es eine neue Rolle übernehmen

muss, es hat nämlich die Rolle, Eltern eines
behinderten Kindes zu sein. Das klingt nun zunächst
einmal ganz selbstverständlich, aber wir müssen uns
klar sein, wir stellen, von der gesellschaftlichen Seite
her, diesem Elternpaar kein Modell zur Verfügung,
woran dieses Elternpaar ihr Rollenverständnis
kennenlernt.

Deshalb ist es für jedes Elternpaar eine neue
Aufgabe, vor die es gestellt ist.

Und der nächste Gesichtspunkt, den die Soziologie
uns in diesem Zusammenhang aufdeckt: Wir stellen
dieser Familie mit einem behinderten Kind eine

grosse Vielzahl von Hilfsangeboten zur Verfügung:
behindertenspezifische Frühförderung, Frühberatungen,

Therapiestellen aller Art, Erziehungsberatungsstellen,

Vermittlungsorgane, Elternvereinigungen für
jede Art von Behinderungen, spezielles Schulsystem,
Sozialversicherung, ein weit aufgefächertes Gebiet
für die berufliche Eingliederung, eine riesige Flut
von Informationsschriften und -blättern usw. Die
Fülle scheint hier fast übersehbar zu sein. Das alles
sind institutionalisierte Hilfsangebote, in meiner
Zeichnung wären das Hilfsangebote, die irgendwo
hier zu finden sind, die bereitgestellt sind, um an die
Familie herangebracht zu werden. Aber jetzt eben,
damit diese Hilfsangebote den richtigen Weg auch
wirklich einschlagen können, braucht es hier den
Menschen, braucht es hier uns, die wir diese Hilfsangebote

irgendwie umsetzen und hier an die Familie,
an dieses Elternpaar vor allem, heranbringen. Und
da möchte ich nachher mit meiner Fragestellung
einsetzen.

Nur noch das eine: Von der Familie aus gesehen,
sind wir alle, die wir uns dieser Familie zuwenden,
ein gesellschaftlicher Faktor. Wir kommen von aussen

her an diese Familie heran. Wie werden wir, so
jetzt eine Frage, wenn wir uns solche Aufgaben stellen,

wie werden wir von der Familie wahrgenommen?
Was heisst das für ein Elternpaar eines behinderten
Kindes, dass ein derart riesiges Angebot von
Hilfsmöglichkeiten zur Verfügung steht und irgendwie
darauf wartet, dass es eben umgesetzt wird, kommt
die Hilfe, die hier bereitsteht, auch wirklich hier an?
Sie merken, hier braucht es so etwas wie eine Brük-
kenfunktion. Sie werden genauso wie ich aus meiner
heilpädagogischen Tätigkeit sich daran erinnern,
dass bei fast jedem Elterngespräch, wo sie mit den
Eltern über die Vergangenheit des Kindes, vielleicht
auch eine Sozialanamnese aufnehmen, wo Sie sich
einmal schildern lassen, was ist denn eigentlich alles
schon geschehen, was hat man schon alles
unternommen, dass wir immer bereit sind, eine Frage und
einen Ausruf auf unsern Lippen zu haben: Um's
Himmels willen, warum hat man damals denn
nicht. Da hat man immer das Gefühl, man habe
damals etwas unterlassen.

Und mit dieser Einstellung verstärken wir natürlich
bei den Eltern ihr Gefühl, sie hätten etwas wichtiges
tatsächlich unterlassen und wir beladen sie erneut
mit Schuldgefühlen. Woran liegt das, dass diese
Brückenfunktion offensichtlich nicht so klappt, wie
wir uns das immer wieder vorstellen, und wie wir uns
das von der idealen Hilfsbereitschaft unsererseits und
von der Hilfsbeanspruchung der Eltern vorstellen.
Ich habe zju diesem Zwecke sehr viele Protokolle von
Elterngesprächen etwas auf diese Frage hin durchgelesen

und möchte Ihnen jetzt einfach einmal einige
Gruppen, so wie ich es sehe, wie Eltern von uns
sprechen, wiedergeben. Da sind einmal Eltern mit
Aussagen, die zum Ausdruck bringen, dass die
Erwartung, die wir Aussenstehenden an diese Familie
herantragen, enorm hoch sein können, und dass die
Eltern unter dieser Erwartungshaltung der Aussen-

524



welt dauernd belastet sind. Eine Mutter sagte: überall

erwartet man von mir, dass ich selbstverständlich
wöchentlich ein- bis zweimal mit meinem Kind zur
Therapie fahre, wobei sich niemand darüber Gedanken

macht, wie ich mit meinem Kind diesen Weg
zurücklege. Man erwartet dann von mir, dass ich mit
meiner ganzen Aufmerksamkeit den Therapieverlauf
verfolge, mir Notizen mache, zuhause übe, dabei
komme ich mir oft vor wie damals als Kind, als ich
Hausaufgaben zu erledigen hatte, habe ein schlechtes
Gewissen das nächste Mal, ich hätte nicht genug
geübt mit dem Kind. Man erwartet von mir, dass ich
eine gute Mutter bin.

Von einem Ehepaar: Man erwartet von uns immer,
dass wir gute Eltern seien, dass wir das Kind akzeptieren,

dass wir uns, wenn wir es in ein Heim geben,
von ihm ablösen, usw.

Eine weitere Gruppe von Aussagen betrifft pun
direkt diese Hilfsangebote. Die Eltern haben das
Gefühl, überall wo wir hinkommen, sei es auf einer
Beratungsstelle, sei es auf einem Büro, wo die Vermittlung

von Hilfsmöglichkeiten zum Ziel gesetzt wird,
überall hat man das Gefühl, man wisse eine Antwort
auf die Frage, die die Eltern uns hier stellen. Man
verweist uns auf Spezialisten, hat für jede Frage ein
Formular zur Verfügung, man hat überall
Informationsblätter, man hat Literatur, man zeigt uns
Förderpläne, sogar auf die Frage nach dem Sinn weiss
man immer eine Antwort. Alles scheint klar, es ist
nicht mehr einmalig für uns, die wir hier irgendwo
sitzen, alles ist schon einmal erfahren Und erlebt,
alles kommt bei andern auch vor, alles ist selbstverständlich

bekannt. Hier sind wir und ganz persönlich
aufgerufen, richtig hinzuhören, denn hinter diesen
Aeusserungen sind wir ja gemeint, die wir eben von
Berufs wegen wirklich auch etwas wissen.

Eine weitere Gruppe von Aussagen bringt das
Gefühl zum Ausdruck, die Eltern seien ausgeliefert, und
zwar ausgeliefert an die verschiedensten Personen.
Die Eltern haben immer das Gefühl: überall wo ich
hinkomme, stehen wieder neue Personen da, das können

die Eltern sein, es kann in den Heimen sein, wo
immer in den Spitälern, immer wieder neue Aerzte,
immer wieder neue Schwestern, immer wieder neues
Erziehungspersonal, immer wieder müssen wir neue
Beziehungen aufnehmen zu diesen Personen, die sich
um unser Kind kümmern, sö dass eine Mutter
schliesslich sagt: zwischen mir und dem Kind steht
immer eine Institution.

Und eine letzte Gruppe: Die Eltern haben immer das
Gefühl, man erwarte von der Aussenwelt Dankbarkeit

von ihnen. Beziehung im soziologischen Sinn
heisst ja, dass hier eine Erwartung gehegt wird, die
auf eine Gegenerwartung stösst, dass Leistung auf
Gegenleistung stösst. Soziologisch gesehen klappt
eine Beziehung dann, wenn dieses Wechselspiel von
Erwartung und Gegenerwartung irgendwie klappt.
Merken Sie, genau dieses Wechselspiel fällt irgendwie

aus dem Gleichgewicht. Die Eltern haben das
Gefühl: wir können nichts einbringen, wir sind
immer diejenigen, die erwarten, Hilfe erwarten. Und die

andern haben immer das Gefühl sie geben uns und
wir können ihnen nichts zurückgeben. Und wenn wir
einmal einem Heim etwas zugute tun wollen, dann
kommt kein Echo zurück.

Ich bin mir bewusst, alle diese Aussagen liessen sich
auch psychologisch interpretieren und wir könnten
nach den psychischen Bedingungen dieser Eltern
fragen, nach der Not, der individuellen Not, die hier,
unter dem psychologischen Denkmodell, vorliegt.
Das will ich jetzt nicht tun, sondern ich möchte jetzt
das in unsere Beziehung zu diesen Eltern herein-
bauen. Denn, es geht mir jetzt nicht um die Eltern
selber, sondern eher um diese Brücke, das heisst, es

geht mir um uns persönlich. Es scheint mir wiederum
wichtig, dass wir in bezug auf uns auch an uns selber
die richtigen Fragen stellen, denn es könnte ja jetzt
auch wieder sein, dass wir Fragen formulieren, die
die Probleme von uns weglenken, uns mit unserem
Interesse an die Familie zurücklenken. Das will ich ja
eben nicht tun. Deshalb frage ich jetzt nicht: Was
sollen wir tun, was ist an einzelnen Massnahmen zu
ergreifen, damit das nicht so ankommt bei der Familie,

sondern ich möchte viel elementarer fragen: Wie
müssen wir, die wir hier sind, unser Heijen begreifen,
damit es wirklich bei der Familie ankommt? Das ist
eine Frage, die den einzelnen Massnahmen irgendwie
vorausgeht. In bezug auf unsern Beruf liessen sich ja
sehr viele andere interessante Fragen auch stellen.
Zum Beispiel die Frage nach der Motivation, nach
unserer Schichtzugehörigkeit, nach unsern beruflichen

Persönlichkeitsverzerrungen und -Verformungen,

das ist ein deutscher Ausdruck für die «déformation

professionelle» (ich finde ihn sehr schön) es
heisst ganz genau, es sind Persönlichkeitsverzerrungen,

die sind beruflich bedingt.

Das wären alles wichtige Fragen. Aber ich möchte
jetzt einmal von zwei Tatsachen ausgehen. Ich
möchte davon ausgehen, dass sehr viele soziologische
Untersuchungen der letzten Jahre, die unsern Beruf
unter die Lupe genommen haben, aufgedeckt haben,
dass es sehr viele Depressionen, sehr viel Vereinsamung,

sehr viel Isolation, sehr viel psychische Not
höchster Alarmstufe gerade in unserm Beruf
vorkommt, die wir da eigentlich immer mit der Not der
^ndern zu tun haben. Die helfende Zuwendung zum
Hilfsbedürftigen bringt es offensichtlich sehr leicht
mit sich, dass man sich selber dabei vergisst. Das ist
mal die eine Tatsache, von der ich ausgehen will. Die
andere: und ich kenne in unserem Beruf sehr viele
Menschen, die die helfende Zuwendung zum anderen
als Ausdruck ihrer Selbstverwirklichung verstehen
und nun tatsächlich eine Berufserfüllung, Aufgabe in
ihrem Beruf, die Erfüllung einer Aufgabe finden, die
ihr eigenes Personsein zu einer unwahrscheinlichen
Vertiefung bringt. Wie kommt das eine und wie
kommt das andere zustande? Denn ich behaupte,
dass wir alle uns selber verwirklichen möchten in
unserem Beruf. Und hier reicht die soziologische
Betrachtungsweise nicht mehr aus und auch die
psychologische reicht nicht mehr aus, weil es jetzt um
den Menschen geht, und zwar um den Menschen in
uns, oder um unser Menschsein, mit der Möglichkeit,
dass wir überhaupt helfen können, das heisst, ich
möchte jetzt einmal den Menschen in seinem Wesen

525



befragen, wenn ich davon ausgehe, dass dieser
Mensch im Helfenkönnen und im Helfenwollen sich
selber verwirklichen kann. Wie muss ich diesen
Menschen verstehen? Wie muss ich sein Wesen
verstehen, damit sein Helfen Platz hat in seiner
Selbstverwirklichung und in meinem Verstehen? Sie merken,

das ist eine andere Fragestellung. Es ist die
Fragestellung, die innerhalb der Philosophie der
letzten 50 Jahre unwahrscheinlichen Aufschwung
genommen hat, es ist die philosophische Anthropologie,

sie fragt nach dem Wesen des Menschen, wenn
sie die Tatsache, die bis anfangs unseres Jahrhunderts

so selbstverständlich angenommen worden ist,
einmal beiseite schiebt, dass der Mensch dank seiner
Vernunft ein gutes Wesen sei. Das ist ja die Erschütterung

in unserem Jahrhundert, dass wir erfahren
haben, dass diese Umschreibung des Menschen nicht
mehr genügt. Wir sind mehr als das, was die
Vernunft zum Ausdruck bringt. Unser Leben ist mehr,
als was wir aufgrund unserer Vernunftfertigkeit tun,
aber eben, was ist dieses Mehr?

Wir gehen heute davon aus, dass der Mensch ein
Wesen ist, welches keine einzige endgültige Antwort
mehr geben kann auf die Frage: was bin ich denn in
meinem Wesen? Sondern, dass nur eine unendliche
Vielzahl offener Fragen hier würdig ist aufrecht
erhalten zu bleiben. Wie müssen wir also dieses Wesen
verstehen, das so verunsichert, nur noch offenen
Fragen gegenüber steht, wenn wir davon ausgehen,
dass dieses Wesen sogar noch helfen kann? Diese
Frage ist nur unserem oberflächlichen und alltäglichen

Denken eindeutig. Was meinen wir denn, wenn
wir von Helfen sprechen? Helfen ist doch zunächst
einmal eine Bewegung zjum andern Menschen hin,
und dieser andere, dem wir uns helfend zuwenden,
trägt ein ganz bestimmtes Merkmal, sonst würden
wir uns ihm nicht zuwenden. Er ist offensichtlich
irgendwie nicht ganz, nicht heil, nicht intakt, nicht
vollkommen oder welche Begriffe wir auch immer
wieder wählen, um zu bezeichnen, dass dieser
Andere auf diese Bewegung angewiesen ist. In der
philosophischen Anthropologie heisst dieses Merkmal:

der Mensch ist, wo immer wir ihn antreffen, auf
Hilfe angewiesen, er ist folglich in seinem Wesen
nicht vollkommen, er ist dauernd ergänzungsbedürftig.

Jetzt habe ich ein Menschenbild formuliert. In
diesem Menschenbild haben Begriffe, wie
Selbstbestimmung, Selbstgenügsamkeit. Autonomie, keinen
Platz mehr, sonst wäre das Helfen nicht möglich.
Dieses Menschenbild mag uns zünächst einmal
einleuchten und das Bild, welches ich verwendet habe,
um das Helfen zu beschreiben, nämlich das Bild der
Bewegung von mir zum andern hin, mag uns sehr
gefallen. Und es mag uns sehr leicht das Glück des

barmherzigen Samariters einfallen, der hat auch eine
solche Bewegung vorgenommen. Er sei vom Pferd
gestiegen und habe sich zum andern heruntergeneigt,
um zu helfen. Und wir sind sehr leicht geneigt, uns
mit diesem barmherzigen Samariter zu identifizieren.
Ist das übrigens nicht eigenartig? Warum identifizieren

wir uns nicht einmal mit dem andern, von dem es
heisst, er sei unter die Räuber gefallen? Die Anthropologie

deckt nun gerade dieses eine auf. Wenn wir
von einem Menschenbild ausgehen, welches die
Hilfsbedürftigkeit und das Angewiesensein auf die

Zuwendung formuliert und wahrnimmt und Ernst
macht damit, dann muss es ja auch für den
Menschen schlechthin Gültigkeit haben. Dann heisst es

ganz konkret: auch wir, die wir in diesen Berufen
stehen, sind im tiefsten Grunde unseres eigenen Wesens

hilfebedürftig. Wir brauchen die Ergänzung durch
etwas anderes, welches nicht aus unserem eigenen
herauswächst. Wir sind auf mitmenschliche Zuwendung

angewiesen. Wir brauchen den andern. Hören
wir recht, ohne diese Zuwendung gingen wir an
unserer eigenen Bestimmung vorbei, wir würden uns
selbst irgendwie nicht finden. Und jetzt stimmt das

Bild dieser Bewegung nicht mehr. Hilfe heisst nun
nicht mehr: ich mache eine Bewegung auf den
andern zu, sondern es heisst: vom andern kommt eine

Bewegung auf mich zu. Und ich bin auf seine Bewegung

genauso angewiesen wie er auf meine. Da
haben wir plötzlich voreinander nichts mehr voraus,
derjenige, von dem ich denke er braftche mich, und
mir, von dem ich denke, ich gebe dem andern etwas.
Die anthropologische Formel heisst: Helfen wird erst
da richtig verstanden, wo auch der Helfende sich in
seiner Hilfsbedürftigkeit versteht und sich in solchem
Selbstverständnis dem Hilfesuchenden zuwendet.

Damit diese Gedanken nun nicht in diesem abstrakten

Raum stehen bleiben, möchte ich sie jetzt
herunterziehen. Ich möchte sie in unsere Berufspraxis
hereinnehmen, das heisst, wenn ich Sie anfangs eingeladen

habe, mit mir eine Denkbewegung zu vollziehen,
könnte ich sagen, bis jetzt hatten wir immer irgendwie

von uns weg gedacht, oder auch an diese Brük-
kenfunktion gedacht. Jetzt nehmen wir diese Bewegung

mal zurck und wenden sie auf uns selber. Da
möchte ich bloss mit drei' Hinweisen Ihnen zeigen,
wie ich aufgrund dieser anthropologischen Formel
das Helfen verstehe. Wenn wir uns selber als dauernd

Hilfsbedürftige verstehen, dann werden wir
Sorge tragen, dass wir für jede Zuwendung, die uns
vom andern Menschen entgegenkommt, offen bleiben,

das heisst nichts anderes, als dass wir
mitmenschliche Beziehungen so pflegen, dass sie für uns
selbst genauso wie für den andern, eine Bereicherung
werden. Mit solcher Einstellung gelingt es sicher
auch einmal die Offenheit, dass sogar die
hilfesuchenden Eltern üns bereichern können, ja warum
eigentlich nicht? Denn hier, bei diesen Eltern, mit
diesem einen Lebensschicksal, liegt eine Antwort
bereit, wie Menschen auf ihr Lebensschicksal eine
Antwort zu finden suchen, eine Antwort, die für uns,
die wir ein anderes Lebensschicksal haben, erst einmal

die Augen öffnen könnte für dieses ganz andere.
Aber eben, wir müssen die Augen offenhalten für
diese einmalige Notlage, die nicht in ein von uns
gelerntes und längst bekanntes Schema einzuordnen ist.
Aus solcher Haltung heraus werden wir auch richtig
hinhören können. Ich bin überzeugt, dass jedes
Lebensschicksal, dass jedes Elternproblem wirklich
einmalig ist. Wir sollten uns diese Gewohnheit
aneignen, jedes Elternproblem wirklich in seiner
Einmaligkeit anzuerkennen und aufgrund seiner
Einmaligkeit etwas davon zu lernen. Wir sollten die
Gewohnheit haben, immer wieder neu an die Eltern
heranzutreten. Auf diese Weise werden wir die
Probleme dieser Eltern nicht so einordnen können, dass
wir eine sichere Antwort darauf finden. Wir werden

526



auch nicht für dieses Problem ein Formular zu füllen
vorstellen, sondern wir werden auch einmal sagen
können: Wissen Sie, ich weiss die Antwort eigentlich
auch nicht, aber ich möchte mit Ihnen zusammen
Ihre Antwort suchen.

Der zweite Hinweis: Die Eltern von behinderten
Kindern spüren immer wieder, das sagen sie uns,
immer, in jedem Elterngespräch kommt das zum
Ausdruck, dass die Aussenwelt, wie wir BerufsVertreter,
von ihnen erwartet, dass sie ihr Kind akzeptieren. In
sehr vielen Briefen von Sozialarbeitern und in vielen
Krankengeschichten habe ich gelesen: die Eltern
können ihr Kind noch nicht akzeptieren. Sie hätten
das Ja zu ihrem Kind noch nicht gefunden. Ich
glaube, hinter diesem «noch nicht» steckt eine
Auffassung, die mit dem Wesen des Menschen nicht zu
vereinbaren ist. Wenn wir sagen, die Eltern akzeptieren

ihr Kind noch nicht, dann haben wir irgendwie
einen idealen Zustand vor uns, wo die Eltern das
einmal können, das heisst, wir haben so etwas wie
eine allmählich aufsteigende Linie vor uns, die es

Schritt um Schritt zu erklimmen gilt, bis die Eltern
einmal den Gipfel der Bejahung erreichen. Ich glaube,

das ist falsch. Haben Sie schon einmal erfahren,
Sie ganz persönlich, wie schwer es ist, die eigene
Hilflosigkeit wirklich zu akzeptieren, diese Hilflosigkeit

in eine Hilfsbedürftigkeit umzusetzen und aus
dieser Hilfsbedürftigkeit sogar die Bereitschaft werden

zu lassen, auch Hilfe anzunehmen oder Hilfe
zuerst einmal zu suchen. Haben Sie schon erfahren,
dass ein solches Akzeptieren nur immer wieder
punktuell möglich ist? Plötzlich gelingt es uns, dann
können wir's. Dann warten wir wieder Wochen,
vielleicht Monate darauf, bis es sich wieder einstelle. Ich
glaube, genau so geht es den Eltern in bezug auf das

Akzeptieren ihres Kindes. Ich glaube nicht, dass das
ein Dauerzustand ist, wenn Eltern sagen: ich kann
das, das Kind akzeptieren, sondern ich glaube, dass

es täglich immer wieder einen neuen Aufschwung
braucht, einen Aufschwung der Bereitschaft, ein
richtiges Hinsehen, ein richtiges Hinhören, die
Gelassenheit, sich ansprechen zu lassen von dem, was
vom Kind her ihnen entgegenkommt, ünd plötzlich
kann eine Mutter sagen: plötzlich spielt die Behinderung

keine Rolle mehr, sie ist wie abgefallen, es
lächelt mich an, es spricht zu mir, es kommt eine
menschliche Zuwendung auf mich zu, und das genügt
mir plötzlich. Dann habe ich ein Glücksgefühl, dann
arbeite ich wieder über Wochen mit dem Kind und
warte bis dieses «Akzeptieren-Können» sich wieder
einstellt. Das ist doch die Dynamik unseres Lebens,
dass zwischen den bedrängenden Zweifeln immer
wieder punktuell dieses Ja zum Lebensschicksal auftritt

und uns bereichert, uns erfüllt, und Unser Leben
dann irgendwie überstrahlt. Das aber nur dann, wenn
wir selber, wir in unsern Berufen, etwas von dieser
Hilfsbedürftigkeit selber immer wieder erfahren. Und
wenn wir erfahren haben, dass auch unser Wesen
plötzlich heil, das heisst ganz, plötzlich so sein kann,
wie wir es uns eigentlich immer vorgestellt haben.

Und der dritte Hinweis: Wie steht es mit der Frage
nach dem Sinn des Behindertendaseins, die immer
wieder, versteckt in den Aeusserungen der Eltern
und der Aussenstehenden, durchschimmert. Wir sind

sehr leicht immer wieder bereit, die Eltern über den
Sinn ihres Lebensschicksals aufzuklären, ich denke
da vor allem an jene Vertröstung, an eine Vergeltung
irgendwo im Jenseits, die unser Alltagsverstand so
leicht heranzieht, um über die eigene Hilflosigkeit
wegzutäuschen. Ich versuche hier einen andern Weg
einzuschlagen, in den Elterngesprächen zu verwirklichen,

denn ich glaube, dass auch in bezug auf die
Frage nach dem Sinn ich zunächst einmal auf mein
eigenes Leben zurückverwiesen bin. Wie geht es da
denn eigentlich mit der Sinnfrage. Die Anthropologie
hat mir dazu verholfen, zwei Antworten auf diese
Frage zu geben, ohne dass wir uns weltanschaulich
festlegen müssen. Ich glaube, dass der Sinn des
Lebens auch so punktuell mir zufallen kann, dass dann
alle Gefühle der Sinnlosigkeit plötzlich verschwinden
und ich wirklich das Gefühl habe: heute hat es sich
gelohnt, dass du gelebt hast. Ich glaube, dass der
Mensch diese Möglichkeit hat, überall, wo er steht,
in welchen Situationen, welchen Belastungen er auch
ausgesetzt ist, dieses Gefühl plötzlich einmal zu
haben. Ich glaube, der Mensch sei in seinem Wesen,
jenes verwandlungsfähige Wesen, welches aufgrund
dieser Dynamik von Zweifeln und von Erfülltheit
steht und so sein Leben immer vorantreibt.

Es verbietet mir aber, vom Sinn des Lebens zu
sprechen, als würde er mir ein für alle Mal zur Verfügung

stehen, als hätte ich ihn im Sack und könnte ihn
den andern präsentieren. Und die zweite Antwort:
ich weiss zwar um den Sinn des Lebens eines behinderten

Menschen nicht. Und ich weiss nicht, welchen
Sinn das behinderte Dasein eines Kindes für diese
Eltern hat. Aber ich weiss, dass der Mensch die
Möglichkeit hat, jede Situation in seinem Leben auf
einen Sinn zurückzubeziehen, gleichgültig, welchen
Namen er diesem Sinn gibt. Denn die Erfahrung der
eigenen Hilflosigkeit heisst doch im Grunde nichts
anderes, als dass ich auch im Hinblick auf den Sinn
dauernd ergänzungsbedürftig bleibe und darauf
angewiesen bin, dass er mir ab und zu einfach zufällt.
Die Frage ist dann bloss, ob ich bereit dazu bin, diesen

Sinn auch zu empfangen und ihn in meinem Beruf

umzusetzen.

Wir sind jetzt am Ende unserer Denkbewegung
angelangt, zu welcher ich Sie eingangs eingeladen habe.
Ich habe uns dabei eingangs mit einem Reisenden
verglichen, der in neue Länder schreitet. Wenn dieser
Reisende nach Hause kommt, erwarten wir von ihm,
dass er etwas zu erzählen wisse, dass ihm Neües
aufgegangen sei, dass er bereichert sei durch die
Eindrücke und so bereichert wieder in seinen Alltag
zurückkehre. Das war eigentlich meine Absicht, dass
für Sie persönlich durch diese Denkbewegung neue
Impulse für Ihren Berufsalltag sich einstellen könnten,

wenn Sie mit Eltern über die Probleme des
behinderten Kindes sprechen wollen. Ich danke Ihnen
für Ihre Aufmerksamkeit und wünsche Ihnen für
Ihren Beruf alles Gute.

Für das Wesen des Goldes ist es nebensächlich, in
welchem Muttergestein es eingebettet sei, und es
bleibt Gold, selbst im Müllhaufen. Rudolf Allers

527


	Die Familie und ihr behindertes Kind - Hilfe für die behinderte Familie?

