Zeitschrift: Fachblatt fur schweizerisches Heimwesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein flr Schweizerisches Heimwesen

Band: 50 (1979)

Heft: 12

Artikel: Die Familie und ihr behindertes Kind - Hilfe fur die behinderte Familie?
Autor: Siegenthaler, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-809687

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-809687
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

agogische Grossfamilie griinden, damit man genii-
gend frei und unabhédngig bleiben kann. Diese Idee
ist an sich sicher richtig, diirfte aber in der Praxis
schwierig auszufiihren sein, ist es doch in der Erzie-
hung und beim echten Zusammenleben verflixt
schwierig, einen langjdhrigen, gemeinsamen Nenner
zu finden.

Aber sicher gibt es da noch Moglichkeiten, die es
wert sind, einen Versuch zu wagen. Nur nmuss man
sich im klaren sein, dass man nicht immer wieder ab-
brechen und weglaufen kann; der Schaden wire zu
gross.

Die Lebensdauer einer heilpddagogischen Gross-

familie wird nach unserem Empfinden eine relativ

kurze Zeit haben, da es schwierig sein diirfte, im-
mer wieder «neue» Kinder aufzunehmen und mit
ihnen ilter und ilter zu werden. Fiir die gemachten
Erfahrungen wiirde zwar eine Wiederholung spre-
chen, doch wir glauben nicht, dass man immer wie-
der die Bereitschaft und den Elan besitzt, um sich
intensiv in eine Kinderwelt hineinleben zu kénnen.

Adresse des Verfassers:
Peter Angst, Rebbergstrasse 68, 8444 Henggart.

Die Familie und ihr behindertes Kind -
Hilfe fur die behinderte Familie?

gestellt worden ist.

Im Rahmen der Jubildumsfeier zum 150jdhrigen Bestehen der Gemeinniitzigen Gesellschaft des
Kantons Ziirich (vgl. Fachblatt Nr. 11/79) hielt Dr. Hermann Siegenthaler, Professor am Ober-
seminar Ziirich und heilpddagogischer Berater des Wagerenhofs in Uster, am 3. Oktober einen
offentlichen Vortrag, dessen Thema im Titel signalisiert wird. Bei der hier folgenden Textfassung
handelt es sich um die Abschrift einer Tonbandaufzeichnung, die der Redaktion zur Verfiigung

Sie sind sicher iiberrascht, dass ich schweizerdeutsch
spreche, ich mochte dies zuerst kurz begriinden. In
unserem Beruf — ich rechne uns jetzt alle zusammen
zur gleichen Berufsgattung, ndmlich zu den helfen-
den Berufen — haben wir eine ganz bestimmte Art,
von uns zu reden oder von den Problemen der ande-
ren zu sprechen, und zwar so, dass wir dies gern in
sehr schone Sidtze kleiden. Dadurch schieben wir’s
elegant von uns weg. Die Fragen, die ich jetzt und
hier vor Thnen darlegen und mit Ihnen in einer inne-
ren Zwiesprache diskutieren mdochte, sind aber Pro-
bleme, die uns selber angehen, und zwar selber in
uns Person sind. Und drum wire nichts so verkehrt,
wie wenn wir diese Probleme in schon furmulierte
Sétze verkleiden und dann finden wiirden: es ist «ver-
riickt> schén, wie man es sagen kann. Gerade das
mochte ich nicht! Ich mochte, dass wir uns alle zu-
sammen, mit unserem Innersten, mitten in diese Pro-
bleme hineinstellen. Ist jemand hier, der meinen
Dialekt nicht versteht?

Der didnische Philosoph Soren Kierkegaard (er hat
gelebt von 1813 bis 1855), gilt als der Begriinder der
heutigen Existenz-Philosophie. Er hat in einem sei-
ner Biicher ein wunderbares Bild gebraucht. Dieses
mochte ich als Einleitung zu meinem Referat Thnen
kurz erklaren. Kierkegaard beschreibt einen Jiing-
ling, 20jdhrig, der so beschwingt durch die Strassen

522

Kopenhagens geht, dass alle Leute das Gefiihl ha-
ben, er sei verliebt. Das Verliebtsein konnte ja auch
dem Alter eines Zwanzigjahrigen entsprechen. Der
Jiingling ist tatsachlich verliebt, aber nicht, wie man
denken wiirde, in ein Madchen, sondern in die Be-
wegung seiner Gedanken. Dieser Ausdruck, dass un-
sere Gedanken eine Bewegung vollziehen konnen,
hat mir gefallen, und das Bild, dass wir mit unserem
Denken eine Bewegung machen, eine Bewegung, bei
der wir Schritt um Schritt vorwérts gehen, eine Be-
wegung, die Spannungen hat, Entspannungen, Bewe-
gung, die Hohepunkte hat, gefallt mir.

Ich mochte Sie jetzt eigentlich einladen, mit mir eine
solche Bewegung zu machen die ndchsten dreiviertel
Stunden. Deuten wir dieses Bild noch weiter aus. Wir
gleichen, wenn wir eine solche Bewegung machen,
einem Reisenden, der in ein Land geht. Wir betrach-
ten nicht zuerst die Grenzen dieses Landes, sondern
wir orientieren uns zum vornherein, was wir etwa er-
warten, was wir erleben kdonnten, was man noch an-
schauen konnte. Wir geben in etwa eine Richtung an,
wir nehmen uns eine Richtung vor. Vielleicht hatten
wir auch schon eine Karte vor uns, wobei wir die
Absicht, die wir in diesem Land erfiillen mochten,
mehr oder weniger festlegen.

Genauso geht es mit der Denkbewegung und unse-
rem Problem.



Unser Problem — die Familie mit einem Behinder-
ten und wir als Helfer — ist wie ein Land. Und jetzt
mochte ich mit dieser Denkbewegung in dieses Land
hineingehen und mochte versuchen, Schritt um
Schritt etwas zu entdecken. Unsere Bewegung ist
nicht richtungslos, sondern hat eine ganz bestimmte
Absicht. Die Absicht, die /uns leiten soll, ist ganz
klar. Unsere Absicht ist nicht, dass wir aus lauter In-
formationssucht etwas mehr wissen wollen. Wir wol-
len iiberhaupt nicht mehr wissen, mehr heimtragen,
und wir mochten schon gar nicht das Gefiihl geben
und hatscheln, wir wiirden etwas tun fiir unsere Wei-
terbildung. Es geht uns jetzt ganz besonders um die
Hilfe an dieser ganz konkreten Familie. Wir wollen
also uns selber verstehen, weil wir die Absicht haben,
dieser Familie zu helfen.

Dass es in der Behindertenarbeit nicht nur um den
Behinderten selber geht, sondern immer auch um
seine Familie, das ist ein Grundsatz, der sich in den
letzten 20, 30 Jahren innerhalb der Behindertenar-
beit ganz klar durchgesetzt hat. Professor Moor hat
in einem seiner heilpddagogischen Grundsitze das
Problem genau so formuliert: Es ist nicht nur das
Kind, sondern immer auch seine Umgebung zu erzie-
hen. Unsere Betrachtungsweise in der Behindertenar-
beit hat sich offenbar ausgeweitet. Dadurch hat sich
aber auch unser Arbeitsfeld ausgeweitet, und es sind
nicht mehr nur Sozialarbeiter, frither Fiirsorger, die
Hilfsmittel, Finanzen vermitteln. Es sind nicht mehr
nur Heilpadagogen, die sich mit dem speziellen Kind
abgeben, sondern es ist eine riesige Vielfalt von Be-
rufen, die sich um das Kind und seine Umgebung
scharen in der Absicht zu helfen. Es sind unter dieser
Tendenz in den letzten zwei Jahrzehnten ja eine un-
wahrscheinliche Vielfalt von Mdglichkeiten erprobt
und erarbeitet worden, wie wir die Familie ins Auge
fassen, wie wir die Hilfe an die Familie richten, wie
wir die Eltern stiitzen, usw. Wir stehen also jetzt
nicht am Anfang, sondern wir konnen uns jetzt schon
stiitzen auf Erprobtes, auf solches, das sich bewihrt
hat und wir konnen mdéglicherweise bereits sagen:
hier miissen wir etwas korrigieren und dort fahren
wir so weiter. Das heisst, es geht jetzt um unsern
Standort, den wir in dieser Arbeit haben, um einen
Standort, bei dem man immer eine Orientierung no-
tig hat, damit wir den alten Widerspriichlichkeiten
(und all dem, was unertréglich ist in unserem berufli-
chen Alltag) wirklich standhalten konnen.

Wenn wir uns gedanklich an dieses Problem heran-
begeben, an die Familie mit einem behinderten Kind,
dann miissen wir uns zuerst iiber unser Denkmodell
Klarheit verschaffen. Fiir mich stellt jede Wissen-
schaft, die irgendwie Aussagen macht tiber den Men-
schen, Denkmodelle zur Verfiigung: Psychologie —
ein Denkmodell, Psychiatrie ein anderes Denkmo-
dell, Pdadagogik, Heilpddagogik, Sozialarbeit und So-
ziologie, das sind immer verschiedene Denkmodelle,
die wir anwenden konnten; ich brauche hier oft das
Bild: Wir stellen uns vor, wir wiaren in einem ver-
dunkelten Raum, es ist stockfinster, und wir miissten
in diesem Raum etwas erkennen. Wir nehmen eine
Taschenlampe in die Hand, ziinden die Taschen-
lampe an und leuchten den Raum aus. Ein Denkmo-

dell, wie es uns die Wissenschaften zur Verfiigung
stellen, ist fiir mich eine solche Taschenlampe. Wir
leuchten damit die Wirklichkeit aus. Hieraus erken-
nen Sie bereits, dass ein solches Denkmodell nicht
allumfassend ist, sondern es greift nur immer einen
ganz bestimmten Bereich aus dieser Wirklichkeit auf,
erhellt ihn fiir uns, jedoch fiir eine andere Seite
braucht man vielleicht ein ganz anderes Denkmodell.

Das Denkmodell, das sich zuerst einmal anbietet,
wenn wir tiber die Familie von Behinderten sprechen
wollen, ist das soziologische Denkmodell, und ich
mochte Thnen ganz kurz erklidren, wie ich das sozio-
logische Denkmodell auffasse:

Wir hétten hier auf der einen Seite die Familie, es ist
dies das Problem, das wir uns stellen wollen. Diese
Familie ist eingebettet in ein riesiges Ganzes, man
konnte dem sagen, es sei die Gesellschaft. Wenn wir
naher hinschauen, sehen wir, dass diese Gesellschaft
aus den verschiedensten andern Institutionen be-
steht, genauso wie die Familie selber auch eine Insti-
tution ist. Wir haben die Kirche, wir haben Vereine,
wir haben die Schule, wir haben die ganze Sozialfiir-
sorge. Das sind die Institutionen. Die Soziologie hat
mich gelehrt, dass sie das, was hier zwischendrin ab-
lduft, ins Auge fasst. Soziologie ist fiir mich das
Denkmodell, das die Beziehung dazwischen, das
«Zwischendrin», ins Auge fasst. Das macht die Pédd-
agogik nicht, darum ist es fiir mich als Pddagoge in-
teressant, mir auch dieses Denkmodell einmal vor
Augen zu fiihren. In bezug auf die Familie legt die
Soziologie zwei Aspekte fest. Auf der einen Seite
fragt sie: Wie sind die Beziehungen zwischen dieser
Familie hier und den ausserfamilialen Institutionen,
die unsere Gesellschaft uns zur Verfligung stellt?
Und sie fragt gleichzeitig: Wie sind die Beziehungen
innerhalb dieser Familie? Fremdworter: extrafami-
liale Beziehungen und intrafamiliale Beziehungen.

Jetzt mochte ich Sie einladen, dass wir uns mit unse-
rem Beruf in dieses Denkmodell hineinprojizieren.
Wir stiinden demnach nicht hier, als Mutter oder Va-
ter eines behinderten Kindes, sondern wir stiinden
hier draussen irgendwo. Und meine Frage wiare jetzt:
Wie sieht denn das nun aus, wenn man von der Fa-
milie nach aussen blickt, und wir stehen hier draus-
sen. Wie werden wir eigentlich betrachtet von dieser
Familie? Und wie miissen wir uns verstehen, dass wir
ankommen bei dieser Familie?

Diese Fragestellung, die ich zu erarbeiten versucht
habe an diesem Denkmodell, setzt voraus, dass ich
kurz in drei, vier Punkten sage, was die Soziologie
heute iiber die Familie mit einem Behinderten sagt.
Soweit ich es iiberschaue, sind die ersten soziologi-
schen Untersuchungen iiber die Familie ausgangs der
Fiinfziger-, anfangs der Sechzigerjahre durchgefiihrt
worden. Ich wollte mir zuerst zur Aufgabe stellen,
Ihnen einen Querschnitt zu geben iiber die Resultate
von der Soziologie, aber ich habe bald gemerkt, das
wire eben wieder eine Denkweise, bei der die Resul-
tate uns helfen wiirden, uns zu distanzieren von der
Familie. Drum der andere Weg. Fiir die Soziologie
tragt die Familie, die uns hier zum Problem steht, ein
ganz bestimmtes Merkmal.

523



(Hier meldet sich eine Zuhorerin, die die schweizer-
deutsche Mundart nicht versteht: der Vortragende
spricht von jetzt an hochdeutsch).

Fiir die Soziologie trigt diese Familie, um die es uns
hier nun geht, ein ganz bestimmtes soziales Merkmal,
das Merkmal namlich, dass unser Bild der Familie,
welches wir normalerweise in uns tragen, durch die
Behinderung eines der Mitglieder gestort ist. Wenn
Sie daran zweifeln, dass wir in uns ein Bild der ge-
sunden und intakten Familie wirklich in uns tragen,
dann muss ich Sie nur an die Reklame erinnern —
die Reklame ist meines Erachtens eine sehr subtile
Psychologie, die aufdeckt, was unbewusst bei uns
vorhanden ist, von allen Plakatwinden ldachelt uns
die gesunde Familie entgegen, im Zusammenhang
mit den verschiedensten Artikeln, die wir kaufen
konnen. Das konnte die Reklame nicht tun, wenn wir
nicht dieses Bild bereits in uns tragen wiirden. Nun
behaupte ich, wenn uns eine Familie begegnet mit
einem behinderten Kind, ist dieses Bild irgendwie
gestort. Die Soziologie deckt auf, dass wir, je nach-
dem welche Behinderung dieses Kind zeigt, dieses
Gestortsein der Familie anders bewerten. Es ist zum
Beispiel ein grosserer Makel fiir die Familie, wenn
ihr Kind an Epilepsie oder an geistiger Behinderung
leidet oder wenn es autistisch oder cerebral bewe-
gungsgestort oder ein POS-Kind ist.

Wir machen also eine sehr klare Abstufung, wenn
wir dieser Familie bereits begegnen. Wenn ich sagte,
unser Bild dieser Familie sei gestort, dann miissten
wir jetzt auch fragen: in welchem Bereich empfindet
die Familie es selber, dass sie gestort ist, denn selbst-
verstandlich tragt auch das Elternpaar dieses Bild
der gesunden Familie in sich, und durch die Tatsa-
che, dass ihr Kind behindert ist, wird auch ihr Fami-
lienbild zerstort. Nun wire es falsch, wenn wir ein-
fach so sagten: die Familie mit einem behinderten
Kind ist eine behinderte Familie. Das wire ein zu
pauschales Urteil, sondern wir miissten jedenfalls ge-
nauer fragen, in welchem Bereich ist diese Familie
mit einem behinderten Kind wirklich behindert? Ist
sie es zum Beispiel im Bereich des Berufs, im Be-
reich der Aussenbeziechungen — ich denke jetzt an
die Beziehungen zur Verwandtschaft — im Bereich
der Freizeit, Ferien usw.? Ich behaupte, dass wir ein
differenzierteres Bild bekdamen, wenn wir die Frage,
in welchem Bereich ist denn diese Familie wirklich
behindert durch ihr behindertes Kind, richtig stellen
wiirden. Fiir die Soziologie, die die Aussen- und In-
nenbeziehungen dieser Familie untersucht, stellt
selbstverstdndlich das Elternpaar einen ganz zentralen
Faktor dar. Dieses Elternpaar, das nun plotzlich in
eine neue Situation hineingestellt worden ist, sozio-
logisch gesprochen, dass es eine neue Rolle iiberneh-
men muss, es hat namlich die Rolle, Eltern eines be-
hinderten Kindes zu sein. Das klingt nun zundchst
einmal ganz selbstverstdndlich, aber wir miissen uns
klar sein, wir stellen, von der gesellschaftlichen Seite
her, diesem Elternpaar kein Modell zur Verfiigung,
woran dieses Elternpaar ihr Rollenverstandnis ken-
nenlernt.

Deshalb ist es fiir jedes Elternpaar eine neue Auf-
gabe, vor die es gestellt ist.

524

Und der néchste Gesichtspunkt, den die Soziologie
uns in diesem Zusammenhang aufdeckt: Wir stellen
dieser Familie mit einem behinderten Kind eine
grosse Vielzahl von Hilfsangeboten zur Verfiigung:
behindertenspezifische Friihforderung, Frithberatun-
gen, Therapiestellen aller Art, Erziehungsberatungs-
stellen, Vermittlungsorgane, Elternvereinigungen fiir
jede Art von Behinderungen, spezielles Schulsystem,
Sozialversicherung, ein weit aufgefichertes Gebiet
fir die berufliche Eingliederung, eine riesige Flut
von Informationsschriften und -bldttern usw. Die
Fiille scheint hier fast iibersehbar zu sein. Das alles
sind institutionalisierte Hilfsangebote, in meiner
Zeichnung wiren das Hilfsangebote, die irgendwo
hier zu finden sind, die bereitgestellt sind, um an die
Familie herangebracht zu werden. Aber jetzt eben,
damit diese Hilfsangebote den richtigen Weg auch
wirklich einschlagen konnen, braucht es hier den
Menschen, braucht es hier uns, die wir diese Hilfsan-
gebote irgendwie umsetzen und hier an die Familie,
an dieses Elternpaar vor allem, heranbringen. Und
da mochte ich nachher mit meiner Fragestellung ein-
setzen.

Nur noch das eine: Von der Familie aus gesehen,
sind wir alle, die wir uns dieser Familie zuwenden,
ein gesellschaftlicher Faktor. Wir kommen von aus-
sen her an diese Familie heran. Wie werden wir, so
jetzt eine Frage, wenn wir uns solche Aufgaben stel-
len, wie werden wir von der Familie wahrgenommen?
Was heisst das fiir ein Elternpaar eines behinderten
Kindes, dass ein derart riesiges Angebot von Hilfs-
moglichkeiten zur Verfiigung steht und irgendwie
darauf wartet, dass es eben umgesetzt wird, kommt
die Hilfe, die hier bereitsteht, auch wirklich hier an?
Sie merken, hier braucht es so etwas wie eine Briik-
kenfunktion. Sie werden genauso wie ich aus meiner
heilpadagogischen Tatigkeit sich daran erinnern,
dass bei fast jedem Elterngespriach, wo sie mit den
Eltern iiber die Vergangenheit des Kindes, vielleicht
auch eine Sozialanamnese aufnehmen, wo Sie sich
einmal schildern lassen, was ist denn eigentlich alles
schon geschehen, was hat man schon alles unter-
nommen, dass wir immer bereit sind, eine Frage und
einen Ausruf auf unsern Lippen zu haben: Um’s
Himmels willen, warum hat man damals denn
nicht . .. Da hat man immer das Gefiihl, man habe
damals etwas unterlassen.

Und mit dieser Einstellung verstdrken wir natiirlich
bei den Eltern ihr Gefiihl, sie hitten etwas wichtiges
tatsdchlich unterlassen und wir beladen sie erneut
mit Schuldgefiihlen. Woran liegt das, dass diese
Briickenfunktion offensichtlich nicht so klappt, wie
wir uns das immer wieder vorstellen, und wie wir uns
das von der idealen Hilfsbereitschaft unsererseits und
von der Hilfsbeanspruchung der Eltern vorstellen.
Ich habe zu diesem Zwecke sehr viele Protokolle von
Elterngespriachen etwas auf diese Frage hin durchge-
lesen und mochte Thnen jetzt einfach einmal einige
Gruppen, so wie ich es sehe, wie Eltern von uns
sprechen, wiedergeben. Da sind einmal Eltern mit
Aussagen, die zum Ausdruck bringen, dass die Er-
wartung, die wir Aussenstehenden an diese Familie
herantragen, enorm hoch sein konnen, und dass die
Eltern unter dieser Erwartungshaltung der Aussen-



welt dauernd belastet sind. Eine Mutter sagte: iiber-
all erwartet man von mir, dass ich selbstverstdndlich
wochentlich ein- bis zweimal mit meinem Kind zur
Therapie fahre, wobei sich niemand dariiber Gedan-
ken macht, wie ich mit meinem Kind diesen Weg zu-
riicklege. Man erwartet dann von mir, dass ich mit
meiner ganzen Aufmerksamkeit den Therapieverlauf
verfolge, mir Notizen mache, zuhause iibe, dabei
komme ich mir oft vor wie damals als Kind, als ich
Hausaufgaben zu erledigen hatte, habe ein schlechtes
Gewissen das ndchste Mal, ich hitte nicht genug ge-
iibt mit dem Kind. Man erwartet von mir, dass ich
eine gute Mutter bin.

Von einem Ehepaar: Man erwartet von uns immer,
dass wir gute Eltern seien, dass wir das Kind akzep-
tieren, dass wir uns, wenn wir es in ein Heim geben,
von ihm ablésen, usw.

Eine weitere Gruppe von Aussagen betrifft nun di-
rekt diese Hilfsangebote. Die Eltern haben das Ge-
fiihl, iiberall wo wir hinkommen, sei es auf einer Be-
ratungsstelle, sei es auf einem Biiro, wo die Vermitt-
lung von Hilfsmoglichkeiten zum Ziel gesetzt wird,
iiberall hat man das Gefiihl, man wisse eine Antwort
auf die Frage, die die Eltern uns hier stellen. Man
verweist uns auf Spezialisten, hat fiir jede Frage ein
Formular zur Verfiigung, man hat iiberall Informa-
tionsbldtter, man hat Literatur, man zeigt uns For-
derplidne, sogar auf die Frage nach dem Sinn weiss
man immer eine Antwort. Alles scheint klar, es ist
nicht mehr einmalig fiir uns, die wir hier irgendwo
sitzen, alles ist schon einmal erfahren und erlebt, al-
les kommt bei andern auch vor, alles ist selbstver-
standlich bekannt. Hier sind wir und ganz persénlich
aufgerufen, richtig hinzuhoren, denn hinter diesen
Aeusserungen sind wir ja gemeint, die wir eben von
Berufs wegen wirklich auch etwas wissen.

Eine weitere Gruppe von Aussagen bringt das Ge-
fiihl zum Ausdruck, die Eltern seien ausgeliefert, und
zwar ausgeliefert an die verschiedensten Personen.
Die Eltern haben immer das Gefiihl: iiberall wo ich
hinkomme, stehen wieder neue Personen da, das kon-
nen die Eltern sein, es kann in den Heimen sein, wo
immer in den Spitdlern, immer wieder neue Aerzte,
immer wieder neue Schwestern, immer wieder neues
Erziehungspersonal, immer wieder miissen wir neue
Beziehungen aufnehmen zu diesen Personen, die sich
um unser Kind kiimmern, so dass eine Mutter
schliesslich sagt: zwischen mir und dem Kind steht
immer eine Institution.

Und eine letzte Gruppe: Die Eltern haben immer das
Gefiihl, man erwarte von der Aussenwelt Dankbar-
keit von ihnen. Beziehung im soziologischen Sinn
heisst ja, dass hier eine Erwartung gehegt wird, die
auf eine Gegenerwartung stosst, dass Leistung auf
Gegenleistung stosst. Soziologisch gesehen klappt
eine Beziehung dann, wenn dieses Wechselspiel von
Erwartung und Gegenerwartung irgendwie klappt.
Merken Sie, genau dieses Wechselspiel fallt irgend-
wie aus dem Gleichgewicht. Die Eltern haben das
Gefiihl: wir konnen nichts einbringen, wir sind im-~
mer diejenigen, die erwarten, Hilfe erwarten. Und die

andern haben immer das Gefiihl sie geben uns und
wir kdnnen ihnen nichts zuriickgeben. Und wenn wir
einmal einem Heim etwas zugute tun wollen, dann
kommt kein Echo zurtick.

Ich bin mir bewusst, alle diese Aussagen liessen sich
auch psychologisch interpretieren und wir konnten
nach den psychischen Bedingungen dieser Eltern fra-
gen, nach der Not, der individuellen Not, die hier,
unter dem psychologischen Denkmodell, vorliegt.
Das will ich jetzt nicht tun, sondern ich mochte jetzt
das in unsere Beziehung zu diesen Eltern herein-
bauen. Denn, es geht mir jetzt nicht um die Eltern
selber, sondern eher um diese Briicke, das heisst, es
geht mir um uns personlich. Es scheint mir wiederum
wichtig, dass wir in bezug auf uns auch an uns selber
die richtigen Fragen stellen, denn es konnte ja jetzt
auch wieder sein, dass wir Fragen formulieren, die
die Probleme von uns weglenken, uns mit unserem
Interesse an die Familie zuriicklenken. Das will ich ja
eben nicht tun. Deshalb frage ich jetzt nicht: Was
sollen wir tun, was ist an einzelnen Massnahmen zu
ergreifen, damit das nicht so ankommt bei der Fami-
lie, sondern ich mochte viel elementarer fragen: Wie
miissen wir, die wir hier sind, unser Helfen begreifen,
damit es wirklich bei der Familie ankommt? Das ist
eine Frage, die den einzelnen Massnahmen irgendwie
vorausgeht. In bezug auf unsern Beruf liessen sich ja
sehr viele andere interessante Fragen auch stellen.
Zum Beispiel die Frage nach der Motivation, nach
unserer Schichtzugehorigkeit, nach unsern berufli-
chen Personlichkeitsverzerrungen und -verformun-
gen, das ist ein deutscher Ausdruck fiir die «défor-
mation professionelle» (ich finde ihn sehr schon) es
heisst ganz genau, es sind Personlichkeitsverzerrun-
gen, die sind beruflich bedingt.

Das widren alles wichtige Fragen. Aber ich mochte
jetzt einmal von zwei Tatsachen ausgehen. Ich
mochte davon ausgehen, dass sehr viele soziologische
Untersuchungen der letzten Jahre, die unsern Beruf
unter die Lupe genommen haben, aufgedeckt haben,
dass es sehr viele Depressionen, sehr viel Vereinsa-
mung, sehr viel Isolation, sehr viel psychische Not
hochster Alarmstufe gerade in unserm Beruf vor-
kommt, die wir da eigentlich immer mit der Not der
andern zu tun haben. Die helfende Zuwendung zum
Hilfsbediirftigen bringt es offensichtlich sehr leicht
mit sich, dass man sich selber dabei vergisst. Das ist
mal die eine Tatsache, von der ich ausgehen will. Die
andere: und ich kenne in unserem Beruf sehr viele
Menschen, die die helfende Zuwendung zum anderen
als Ausdruck ihrer Selbstverwirklichung verstehen
und nun tatsdchlich eine Berufserfiillung, Aufgabe in
ihrem Beruf, die Erfiillung einer Aufgabe finden, die
ihr eigenes Personsein zu einer unwahrscheinlichen
Vertiefung bringt. Wie kommt das eine und wie
kommt das andere zustande? Denn ich behaupte,
dass wir alle uns selber verwirklichen mochten in un-
serem Beruf. Und hier reicht die soziologische Be-
trachtungsweise nicht mehr aus und auch die psy-
chologische reicht nicht mehr aus, weil es jetzt um
den Menschen geht, und zwar um den Menschen in
uns, oder um unser Menschsein, mit der Moglichkeit,
dass wir iiberhaupt helfen konnen, das heisst, ich
mochte jetzt einmal den Menschen in seinem Wesen

525



befragen, wenn ich davon ausgehe, dass dieser
Mensch im Helfenkénnen und im Helfenwollen sich
selber verwirklichen kann. Wie muss ich diesen
Menschen verstehen? Wie muss ich sein Wesen ver-
stehen, damit sein Helfen Platz hat in seiner Selbst-
verwirklichung und in meinem Verstehen? Sie mer-
ken, das ist eine andere Fragestellung. Es ist die
Fragestellung, die innerhalb der Philosophie der
letzten 50 Tahre unwahrscheinlichen Aufschwung
genommen hat, es ist die philosophische Anthropo-
logie, sie fragt nach dem Wesen des Menschen, wenn
sie die Tatsache, die bis anfangs unseres Jahrhun-
derts so selbstverstindlich angenommen worden ist,
einmal beiseite schiebt, dass der Mensch dank seiner
Vernunft ein gutes Wesen sei. Das ist ja die Erschiit-
terung in unserem Jahrhundert, dass wir erfahren ha-
ben, dass diese Umschreibung des Menschen nicht
mehr geniigt. Wir sind mehr als das, was die Ver-
nunft zum Ausdruck bringt. Unser Leben ist mehr,
als was wir aufgrund unserer Vernunftfertigkeit tun,
aber eben, was ist dieses Mehr?

Wir gehen heute davon aus, dass der Mensch ein

Wesen ist, welches keine einzige endgiiltige Antwort
mehr geben kann auf die Frage: was bin ich denn in
meinem Wesen? Sondern, dass nur eine unendliche
Vielzahl offener Fragen hier wiirdig ist aufrecht er-
halten zu bleiben. Wie miissen wir also dieses Wesen
verstehen, das so verunsichert, nur noch offenen
Fragen gegeniiber steht, wenn wir davon ausgehen,
dass dieses Wesen sogar noch helfen kann? Diese
Frage ist nur unserem oberfldchlichen und alltédgli-
chen Denken eindeutig. Was meinen wir denn, wenn
wir von Helfen sprechen? Helfen ist doch zunéchst
einmal eine Bewegung zum andern Menschen hin,
und dieser andere, dem wir uns helfend zuwenden,
tragt ein ganz bestimmtes Merkmal, sonst wiirden
wir uns ihm nicht zuwenden. Er ist offensichtlich ir-
gendwie nicht ganz, nicht heil, nicht intakt, nicht
vollkommen oder welche Begriffe wir auch immer
wieder wiahlen, um zu bezeichnen, dass dieser
Andere auf diese Bewegung angewiesen ist. In der
philosophischen Anthropologie heisst dieses Merk-
mal: der Mensch ist, wo immer wir ihn antreffen, auf
Hilfe angewiesen, er ist folglich in seinem Wesen
nicht vollkommen, er ist dauernd ergidnzungsbediirf-
tig. Jetzt habe ich ein Menschenbild formuliert. In
diesem Menschenbild haben Begriffe, wie Selbstbe-
stimmung, Selbstgeniigsamkeit. Autonomie, keinen
Platz mehr, sonst widre das Helfen nicht moglich.
Dieses Menschenbild mag uns zunidchst einmal ein-
leuchten und das Bild, welches ich verwendet habe,
um das Helfen zu beschreiben, ndmlich das Bild der
Bewegung von mir zum andern hin, mag uns sehr ge-
fallen. Und es mag uns sehr leicht das Gliick des
barmherzigen Samariters einfallen, der hat auch eine
solche Bewegung vorgenommen. Er sei vom Pferd
gestiegen und habe sich zum andern heruntergeneigt,
um zu helfen. Und wir sind sehr leicht geneigt, uns
mit diesem barmherzigen Samariter zu identifizieren.
Ist das librigens nicht eigenartig? Warum identifizie-
ren wir uns nicht einmal mit dem andern, von dem es
heisst, er sei unter die Rauber gefallen? Die Anthro-
pologie deckt nun gerade dieses eine auf. Wenn wir
von einem Menschenbild ausgehen, welches die
Hilfsbediirftigkeit und das Angewiesensein auf die

526

Zuwendung formuliert und wahrnimmt und Ernst
macht damit, dann muss es ja auch fiir den Men-
schen schlechthin Giiltigkeit haben. Dann heisst es
ganz konkret: auch wir, die wir in diesen Berufen ste-
hen, sind im tiefsten Grunde unseres eigenen Wesens
hilfebediirftig. Wir brauchen die Ergdnzung durch
etwas anderes, welches nicht aus unserem eigenen
herauswichst. Wir sind auf mitmenschliche Zuwen-
dung angewiesen. Wir brauchen den andern. Horen
wir recht, ohne diese Zuwendung gingen wir an un-
serer eigenen Bestimmung vorbei, wir wiirden uns
selbst irgendwie nicht finden. Und jetzt stimmt das
Bild dieser Bewegung nicht mehr. Hilfe heisst nun
nicht mehr: ich mache eine Bewegung auf den an-
dern zu, sondern es heisst: vom andern kommt eine
Bewegung auf mich zu. Und ich bin auf seine Bewe-
gung genauso angewiesen wie er auf meine. Da ha-
ben wir plotzlich voreinander nichts mehr voraus,
derjenige, von dem ich denke er brauche mich, und
mir, von dem ich denke, ich gebe dem andern etwas.
Die anthropologische Formel heisst: Helfen wird erst

‘da richtig verstanden, wo auch der Helfende sich in

seiner Hilfsbediirftigkeit versteht und sich in solchem
Selbstverstandnis dem Hilfesuchenden zuwendet.

Damit diese Gedanken nun nicht in diesem abstrak-
ten Raum stehen bleiben, mdchte ich sie jetzt herun-
terziehen. Ich mdéchte sie in unsere Berufspraxis her-
einnehmen, das heisst, wenn ich Sie anfangs eingela-
den habe, mit mir eine Denkbewegung zu vollziehen,
konnte ich sagen, bis jetzt hatten wir immer irgend-
wie von uns weg gedacht, oder auch an diese Briik-
kenfunktion gedacht. Jetzt nehmen wir diese Bewe-
gung mal zurck und wenden sie auf uns selber. Da
mochte ich bloss mit drei’ Hinweisen Thnen zeigen,
wie ich aufgrund dieser anthropologischen Formel
das Helfen verstehe. Wenn wir uns selber als dau-
ernd Hilfsbediirftige verstehen, dann werden wir
Sorge tragen, dass wir fiir jede Zuwendung, die uns
vom andern Menschen entgegenkommt, offen blei-
ben, das heisst nichts anderes, als dass wir mit-
menschliche Beziehungen so pflegen, dass sie fiir uns
selbst genauso wie fiir den andern, eine Bereicherung
werden. Mit solcher Einstellung gelingt es sicher
auch einmal die Offenheit, dass sogar die hilfesu-
chenden Eltern uns bereichern konnen, ja warum
eigentlich nicht? Denn hier, bei diesen Eltern, mit
diesem einen Lebensschicksal, liegt eine Antwort be-
reit, wie Menschen auf ihr Lebensschicksal eine
Antwort zu finden suchen, eine Antwort, die fiir uns,
die wir ein anderes Lebensschicksal haben, erst ein-
mal die Augen 6ffnen konnte fiir dieses ganz andere.
Aber eben, wir miissen die Augen offenhalten fiir
diese einmalige Notlage, die nicht in ein von uns ge-
lerntes und langst bekanntes Schema einzuordnen ist.
Aus solcher Haltung heraus werden wir auch richtig
hinhoren konnen. Ich bin iiberzeugt, dass jedes Le-
bensschicksal, dass jedes Elternproblem wirklich
einmalig ist. Wir sollten uns diese Gewohnheit an-
eignen, jedes Elternproblem wirklich in seiner Ein-
maligkeit anzuerkennen und aufgrund seiner Ein-
maligkeit etwas davon zu lernen. Wir sollten die Ge-
wohnheit haben, immer wieder neu an die Eltern
heranzutreten. Auf diese Weise werden wir die Pro-
bleme dieser Eltern nicht so einordnen konnen, dass
wir eine sichere Antwort darauf finden. Wir werden



auch nicht fiir dieses Problem ein Formular zu fiillen
vorstellen, sondern wir werden auch einmal sagen
konnen: Wissen Sie, ich weiss die Antwort eigentlich
auch nicht, aber ich mdchte mit IThnen zusammen
Ihre Antwort suchen.

Der zweite Hinweis: Die Eltern von behinderten
Kindern spiiren immer wieder, das sagen sie uns, im-
mer, in jedem Elterngesprach kommt das zum Aus-
druck, dass die Aussenwelt, wie wir Berufsvertreter,
von ihnen erwartet, dass sie ihr Kind akzeptieren. In
sehr vielen Briefen von Sozialarbeitern und in vielen
Krankengeschichten habe ich gelesen: die Eltern
konnen ihr Kind noch nicht akzeptieren. Sie hitten
das Ja zu ihrem Kind noch nicht gefunden. Ich
glaube, hinter diesem «noch nicht» steckt eine Auf-
fassung, die mit dem Wesen des Menschen nicht zu
vereinbaren ist. Wenn wir sagen, die Eltern akzeptie-
ren ihr Kind noch nicht, dann haben wir irgendwie
einen idealen Zustand vor uns, wo die Eltern das
einmal konnen, das heisst, wir haben so etwas wie
eine allmdhlich aufsteigende Linie vor uns, die es
Schritt um Schritt zu erklimmen gilt, bis die Eltern
einmal den Gipfel der Bejahung erreichen. Ich glau-
be, das ist falsch. Haben Sie schon einmal erfahren,
Sie ganz personlich, wie schwer es ist, die eigene
Hilflosigkeit wirklich zu akzeptieren, diese Hilflosig-
keit in eine Hilfsbediirftigkeit umzusetzen und aus
dieser Hilfsbediirftigkeit sogar die Bereitschaft wer-
den zu lassen, auch Hilfe anzunehmen oder Hilfe zu-
erst einmal zu suchen. Haben Sie schon erfahren,
dass ein solches Akzeptieren nur immer wieder
punktuell moglich ist? Plotzlich gelingt es uns, dann
konnen wir’s. Dann warten wir wieder Wochen, viel-
leicht Monate darauf, bis es sich wieder einstelle. Ich
glaube, genau so geht es den Eltern in bezug auf das
Akzeptieren ihres Kindes. Ich glaube nicht, dass das
ein Dauerzustand ist, wenn Eltern sagen: ich kann
das, das Kind akzeptieren, sondern ich glaube, dass
es tdglich immer wieder einen neuen Aufschwung
braucht, einen Aufschwung der Bereitschaft, ein
richtiges Hinsehen, ein richtiges Hinhoren, die Ge-
lassenheit, sich ansprechen zu lassen von dem, was
vom Kind her ihnen entgegenkommt, und plotzlich
kann eine Mutter sagen: plotzlich spielt die Behinde-
rung keine Rolle mehr, sie ist wie abgefallen, es ld-
chelt mich an, es spricht zu mir, es kommt eine
menschliche Zuwendung auf mich zu, und das gentigt
mir plbtzlich. Dann habe ich ein Gliicksgefiihl, dann
arbeite ich wieder iiber Wochen mit dem Kind und
warte bis dieses «Akzeptieren-Konnen» sich wieder
einstellt. Das ist doch die Dynamik unseres Lebens,
dass zwischen den bedringenden Zweifeln immer
wieder punktuell dieses Ja zum Lebensschicksal auf-
tritt und uns bereichert, uns erfiillt, und unser Leben
dann irgendwie iiberstrahlt. Das aber nur dann, wenn
wir selber, wir in unsern Berufen, etwas von dieser
Hilfsbediirftigkeit selber immer wieder erfahren. Und
wenn wir erfahren haben, dass auch unser Wesen
plotzlich heil, das heisst ganz, plotzlich so sein kann,
wie wir es uns eigentlich immer vorgestellt haben.

Und der dritte Hinweis: Wie steht es mit der Frage
nach dem Sinn des Behindertendaseins, die immer
wieder, versteckt in den Aeusserungen der Eltern
und der Aussenstehenden, durchschimmert. Wir sind

sehr leicht immer wieder bereit, die Eltern iiber den
Sinn ihres Lebensschicksals aufzukldren, ich denke
da vor allem an jene Vertrostung, an eine Vergeltung
irgendwo im Jenseits, die unser Alltagsverstand so
leicht heranzieht, um iiber die eigene Hilflosigkeit
wegzutduschen. Ich versuche hier einen andern Weg
einzuschlagen, in den Elterngespriachen zu verwirkli-
chen, denn ich glaube, dass auch in bezug auf die
Frage nach dem Sinn ich zunéchst einmal auf mein
eigenes Leben zuriickverwiesen bin. Wie geht es da
denn eigentlich mit der Sinnfrage. Die Anthropologie
hat mir dazu verholfen, zwei Antworten auf diese
Frage zu geben, ohne dass wir uns weltanschaulich
festlegen miissen. Ich glaube, dass der Sinn des Le-
bens auch so punktuell mir zufallen kann, dass dann

- alle Gefiihle der Sinnlosigkeit plotzlich verschwinden

und ich wirklich das Gefiihl habe: heute hat es sich
gelohnt, dass du gelebt hast. Ich glaube, dass der
Mensch diese Moglichkeit hat, iiberall, wo er steht,
in welchen Situationen, welchen Belastungen er auch
ausgesetzt ist, dieses Gefiihl plotzlich einmal zu ha-
ben. Ich glaube, der Mensch sei in seinem Wesen, je-
nes verwandlungsfihige Wesen, welches aufgrund
dieser Dynamik von Zweifeln und von Erfiilltheit
steht und so sein Leben immer vorantreibt.

Es verbietet mir aber, vom Sinn des Lebens zu spre-
chen, als wiirde er mir ein fiir alle Mal zur Verfii-
gung stehen, als hitte ich ihn im Sack und kénnte ihn
den andern prisentieren. Und die zweite Antwort:
ich weiss zwar um den Sinn des Lebens eines behin-
derten Menschen nicht. Und ich weiss nicht, welchen
Sinn das behinderte Dasein eines Kindes fiir diese
Eltern hat. Aber ich weiss, dass der Mensch die
Moglichkeit hat, jede Situation in seinem Leben auf
einen Sinn zuriickzubeziehen, gleichgiiltig, welchen
Namen er diesem Sinn gibt. Denn die Erfahrung der
eigenen Hilflosigkeit heisst doch im Grunde nichts
anderes, als dass ich auch im Hinblick auf den Sinn
dauernd erginzungsbediirftig bleibe und darauf an-
gewiesen bin, dass er mir ab und zu einfach zufillt.
Die Frage ist dann bloss, ob ich bereit dazu bin, die-
sen Sinn auch zu empfangen und ihn in meinem Be-
ruf umzusetzen.

Wir sind jetzt am Ende unserer Denkbewegung an-
gelangt, zu welcher ich Sie eingangs eingeladen habe.
Ich habe uns dabei eingangs mit einem Reisenden
verglichen, der in neue Lédnder schreitet. Wenn dieser
Reisende nach Hause kommt, erwarten wir von ithm,
dass er etwas zu erzidhlen wisse, dass ihm Neues auf-
gegangen sei, dass er bereichert sei durch die Ein-
driicke und so bereichert wieder in seinen Alltag zu-
riickkehre. Das war eigentlich meine Absicht, dass
fiir Sie personlich durch diese Denkbewegung neue
Impulse fiir Thren Berufsalltag sich einstellen kénn-
ten, wenn Sie mit Eltern iiber die Probleme des be-
hinderten Kindes sprechen wollen. Ich danke IThnen
fiir Ihre Aufmerksamkeit und wiinsche Ihnen fiir
Ihren Beruf alles Gute.

Fiir das Wesen des Goldes ist es nebensdchlich. in
welchem Muttergestein es eingebettet sei, und es
bleibt Gold, selbst im Miillhaufen. Rudolf Allers

527



	Die Familie und ihr behindertes Kind - Hilfe für die behinderte Familie?

