
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Heimwesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 50 (1979)

Heft: 12

Artikel: Therapie statt Strafe?

Autor: Schmid, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-809682

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-809682
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- Bauliche «Barrieren» sind abzubauen, bestehende
Wohnungen altersgerecht anzupassen. Speziell für
Betagte bestimmte Wohnungen sollten nicht von
jenen der übrigen Bevölkerung abgesondert werden.

- Altersheime müssen über alle erforderlichen
Dienste verfügen, damit spätere Umzüge vermieden

werden können. Die Persönlichkeit der Pen¬

sionäre ist zu respektieren (Einzelzimmer mit
persönlichem Mobiliar).

- Die geriatrische Ausbildung ist als Pflichtfach in
die Lehrpläne aller medizinischen Fakultäten des
Landes aufzunehmen. Der Bedarf an Personal für
Alters- und Pflegeheime muss genau abgeklärt
werden.

Therapie statt Strafe?
Von Dr. Peter Schmid, HPS Zürich *

Standortbestimmung

Sie haben richtig gelesen. Hinter der Ueberschrift
steht ein Fragezeichen. Und zwar gilt dieses
Fragezeichen entgegen den üblichen Gepflogenheiten für
einmal der Therapie und nicht der Strafe. Es scheint
wohl Einigkeit darüber zu bestehen, dass mit
therapeutischen Massnahmen die Erziehung nicht zu
ersetzen ist. Aber wieso soll die Strafe, dieses pädagogische

Strandgut, zu dem keiner sich offen bekennt,
dessen man sich lieber entledigen möchte oder mit
dem man sich bestenfalls resigniert abgefunden hat
— wieso soll ausgerechnet die Strafe nicht ungestraft
der Vergessenheit anheimfallen? Wo therapeutische
Bemühungen angebracht und erfolgreich sind,
braucht man der Strafe nicht das Wort zu reden.
Aber ist Therapie in jedem Falle besser als Strafe?
Ich habe grosse Vorbehalte gegen das geflügelte
Wort «Heilen statt strafen» und meine, dass wir mit
der Eliminierung des wohl in mancher Hinsicht
fragwürdigen Faktums «Strafe» auch etwas aus den

Augen verlieren, was für das Verständnis des
Menschen, für seine Reifung, ja, für seine Würde wichtig
sein könnte. Deshalb müssen wir die allseits beliebte
Maxime «Helfen statt strafen» generell ergänzen, ja
in gewissen Einzelfällen vielleicht sogar ersetzen
durch die Forderung «Helfen durch Strafen».

Eine Rehabilitation des Strafgedankens liegt nun
allerdings nicht in den Denkgewohnheiten unserer
Zeit, und es erfordert einen beträchtlichen anthropor
logischen Exkurs zur Rechtfertigung dieses fast
unerhört anmutenden Unterfangens. Aber gerade als
eine Massnahme in pädagogischer Grenzsituation —
in der man sich der Beschränktheit pädagogischer
Einflussnahme bewusst wird — vermag die Strafe
besonders deutlich zu zeigen, wohin allenfalls
therapeutischer Uebereifer in letzter Konsequenz führt. Es
geht ja nicht einfach um verschiedene Massnahmen
mit mehr oder weniger Aussicht auf Erfolg. Hinter
beiden Massnahmen stehen Bekenntnisse, zwischen

* Referat, gehalten an der Arbeitstagung für Dozenten an
sonderpädagogischen Studienstätten in deutschsprachigen Ländern
am 4. Oktober 1979 an der Pädagogischen Hochschule in
Heidelberg.

denen sich zurzeit ein immer breiterer Graben auftut
zum Schaden einer wirklich umfassenden Hilfe: Von
der Therapie erhofft man sich alles. Von der Strafe
erwartet man pädagogisch wenig bis gar nichts und
duldet sie darum nur als notwendiges Uebel. Therapie

erscheint wohlbegründet und wissenschaftlich
fundiert. Strafe dagegen so meint man, sei Ausfluss
von Affekt und Notwehr. So einfach scheinen die
Dinge zu liegen. Aber das Leben tut uns nicht den
Gefallen, dass es wirklich so einfach ist.

Das gedankliche Umfeld der Therapie

Weil auch die Sprache die Vielfältigkeit des Lebens
ausdrückt, sind die Inhalte aller Wortschöpfungen
selber mehrdeutig und einem zeitlichen Wandel
unterworfen. Wenn wir uns Klarheit verschaffen und
Einigung darüber erzielen wollen, was Therapie denn
eigentlich sei, so müssen wir unterscheiden zwischen
der ursprünglichen Bedeutung von «Therapie» und
den verbreiteten Vorstellungen, die heute mit diesem
Begriff verknüpft werden. Für einen kurzen
sprachgeschichtlichen Exkurs greife ich auf eine Arbeit von
Seidmann (1979) zurück, der über die Etymologie
des Wortes «Therapie» folgendes feststellt: «Das
griechische Verb therapeuein heisst ursprünglich:
dienen, bedienen, gut sorgen für, pflegen, verehren,
sorgfältig bilden und ausbilden und schliesslich auch
noch heilen» (S. 46). Und er fährt fort: «Die thera-
peia umfasst also Besorgung und Behandlung im
Sinne von Pflege, von Sorge um jemand, von
Umgang mit jemand, bedeutet aber auch so
Unterschiedliches wie Verehrung der Götter, Schmeichelei,
Dienerschaft und Körperschutz» (S. 47).

Wenn also ein wesentlicher Sinn der Therapie das
Dienen ist, zum Beispiel die Bemühung um das Wohl
des Menschen, dann freilich hat darin auch das
Erzieherische Platz. Ja, wenn gar die Strafe in den
Dienst der Entwicklung und Reifung des heranwachsenden

Kindes und Jugendlichen gestellt werden
könnte, dann brauchte man sich ihrer nicht zu schämen.

Der ursprüngliche Sinn des Wortes «therapeia»
lässt es somit durchaus zu, Brücken zu schlagen
zwischen Therapie und Erziehung bis hin zur Strafe, so-

505



fern wir sie als Erziehungsmittel einsetzen. Jeder gute
Therapeut wird diesen erweiterten Sinn von Therapie
für seine Arbeit im Auge behalten. Zieht er dagegen
eine einschränkende Präzisierung des Begriffs vor,
dann wird er ohne weiteres auch andere Akzente
menschlichen Umgangs wie etwa Erziehung, Bildung,
Führung, Begegnung usw. zulassen.

Nun hat es selbstverständlich auch seinen Sinn,
Therapie als eine klar umgrenzte Tätigkeit zu definieren.
Ein Ansatz zu einer präziseren Abgrenzung ergibt
sich aus dem gegenwärtigen Verständnis von Therapie

als einer heilenden Massnahme. Wer Heilen sagt,
muss auch Krankheit sagen. Dem kann natürlich
entgegengehalten werden, Therapie, vornehmlich
Psychotherapie, befasse sich nicht bloss mit
seelischen Erkrankungen, sondern auch mit Störungen,
Konflikten und Krisen, die gewissermassen noch zum
gesunden Leben gehören. Trotzdem stellt man sich
doch in der Behandlung ebensolcher Störungen im
weiteren Sinne vor, dass etwas in Ordnung gebracht
werden muss, wozu der Betroffene selbst nicht die
Kraft hat. Der Patient erduldet etwas, auf das er keinen

Einfluss nehmen kann. Darum spricht Dührssen
(1971) analog zum körperlichen Organgeschehen
auch im psychischen Bereich von Kranksein, wenn
bei einem Menschen plötzlich seelische Reaktionsweisen

auftreten, «von denen sich der Betroffene
überfallen fühlt, an denen er leidet und denen er
ausgeliefert erscheint» (S. 122).

Somit ist es zweifellos verfehlt, einen Kranken für
sein Kranksein zu bestrafen. Aber man müsste
ebenso lapidar fortfahren: Es ist auch problematisch,
einen Gesunden, der sich eines Vergehens schuldig
gemacht hat, zu therapieren. Freilich lässt sich dazu
einwenden, so etwas gebe es nicht. Jedes Vergehen
sei Krankheit oder dann Folge von inneren und
äusseren Zwängen, denen der einzelne machtlos ausgeliefert

sei. Und damit sind wir beim entscheidenden
Punkt angelangt, wo sich die Geister teilen: beim
Menschenbild.

Die Einengung des therapeutischen Verständnisses
auf den Sinn von «heilen», «wiederherstellen»,
Störungen .abbauen», «Konflikte ausräumen», und die
gleichzeitige Expansion therapeutischer Einflussnah-
me über alle Lebensvollzüge hinweg, geht auf die
Vorstellung zurück: Wenn nur alle Probleme und
Schwierigkeiten beseitigt sind, kann sich der Mensch
ungestört und harmonisch entfalten. Es braucht dann
sozusagen keine Erziehung, kein «Ziehen», weil sich
unter günstigen Verhältnissen ja alles von selbst
pflanzenhaft auszeugt. Und sollte dies einmal nicht
der Fall sein, dann müssen um jeden Preis
krankmachende Faktoren ermittelt werden, wenn nicht im
Subjekt auffindbar, dann doch in der Umwelt.

Es ist nur folgerichtig, dass eine solche in engen
Grenzen sich haltende therapeutische Auffassung auf
dem Gebiet der Behindertenhilfe leicht Verbreitung
findet, haben wir es doch hier mit Kindern zu tun,
die erwiesenermassen durch angeborene Mängel oder
schädigende Umwelteinflüsse in eine Lebenslage
gedrängt worden sind, die eine besondere Zuwendung
erfordert. Wir wenden uns zwar entschieden gegen

eine rein fürsorgerische, caritative Behindertenhilfe,
welche die noch verbliebenen Möglichkeiten im
Behinderten unberücksichtigt lässt. Aber wir operieren

mehr und mehr mit einem gut ausgebauten
therapeutischen Instrumentarium und geben damit indirekt

zu, dass wir vom notleidenden Menschen kaum
die selbständige Mobilisierung eigener erneuernder
Kräfte erwarten.

Wenn nun aber die krankmachenden Faktoren zwingend

ausserhalb des Menschen liegen müssen, dann
ist es nicht weit zur Frage, was man denn künftig zu
beachten hätte, um Pannen zu vermeiden. «Vorbeugen

ist besser als strafen» pflegt man zu sagen und
geht von der Vorstellung aus, alles, was anders
herauskommt, als es nach unserer Voraussicht hätte
kommen sollen, wäre zu vermeiden gewesen. Es sei
in jedem Fall die Unvollkommenheit des Erziehers,
dass er nicht weise genug war, die Gefahr vorauszusehen.

Damit wird das Kind wiederum zum Objekt,
das sich bei entsprechenden Vorkehren gefügig dem
unterzieht, was uns zweckmässig erscheint. Ich meine
aber, es gibt viele Situationen in der Erziehung, die
wir nicht voraussehen können. Und selbst wenn dies
der Fall wäre — haben wir dann das Recht, jedesmal
mit allen Mitteln zu verhindern, was dem Kind allenfalls

nicht gut bekommt? Wer diese Frage verneint,
muss sich darauf einstellen, dass immer wieder einmal

etwas geschieht, das nachträglich ins Reine
gebracht werden muss. Strafe ist eine Massnahme, die
immer im nachhinein erfolgt. Das hat sie mit der
Therapie gemeinsam. Aber Therapie kuriert eine Krankheit,

wofür der Mensch nichts kann. Strafe dagegen
korrigiert ein Vergehen, wofür der Mensch zur
Verantwortung gezogen wird.

Die anthropologischen Grundlagen
des Strafgedankens

Der Strafgedanke geht von ganz anderen anthropologischen

Voraussetzungen aus als der Therapiegedanke.

Jede der beiden Ansichten hat etwas Richtiges,

keine ist die ganze Wahrheit. Da aber gegenwärtig
alles Therapeutische ein starkes Gewicht erhalten

hat, möchte ich im Sinne einer Ergänzung gegen den
Strom schwimmen und jenes andere Verständnis
vom Menschen in Erinnerung rufen, das zwar die
Strafe nicht verherrlicht, aber diese mindestens als
einen möglichen pädagogisch relevanten Faktor
prüft.

Die Freiheit zur Verweigerung

Es ist recht aufschlussreich, erzieherisch engagierte
Menschen zu fragen, was sie von der Strafe halten.
In der Regel stösst man verhältnismässig selten auf
die Meinung, Erziehung könne oder müsse ohne
Strafe auskommen. Ueberwiegend heissen aber die
Antworten: Wir kommen leider nicht ohne Strafen
aus; Strafe soll erst angewandt werden, wenn alles
andere nichts mehr fruchtet — oder schliesslich:
Man muss sich eben wohl oder übel damit abfinden,
dass Strafen unvermeidlich ist. Selbst diesen
abgeschwächten Formen würde ich entgegenhalten: Es ist

506



nicht sinnvoll, der Strafe auszuweichen, wenn sie aus
der gegebenen Situation heraus angebracht ist.
Erfolgt sie nämlich als notwendige Konsequenz, dann
ist sie durch nichts anderes zu ersetzen. Ich bin also
grundsätzlich für die Strafe als Korrektur auf ein
Vergehen, was aber nicht heisst, dass man damit
alles gutheisst, was zurzeit unter Strafe verstanden und
praktiziert wird.

In unserem Zusammenhang ist das Vergehen so
ziemlich das Gegenteil von Krankheit: Während der
körperlich und psychisch Kranke keine Kontrolle
mehr über den Krankheitsprozess hat, attestieren wir
demjenigen, der sich eines Vergehens schuldig
macht, dass er sehr wohl auch hätte anders handeln
können. Und gerade hier stossen wir an einen wunden

Punkt der prinzipiellen Strafgegner. Diese ertragen

im Grunde nicht, dass der Mensch sich immer
wieder einmal die Freiheit herausnimmt, keine
Gefolgschaft zu leisten. Sie unterlassen das Strafen, weil
sie immer noch glauben, ein Motiv zu finden,
welches das Vergehen zu einer Krankheit macht. Uns
sind eben die hilflosen Kranken lieber als die
unberechenbaren Gesunden. Nicht strafen kann auch eine
Schwäche sein. Aber Strafen ist darum noch lange
nicht Ausdruck von Stärke. Häufig ist der Aerger,
der sich im Strafen Luft macht, ein Aerger über die
Tatsache, dass auch das Kind als Mensch die
Möglichkeit hat, sich uns zu verweigern.

Hans Saner (1979) hat einmal sehr treffend von der
«natürlichen Dissidenz des Kindes» gesprochen. Nur
schade, dass er selbst dann diesen vielversprechenden

Ansatz gleichwohl wieder naturalistisch umbiegt
und auf eine gesellschaftskritische Milieutheorie
reduziert. Er sieht nämlich in der kindlichen Dissidenz
die wünschbare Abweichung von einer gesellschaftlichen

Norm, die als Ganzes problematisch ist und
vom stetigen Neuanfang und dessen Verheissung
durch das Kind überholt werden müsse. Die natürliche

Dissidenz beinhaltet bei ihm nicht auch die
Abweichung vom Guten, sondern ist bereits die Manifestation

des Guten selbst, das sich gegen die zweifelhaften

Normen der Gesellschaft auflehnt. Wenn
somit das Kind aus natürlichem Instinkt heraus immer
recht hat, dann steht Strafe ausserhalb jeder Diskussion.

Aber damit verlegen wir die Ursache des
Uebels einfach von der Anlage auf die Umwelt und
machen diese allein verantwortlich für die Vergehen
einzelner Menschen und nicht mehr die Menschen
selbst. Der gesellschaftskritische Naturalismus denkt
sich den Menschen für an sich gut und hält sich an das
Dogma, es gäbe kein Vergehen, wenn nur die Gesellschaft

in Ordnung wäre. Freilich bleibt dann auch
hier die Frage unbeantwortet, die schon Rousseau im
Gesellschaftsvertrag zum Dilemma wurde: Wie
kommt denn das Uebel in die Gesellschaft hinein,
wenn nicht durch den Menschen?

Vergehen und Schuld

Wer Strafen prinzipiell ablehnt oder doch grosse
Vorbehalte dagegen anbringt, bekundet in der Regel
auch Mühe mit dem Phänomen des Vergehens. Es ist
darum nötig, hier noch einmal anzusetzen. Gewiss ist

der Begriff des Vergehens juristisch und kriminalistisch

vorbelastet, was zur falschen Annahme führt,
er werde von gesellschaftsbedingten Normen her
definiert, die dann eben sehr relativ und dem zeitlichen
Wandel unterworfen seien. Doch schon die sprachliche

Herkunft zwingt, zu unterscheiden zwischen
Vergehen und Uebertretung, wenn auch in der
Lebenswirklichkeit die Uebergänge selbstverständlich
fliessend sind. Von einer Uebertretung sprechen wir
hauptsächlich, wenn eine von aussen auferlegte
Grenze überschritten wird gegen die Interessen
anderer, ganz gleichgültig, wie sinnvoll oder ethisch
vertretbar diese Fremdanliegen sind. Vergehen
hingegen meint doch vornehmlich das Abweichen vom
eigenen Weg, die Entfernung von einer möglichen
menschlichen Bestimmung. Darum kann nicht die
Gesellschaft definieren, was ein Vergehen ist. Das
lässt sich ausschliesslich vom Sinn des Lebens her
begreifen. Weil jedoch dieser Lebenssinn nicht
einfach vorgegeben und nicht im ganzen einsichtig ist,
kann sich der Mensch auf dem Weg sittlicher
Erkenntnis irren. Darum ist ein Vergehen in erster
Linie ein Verrat an sich selbst. Was heisst das?
Menschliches Leben ist geistiges Leben, das sich
nicht genug sein lässt an der Befriedigung
individueller Bedürfnisse. Der Sinn des Lebens besteht
darum nicht in der Erweiterung des Bedürfniskreises,
sondern wird überhaupt erst erfahrbar in der Erweiterung

des Lebenshorizonts überhaupt auf Beständigeres

und Erfüllenderes hin. Wer sich durch ein
Vergehen schuldig macht, ist darum vor allem sich selbst
etwas schuldig geblieben. Wir müssen aber, noch
weiter einschränkend, hinzufügen: Ein negatives
Verhalten ist noch kein Vergehen, solange der
betreffende Mensch keiner andern Einsicht oder Gesinnung

fähig ist. Vergehen kämen andrerseits gar nicht
vor, wenn dem Menschen jederzeit die Folgen seines
Handelns im Sinne der eigenen Lebensbeeinträchtigung

voll einsichtig wären. Es ist eben darum
«zwischen Wissen und Tun ein himmelweiter
Unterschied» (Pestalozzi), weil solches Wissen immer nur
vorläufig ist und nie umfassende Erkenntnis. Folglich
besteht das Phänomen des Vergehens nur dann,
wenn ein Mensch sehr wohl besserer Einsicht
zugänglich ist, aber noch zu wenig gefestigt, konsequent
danach zu leben.

Zum erweiterten Lebenssinn gehört selbstverständlich
auch der soziale Aspekt. Darum ist jedes Vergehen

auch ein Verstoss gegen die Gemeinschaft. Aber
nicht jeder Verstoss gegen eine Gemeinschaft ist
deswegen schon ein Vergehen. Es könnte nämlich
sehr wohl sein, dass ein einzelner im Interesse seiner
inneren Glaubwürdigkeit sich gruppenegoistischen
Usanzen widersetzt. Damit ist er zwar in den Augen
jener, die ihre selbstsüchtigen Anliegen innerhalb
einer Gruppe nicht mehr durchzusetzen vermögen,
ein Gesellschaftsfeind, nicht aber im Hinblick auf
eine höhere Form von Gemeinschaftlichkeit, die dieser

einzelne auf dem Wege seiner Selbstverwirklichung

anstrebt. Ein Vergehen gegen die Gemeinschaft

bedeutet nicht bloss, dass Gemeinschaftsanliegen
durch egoistische Bedürfnisse verraten worden

sind. Es heisst unter Umständen, dass auch höhere
menschliche Anliegen im Interesse des einzelnen hinter

die bloss eigensüchtigen Bestrebungen innerhalb

507



einer Gruppe zurückgesetzt worden sind. Persönlichkeit

und Gemeinschaft reifen wechselseitig. Darum
gibt es kein Vergehen an der Gemeinschaft, das nicht
zugleich ein Verrat an sich selbst ist.

In Anbetracht dieses Zusammenhangs ist jedes
Vergehen zugleich ein Versäumnis, eine verpass te
Reifungschance. Diese macht uns deutlich, dass es
Grenzen erzieherischer Einflussnahme gibt. Von ihr
aus ergeht darum zugleich der Appell an den
verantwortlichen Erzieher, dafür zu sorgen, dass andere
Möglichkeiten der Reifung um so mehr wahrgenommen

werden. Man kann Erziehern gegenüber auch zu
früh mit therapeutischen Hilfen aufwarten, was nicht
selten zum Anlass genommen wird, sie selbst von
möglichen Unterlassungen reinzuwaschen und obendrein

erst noch von künftigen Erzieherpflichten zu
dispensieren.

Ueber den Sinn der Strafe

Nachdem wir nun das Vergehen in dreifacher Hinsicht

charakterisiert haben — nämlich als einen Verrat

an sich selbst, einen Verstoss gegen die Gemeinschaft

und eine versäumte Reifungschance — können

wir nun daraus ableiten, was der Strafe für eine
Funktion zukommt.

Strafe bedeutet erstens Bereinigung einer Schuld.
Schuldgefühle sind die Folge eines erlebten
Missverhältnisses zwischen dem, was hätte erbracht werden
sollen und auch können und dem, was tatsächlich
erbracht worden ist. Wenn eine Strafe befreiend wirken
soll, indem sie die Schuld sühnt, dann muss streng
genommen im Kind das Bewusstsein von Schuld
vorhanden sein, sonst wirkt die Strafe bloss als
Abschreckung und Witzigung. Schuldbewusstsein und
Strafeinsicht lassen sich aber nicht erzwingen. Dennoch

würde ich nicht sagen, mit der Strafe müsse
zugewartet werden bis zur Schuldeinsicht. Denn die
Wiedergutmachung kann unter Umständen selbst
erst beitragen zur nachträglichen Einsicht in das
Unrecht. Als Bereinigung einer Schuld hat Strafe natürlich

einiges gemeinsam mit dem therapeutischen
Gedanken. Auch da geht es zuweilen um Schuldgefühle
und Schuldangst. Wenn wir aber streng davon ausgehen,

dass ein Krankheitsprozess eigengesetzlich
seinen Fortgang nimmt und vom Betroffenen nicht be-
einflusst werden kann, erhalten Schuldgefühle einen
andern Stellenwert. Diese werden dann ebenfalls als
etwas Krankhaftes angesehen, jedenfalls als eingebildet

und nicht «echt». Die ursprüngliche therapeutische

Absicht besteht demnach darin, den Patienten
von den vermeintlichen Schuldgefühlen zu entlasten.
Man muss ihm zu verstehen geben, dass diese im
Grunde Hirngespinste sind. Allerdings können wir
ohne weiteres einräumen: Es gibt einerseits tatsächlich

eingebildete Schuldgefühle, und es wird andererseits

in den neueren Strömungen der Psychotherapie
das Phänomen von Schulderleben und Gewissen als
spezifischer Ausdruck des Menschseins ernstgenommen

(zum Beispiel Fromm, Maeder, Zulliger). Doch
verbreitete Tendenzen, Strafe durch Therapie zu
ersetzen, laufen eben doch darauf hinaus, jegliche
Schuld zu beseitigen statt zu bereinigen.

Weil mit der blossen Vergangenheitsbewältigung
noch nichts getan ist, damit der heranwachsende
Mensch nicht wieder in ähnlicher Situation versagt,
soll die Strafe zweitens eine Bewährungsaufgäbe unter

ähnlichen Bedingungen sein. Die wiederholte
Erfahrung des Kindes, in wachsend anspruchsvolleren
Lagen bestehen zu können, stärkt sein Selbstvertrauen.

Stellt das Vergehen deutlich einen Verstoss
gegen die Gemeinschaft dar, so sollte die
Bewährungsprobe vornehmlich mit einem Dienst an der
Gemeinschaft verbunden werden. Gegenseitiges
Vertrauen innerhalb einer Gemeinschaft braucht zu seiner

Festigung und Dauerhaftigkeit die sichtbaren Taten

der einzelnen Glieder. Mit blossen Beteuerungen
oder erzwungenen Gelöbnissen wird nichts abgegolten,

ja, man verführt im Gegenteil das Kind noch
dazu, ausser mit dem Vergehen jetzt auch noch mit
voreiligen Versprechungen die Pflichten innerhalb
der Gemeinschaft nicht ernst zu nehmen. In der
Strafe kann es nicht darum gehen, ein auferlegtes
Uebel möglichst glimpflich zu überstehen. Die Strafe
muss im Jetzt voll akzeptiert und auf sich genommen
werden können. — Darin liegt nun wieder eine
Aehnlichkeit zur therapeutischen Massnahme.
Bekanntlich verspricht man sich die Heilung einer
psychogenen Erkrankung durch die simulierte Wiederholung

der ursprünglich krankmachenden Situation.
Es wird dann bewusst darauf geachtet, dass das
Erlebnis diesmal von positiven Gefühlsmomenten
begleitet ist. Doch die ganze Aktivität der Bemühungen
liegt damit wieder beim Therapeuten, der die Situation

entsprechend arrangiert. Sehen wir in der Strafe
hingegen eine Bewährungsprobe, dann geben wir den
letzten Entscheid zum neuen Wagnis in die Hand des
Menschen, der eben noch versagt hat. Wir verzichten
bewusst auf die Täuschung und entlassen diesen
Menschen von allem Anfang an in die Gesetzmässigkeiten

der Lebenswirklichkeit, wo die Aussichten auf
einen inneren Gewinn nicht grösser sind als zur Zeit
des Versagens.

Strafe soll drittens ein möglicher Reifungsanstoss
sein. Wir sprechen mit der Strafe einen zur Einsicht
reifenden Menschen an. Das hat die Strafe mit der
Ermahnung gemeinsam. Ja, man könnte durchaus
sagen, die Ermahnung sei selbst eine harmlose Form
von Strafe. Man braucht ja schliesslich unter Strafe
nicht immer gleich an harte Strafmassnahmen zu
denken. Es gibt da mancherlei Abstufungen.
Wesentlich für die pädagogisch verstandene Strafe ist
ihr ermahnender Charakter, der im tiefsten Sinn eine
Ermutigung ausspricht. Wer in diesem zukunftsweisenden

Sinn straft, glaubt an das bessere Selbst im
Menschen, das er anrufen und aufrütteln will. Ich
habe anfangs gesagt, es könne auch Schwäche bedeuten,

nicht zu strafen. Dem wäre beizufügen: Man un-
terlässt das Strafen oft aus Resignation. Oder noch
schärfer formuliert: Man straft nicht — aus Verachtung!

Darum gibt es keine sinnvolle Strafe ohne
Hoffnung. Und ein Erzieher ist im Strafen nur
glaubwürdig, wenn er zuversichtlich bleibt. — Auch
an Therapien werden Erwartungen für die Zukunft
geknüpft. Treten jedoch die Erfolge nicht ein, wird
die Therapie gewechselt. Tendenzen gehen darum
leicht dahin, bei jedem Misserfolg auf ein neues
Pferd zu setzen, im Glauben, es gäbe ein Allheilmit-

508



tel für seelische Harmonie und ewigen Frieden. Wir
haben verlernt, die Rückfälle zu ertragen. Darum
strafen wir aus Verbitterung und Enttäuschung, woraus

nie etwas Positives hervorgehen kann. Oder wir
wagen nicht zu strafen, weil wir für jeden Rückfall
einen plausiblen Grund zu finden meinen. Der
zukunftsweisende Appell der Strafe heisst aber ganz
schlicht: «Versuch es nochmals!» Und darin hegt
mehr Vertrauen in den Menschen als in therapeutische

Techniken.

Gefährdete menschliche Würde

Wenn man Idealvorstellungen von Therapie mit
fragwürdigen Strafmassnahmen vergleicht, kommt
natürlich die Therapie besser weg. Ich sehe in dieser
verbreiteten Tendenz den hauptsächlichen Grund
dafür, dass in den letzten zwanzig Jahren über Strafe
sozusagen nichts mehr geschrieben worden ist, oder
wenn schon, dann rtur im Zusammenhang mit der
Frage, wodurch Strafen überflüssig werde.

Man kann mir nun vorwerfen, ich hätte den gleichen
Weg beschritten, einfach mit umgekehrten Vorzeichen:

Ich verglich mehr oder weniger fragwürdige
therapeutische Auffassungen und Praktiken mit dem
ursprünglichen Sinn des Strafens — und siehe da: die
Strafe kommt besser weg. Wir haben bemerkt, dass

richtig verstandenes Strafen einige pädagogische
Grundsätze enthält, die durch Therapie nicht ohne
weiteres zu ersetzen sind: die Bereinigung, die
Bewährung und den Reifungsanstoss. Nun lässt sich
natürlich einwenden, ein guter Psychotherapeut werde
in seiner Praxis diese Anliegen mitberücksichtigen,
womit einmal mehr bestätigt wäre, dass jede gute
Therapie auch pädagogische Anliegen miteinbezieht,
und jede gute Erziehung auch therapeutisch wirkt.

Doch die verbreitete Vorstellung, wonach die
notwendig laienhaft erzieherischen Bemühungen durch
fachgemässe therapeutische Verfahren überflüssig
würden, gestattet es nicht, den Kreis mit dieser
Feststellung zu schliessen. Solange apodiktische Forderungen

wie «Heilen statt strafen» und «Vorbeugen
statt strafen» zirkulieren, sei zlum Schluss noch die
Frage erlaubt, was für weitere Konsequenzen solche
Forderungen haben.

Die Grenzen der Beeinflussbarkeit

Die Strafe ist eine nachgehende Erziehungsmass-
nahme. Sie nimmt immer Bezug auf etwas bereits
Geschehenes. Jedesmal wenn eine Strafe fällig ist,
erinnert dies uns daran, dass etwas vorgefallen ist,
worauf wir keinen Einfluss haben nehmen können.
Und weil darob unsere pädagogische Eitelkeit
verletzt wird, strafen wir aus persönlichem Aerger und
aus dem Gefühl der Machtlosigkeit heraus. Vordergründig

subtiler, aber nicht weniger problematisch ist
es aber, sich auf die Idee zu versteifen, es gäbe
tatsächlich für jede kritische Situation ein Rezept, das
unerwünschte Verhalten des Kindes zu verhindern
oder ihm zuvorzukommen. Solche Pädagogen
reagieren auf jedes Vergehen mit dem Ruf nach mehr
und besseren Therapien. Uebertrieben therapiegläu-

Fachtagung
zur
Pädagogik
intensiv
geistig
Behinderter

EINLADUNG

Die Stiftung Wagerenhof führt
aus Anlass ihres 75jährigen
Bestehens vom 7.—9. Februar
1980 eine Fachtagung durch, die
der Förderung geistigbehinderter

Mitmenschen neue Impulse
verleihen soll.

Vorgesehen sind Referate,
praxisbezogene Veranstaltungen
und Diskussionen.

Referenten: Prof. Dr. A. Sagi
Prof. Dr. H. S. Herzka
Dr. H. Siegenthaler
A. Bänninger
R. Simmen
Prof. Dr. W. Isler
PD Dr. E. E. Kobi
C. Bächli
B. Gertsch
T. Hagmann

Leitung der Tagung: Lie. phil. T. Hagmann

Interessenten erhalten das Kursprogramm und
nähere Auskunft via

STIFTUNG WAGERENHOF USTER
Asylstrasse 24
8610 Uster
Tel. 01 940 42 21

509



bige Menschen verfallen darum dem gleichen Fehler,
dass sie die Grenzen menschlicher Einflussnahme
nicht zugeben können. Sie machen ihre mangelnde
Fachkompetenz verantwortlich oder noch lieber die
Gesellschaft zum Sündenbock für alles, was nicht
programmgemäss verläuft. Verweigerung aus
eigenem Entschluss darf es nicht geben. Sie wird
zum Ausfhiss einer Krankheit oder einer Schädigung,
die augenblicklich zu behandeln ist. Wer hingegen
die Strafe gelegentlich für unvermeidlich hält, nimmt
auch das Risiko des Ungehorsams in Kauf und
gesteht dem Kind ausdrücklich einen Freiraum eigener
Entscheidung zu.

Das Recht auf Irrtum

Auch Therapien nehmen Bezug auf bereits Geschehenes.

Aber in ihnen schwingt so oft das Bedauern
mit, dass es so und nicht anders gekommen ist. Und
darum soll Therapie den Menschen primär von
einem Leiden befreien, damit er künftig nicht mehr
pathologisch reagiert. Der Strafende will dagegen
dem heranwachsenden Menschen das Leiden nicht
um jeden Preis ersparen — nicht indem er ihm Leid
zufügt, das ist nicht der Sinn der Strafe — aber weil
er sich bewusst ist, dass der letzte Schritt im kindlichen

Ermessen liegt, ob es auf unsern Rat, unsern
Appell, unsere Ermahnung hören will. Unter Therapie

stellt man sich eine Behandlung am kranken
Menschen vor. Strafe dagegen ist ein Appell an den
gesunden Menschen oder an das noch Unversehrte im
Menschen. Und vom gesunden Menschen sagen wir,
er könne sich auch irren. Ja, er bedarf zu seiner
Reifung des öftern, dass er aus Irrtümern lernt. •—
«Nicht vor Irrtum zu bewahren ist Pflicht des
Menschenerziehers», sagt Goethe im «Wilhelm Meister»,
«sondern den Irrenden zu leiten, ja, ihn seinen
Irrtum aus vollen Bechern ausschlürfen zu lassen, das
ist Weisheit der Lehrer» (S. 130). Ich sehe darum in
der Erziehung das oberste Prinzip nicht im Vorbeugen

und Behüten. Es gibt Momente im Leben, in
denen wir den letzten entscheidenden Schritt dem
Kind überlassen müssen, im vollen Bewusstsein, dass
es bestimmte Regeln verletzt oder gar gegen sein
ureigenstes Interesse verstösst. Es muss gelegentlich
den falschen Weg gehen, um ihn wirklich kennenzulernen.

Darum dürfen wir das Kind nicht um jeden
Preis vom Ungehorsam abhalten. Aber die pädagogische

Verantwortung gebietet es, dass wir das Kind
jiach dem Vergehen nicht allein lassen. Wenn wir
dann die Strafe versäumen, handeln wir verantwortungslos.

Wandlung ist mehr als Heilung

Sowohl Therapie als auch Strafe haben eine Aende-
rung des Menschen zum Ziel. Therapie in der engen
Vorstellung des Heilens will die Rückführung vom
kranken in den gesunden Zustand. Eine Strafe ergeht
jedoch niemals an einen kranken Menschen, sondern
an den unreifen, wohl aber zur Reifung fähigen
Menschen. Therapie will primär etwas bewirken, mit
Strafe hofft man, etwas auszulösen. Therapie will
etwas beseitigen, Strafe will etwas wecken. Therapie
will von etwas entlasten, Strafe will etwas zumuten.

Und damit wird nun auch deutlich, welchen Verlust
wir einhandeln, wo wir meinen, das eine könne das
andere ersetzen. Jede Verabsolutierung führt zu einer
einseitigen Sicht vom Menschen. Mit Strafen allein
tun wir oft unrecht. Mit Therapie allein nehmen wir
den Menschen nicht mehr ernst. Mit Therapie wollen
wir ihn dahin führen, wo er einmal war. Wir haben
Angst vor seinem Aufbruch und nennen ihn lieber
krank. Wir wollen ihn heilen, damit auch wir dieselben

bleiben dürfen und nicht vom Wandel mitgerissen
werden. Selbst im Umgang mit Behinderten und

Kranken stünde es uns wohl an, neben der Heilung
auch die Wandlung als eine mögliche Form der
Genesung anzuerkennen. Denn ich meine, dass selbst
der behinderte und schwierige Mitmensch nicht
immer bloss seine Hand nach der bequemen Hilfe
ausstreckt. «Ein Mensch, der wirklich auf dem Weg ist
und in Weltnot gerät», sagt Dürckheim, «sucht
nicht immer den, der ihm Zuflucht und Trost gibt
und ihn befähigt, als der alte zu überstehen. Er sucht
vielmehr den, der ihm unerbittlich und treu hilft, sich
zu wagen, eine Not auszuhalten und das Leiden als
,Furt zum andern Ufer' mit Tapferkeit zu
durchschreiten» (S. 100).

Und dartum ist die Therapie unter Umständen eine
unwürdige Strafe, und die Strafe unter Umständen
eine würdige Therapie.

Literatur

Bitter W.: Heilen statt Strafen. Tagungsbericht über Behandlung
und Vorbeugung jugendlicher Kriminalität, Göttingen 1957.

Bollnow O. F.: Existenzphilosophie und Pädagogik. 2. Auflage,
Stuttgart 1959.
Krise und neuer Anfang. Beiträge zur pädagogischen Anthropologie,

Heidelberg 1966.

Dürckheim K.: Der Alltag als Uebung. 5. Auflage, Bern 1977.

Dührssen A.: Psychogene Erkrankungen im Kindes- und Jugendalter,

8. Auflage, Göttingen 1971.

Fromm E.: Psychoanalyse und Ethik. Ullstein-Buch Nr. 3507,
Frankfurt 1978.

Goethe J. W.: Wilhelm Meisters Lehrjahre. Goethes Werk Bd. 8,
Basel 1944.

Maeder A.: Studien über Kurzpsychotherapie. Stuttgart 1963.

Moor P.: Das Erziehungsmittel der Strafe im Rahmen der
Gesamterziehung. In: Schulblatt f. d. Kantone Aargau und Solo-
thurn, Nr. 22, 1956.

Netzer H.: Die Strafe in der Erziehung. Kleine pädagogische
Texte, Heft 24, Weinheim o. J.

Nohl Herman: Der Sinn der Strafe (verfasst 1925). In: Kleine
pädagogische Texte Bd. 35, Weinheim 1965.

Reble A. (Hrsg.): Das Strafproblem in Beispielen. Bad Heilbrunn
1974.

Saner H.: Von der natürlichen Dissidenz des Kindes. In: «Schritte
ins Offene» Nr. 3, Mai/Juni 1979.

Scheler M.: Der Formalismus in der Ethik und die materiale
Wertethik (1916). 5. durchgesehene Auflage, Bern 1966.

Schmid J. R.: Dürfen Erzieher strafen? Vierteljahresschrift «im
Dienste der Gesundheit» der Basler Lebensversicherungsgesellschaft,

Nr. 4/1975.
Schmid P.: Ersetzen therapeutische Konzepte die konventionelle

Heimerziehung? In: VSA, Fachblatt für Schweizerisches
Heimwesen, Nr. 3, März 1979.
Von der aufbauenden Strafe. Unveröffentlichter Vortrag,
gehalten vor der Lehrerschaft der Stadt Liestal am 20. August
1979.

Schohaus W.: Die Strafe als Erziehungsmittel. In: Erziehung zur
Menschlichkeit, Frauenfeld/Stuttgart 1969.

Seidmann P.: Der erzieherische Aspekt der tiefenpsychologischen
Therapie. In: Vierteljahresschrift für Heilpädagogik und ihre
Nachbargebiete (VHN), Heft 1, 1979.

Zulliger H.: Was weisst du vom Gewissen deines Kindes? München

1969.

510


	Therapie statt Strafe?

