
Zeitschrift: Fachblatt für schweizerisches Heimwesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 50 (1979)

Heft: 7

Artikel: Menschenbild und Erziehung : ein Grundproblem der Pädagogik am
Beispiel Pestalozzis

Autor: Kühne, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-809646

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-809646
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Menschenbild und Erziehung
Ein Grundproblem der Pädagogik am Beispiel Pestalozzis

Von Dr. Josef Kühne, Rorschach

Das Menschenbild als Grundproblem
der Pädagogik

Von Erziehung sprechen heisst immer auch,
Aussagen über den Menschen machen. Erziehung praktizieren

bedeutet immer auch, den Menschen nach
bestimmten Vorstellungen über das «Wesen» des
Menschen behandeln. Wer — wie etwa die Pietisten
um Francke — das Kind durch strenge Beaufsichtigung,

Zucht und Arbeit zur Gottseligkeit führen
möchte, oder wer — wie etwa Rousseau und Neill —
den Menschen einfach möglichst ungestört
aufwachsen lassen will im Vertrauen darauf, dass er sich
solcherart am besten in seinem ursprünglichen Gutsein

entwickle, geht ganz offensichtlich von sehr
gegensätzlichen «Menschenbildern» aus. Wenn auch
in der heute gängigen erzieherischen Praxis kaum derart

extreme Ausprägungen von Menschenbildern
vorkommen, so Hessen sich doch ganz bestimmte
anthropologische Hintergründe erzieherischer
Konzeptionen aufzeigen, sogenannte «anthropologische
Implikationen» (Gerner 1974, 4 f.), das heisst
Aussagen über den Menschen, die in pädagogischen
Ueberzeugungen oder Systemen gewissermassen
«eingewickelt», implizit vorhanden sind und vorerst
der Explikation bedürfen.

Damit ist angedeutet, worum es im folgenden geht:
Es soll allgemein auf die Beziehung zwischen
Menschenbild und pädagogischer Konzeption (und umgekehrt)

aufmerksam gemacht werden. Konkret
geschieht das am Beispiel Pestalozzis. Dies ist kurz zu
begründen: Pestalozzi ist sowohl anthropologischer
als auch pädagogischer Denker, und seine Anthropologie

und die «Idee der Elementarbildung» stehen
in einem gegenseitigen Verweisungszusammenhang.
Dies aufzuzeigen ist die eine Absicht dieser Arbeit;
die andere besteht darin, von Pestalozzi aus Durchblicke

allgemeiner Art auf die vorgestellte Problematik

zu gewinnen. Um des besseren Verständnisses
willen soll aber zunächst nochmals die eingangs
angedeutete Problematik etwas weiter skizziert
werden.

Idealismus und Materialismus
als Grundfiguren des Denkens

Wenn man Aussagen über Erziehung — das gilt für
die einfache volkstümliche Sprichwortweisheit
ebenso wie für komplexe theoretische Ansätze — auf
die dahinterliegenden Voraussetzungen hin befragt,
so ergeben sich letztlich immer wieder Grundfiguren
des Denkens, die sich seit den Anfängen der
abendländisch-christlichen Kultur festhalten lassen. Man
kann vereinfacht sagen, dass das Grundproblem von

Menschenbild und Erziehung über weite Strecken
auch eines der Grundprobleme der Philosophie seit
der Antike — und damit eben auch eines der
Grundprobleme des anthropologischen Denkens überhaupt
— ist: nämlich das Verhältnis von Denken und Sein,
von Geist und Materie. Dies drückt sich aus in den
verschiedenen Spielarten, Schattierungen und
Abwandlungen von Idealismus und Materialismus.

Grundsätzlich bestimmen idealistische Ansätze das

objektiv Wirkliche als Idee, Geist, Urbild und als
solches nicht erkennbar. Das subjektiv Wahrgenommene,

das, was menschlicher Erkenntnis allein
zugänglich ist, wird als Erscheinungsform der Idee,
des Geistes, als Abbild aufgefasst. Das Geistige —
wie immer es auch im einzelnen näher bestimmt wird
•—• ist dem Materiellen vorgeordnet. Das gilt nun
auch in anthropologischer und ethischer Hinsicht:
Das den Menschen vor andern Lebewesen Auszeichnende

ist sein Geist und seine Freiheit von nur
materieller und kausaler Bestimmtheit, wobei das
Freiheitsverständnis — je nach «Schule» — variiert
von nur relativer, mannigfach einzuschränkender bis
hin zu absoluter Freiheit. Die «Idee des Guten» oder
wie das Regulativ sittlichen Handelns sonst
bezeichnet wird, ist dem Menschen grundsätzlich a

priori gegeben, sie muss «nur» geweckt, herausgeholt
werden. Gewissermassen das Urbild dieser Art von
Pädagogik ist die «Hebammenkunst» des Sokrates:
Sokrates lehrte ja seine Partner nicht, indem er ihnen
«etwas beibrachte», er förderte nur zutage, was bei
ihnen ja schon im Verborgenen schlummerte (vgl.
dazu Piatons Dialog «Menon»).

Die absolute Gegenposition, der Materialismus,
verwirft die Annahme der Existenz von Ideen ausserhalb

des sinnlich Erfahrbaren. Statt dessen erklärt er
die Materie als «Urgrund» sowohl aller Dinge als
auch alles Geistigen. Dieses ist letztlich ebenfalls auf
materielle Gegebenheiten rückführbar, es ist nichts
Selbständiges, schon gar nicht das Erste und
Ursprüngliche, sondern nur Epiphänomen oder der
«Ueberbau», der sich über der materiellen Basis
erhebt. Dies gilt auch für den Menschen; eine Sonderstellung

aufgrund von Geist und Freiheit kommt ihm
nicht zu, eine transzendentale Sinngebung von einer
«Idee des Guten» her ist folgerichtig undenkbar.
Ein weiterer «Strang» abendländischen Denkens
neben Idealismus und Materialismus ist das Christentum.

Es steht in ebenso hartem Gegensatz zum
Materialismus wie der Idealismus. Idealistischem Denken
steht es unter anderen insofern nahe, als es die Welt
als Schöpfung aus einem geistigen Prinzip — Gott —
versteht. Gott, dessen innerstes Wesen Liebe ist, hat
sich — eben aus dieser Liebe heraus — den
Menschen zu seinem Abbild, als Leib-—Seele—Geist-

287



Einheit, geschaffen. Und er schenkte ihm damit die
Freiheit, sich ihm ebenfalls in voller Liebe zuzuwenden.

Dies ist der anthropologische Aspekt, indem
Freiheit im christlichen Verständnis nicht vom
Menschen selbst, sondern von Gott her zu begründen ist.

Die Bedeutung für die Pädagogik

Für die Pädagogik sind nun durchaus alle Aspekte
— sowohl theoretisch als auch praktisch —
bedeutsam. Dabei stehen heute wohl eher im weitesten

Sinne materialistische Ansätze im Vordergrund.
Wittig weist in seiner anthropologisch orientierten
«Vergleichenden Pädagogik» nach, dass die
vorherrschenden pädagogischen Konzeptionen in Ost
und West letztlich Varianten des einen Positivismus
sind, auf der einen als marxistische, auf der andern
als pragmatische Ausprägung (1973, 18 ff.). Sowohl
von der methodischen — naturwissenschaftlich
ausgerichteten — als auch von der ideologischen
Orientierung her fallen Erörterungen von Sinnfragen oder
geistig-seelischen Sachverhalten ausser Betracht. Als
Beispiel seien die Bemühungen um einen wertfreien
Erziehungsbegriff angeführt, wie sie Brezinka
unternimmt. Er schlägt aufgrund der ursprünglichen
Wortbedeutung und einer empirischen Analyse vor,
den Terminus «Erziehung» folgendermassen zu
verwenden: «Soziale Flandlungen, durch die Menschen
versuchen, das Gefüge der psyehischen Dispositionen

anderer Menschen in irgendeiner Hinsicht dauerhaft

zu verbessern oder seine als wertvoll beurteilten
Komponenten zu erhalten» (Brezinka 1976, 132).
Das technizistische Denken, die Ueberzeugung, dass
der Mensch «machbar» wäre, wenn man nur die
«Mechanismen» und sämtliche auf den Menschen
wirkenden Einflüsse unter Kontrolle und «im Griff»
hätte, ist als Hintergrund und Konsequenz dieses
Ansatzes unverkennbar. Manchmal verbirgt sich das

gleiche positivistisch-technizistische Denken hinter
Begriffen, deren alltäglicher Gebrauch bereits
selbstverständlich ist: «Die Vokabel ,Erziehungsplan'
impliziert etwas Statisches, etwas Vorausberechenbares

und erweckt in uns das Gefühl, dass es nur noch
darauf ankommt, die richtigen Fachleute unter
Vertrag zu nehmen und das richtige Material
anzuwenden» (Kupffer 1978, 102). Dass der Edukand
vielleicht auch nicht planmässig reagieren könnte,
wird nicht angenommen; Erziehung ist gedacht als

Subjekt—Objektiv-Verhältnis, als Aktion und Reaktion,

nicht als Interaktion und Kommunikation. Ein
grosser Teil der Modelle und Strategien, die auf
Verhaltensänderungen beim Edukanden ausgerichtet
sind, basieren auf diesem positivistischen oder
technizistischen Denken, letztlich also auf einem
materialistischen Menschenbild.

Mit dem Materialismus in gewisser Weise verwandt
— jedenfalls insofern dem Menschen keine Sonderstellung

in der Natur zugestanden wird — ist der
pädagogische Naturalismus eines Rousseau oder
Neill, der eine rein negative Erziehung praktiziert
sehen möchte, ein ungestörtes Wachsen- und
Entfaltenlassen des an sich von Natur aus guten
Menschen. Zu dieser Konzeption gehört folgerichtig
der Verzicht auf eine — wie auch immer ausge¬

richtete — sittliche oder religiöse Beeinflussung des
Kindes. Ziel der Erziehung ist das individuelle Glück
des einzelnen (vgl. dazu Wittig 1973, 8 ff.). Es
handelt sich hier um die antiautoritäre Erziehung
liberaler Prägung (vgl. dazu E. Weber 1974, 35 ff.).

Pädagogische Konzeptionen explizit idealistischer
oder auch christlicher Ausprägung sind heute
weniger offensichtlich als die materialistisch fundierten.

Sie sind aber doch zweifellos vorhanden, vor
allem in Ansätzen, die ich — trotz der Vielzahl der
Erscheinungen — als humanistisch bezeichnen
möchte. Dabei sind «Humanismen» verschiedenster
Prägung denkbar, von einem christlichen bis hin zu
einem atheistischen Humanismus. Das Verbindende
und Kennzeichnende all dieser denkbaren Richtungen,

die hier als humanistisch verstanden werden
sollen, ist die Annahme, dass der Mensch sich nicht
einfach als Produkt aus Herkunft und Sozialisation
erschöpfe, sondern dass er darüber hinaus die
Möglichkeit habe, sich durch einen freien Ent-
schluss und kraft seines Geistes von der Gebundenheit

seines bloss gesellschaftlichen «Daseins» los-
zureissen und zu seiner eigentlichen «Existenz»
(Jaspers) vorzustossen.

Die Notwendigkeit eines neuen Standpunktes

Als Ergebnis der vorliegenden Andeutungen bleibt
festzuhalten, dass hinter allen pädagogischen
Entwürfen bestimmte anthropologische Positionen
sichtbar werden, hinter denen wiederum
weltanschauliche Vorentscheidungen stehen, die nicht
weiter «hinterfragt» werden.

Nun zeigt aber nichts die Einseitigkeit und Unvoll-
ständigkeit der je verschiedenen Positionen
deutlicher auf als die pädagogische Praxis:

Empirisch abgesicherte Modelle vermögen zwar
zuweilen echte Hilfe in der Bewältigung des erzieherischen

Alltags zu bieten; ebensooft sind sie aber
«unbrauchbar», jedenfalls bekommt man den Edukanden

damit nicht «in den Griff». Woran liegt das nun?
Hat man einfach nicht alle möglichen und wirklichen
Einflüsse unter Kontrolle, oder gibt es am Ende doch
so etwas wie einen Bereich der Unverfügbarkeit, der
Freiheit gar? — Demgegenüber geraten mehr
idealistisch gefärbte Ansätze in die Schwierigkeit,
dass von schöpferischer Freiheit, von selbständigen
Akten gegen blosses «Dasein» und für die Verwirklichung

der eigenen «Existenz» so verzweifelt wenig
zu spüren ist. Woran liegt das nun? Ist Freiheit doch
nur ein Hirngespinst, das Kind so gut wie der
Erwachsene ein Ergebnis sozialer und historischer
Umstände, verfügbar und verführbar?

Aus diesen Erfahrungen heraus — die, nebenbei
bemerkt, wohl zu einem guten Teil auch einem
unangemessenen Theorie—Praxis-Verständnis anzulasten
sind (vgl. Kühne 1978) — entsteht die Gefahr, sich
mit einem «Sowohl-als-auch-Entscheid» oder der
berühmten «goldenen Mitte» zufriedenzugeben, mit
einem Kompromiss-Menschenbild sozusagen, in dem

288



—- je nach Situation — alles und nichts möglich bzw.
unmöglich ist und das damit keine und jede
pädagogische Konzeption als möglich bzw. unmöglich

erscheinen lässt. Ein Missverständnis ist hier
abzuwehren: Es geht nicht einfach unkritisch um die
simple Frage: «Was muss ich vom Menschen wissen,
um ihn erziehen zu können?» (Kupffer 1976, 332),
so, als ob die Beantwortung jener Frage — einmal
vorausgesetzt, sie wäre möglich — auch die Antwort
auf die Frage nach der Erziehung .mit sich brächte.
Es geht also nicht um eine Art von «Werkzeichnung,

nach deren Muster die zu Erziehenden durch
Erzieher geformt werden» (E. Weber 1974, 242 f.).
Es muss sich vielmehr um die permanente Reflexion
der anthropologischen Fragen handeln, immer eingedenk

der Tatsache, dass der Mensch letztlich doch
eine «offene Frage» (Plessner) ist. Das heisst nun
aber nicht, das unentschieden lavierende Menschenbild,

das oben zurückgewiesen wurde, durch die
Hintertür wieder einzulassen. Es bedeutet aber, einen
Ansatz zu suchen, der dem Menschen in seiner
Totalität gerecht wird. Dies wiederum heisst
versuchen, ihn nicht einfach nur von einer
vorentschiedenen, ausseranthropologischen Warte aus zu
sehen — wie das bei Idealismus und Materialismus
letztlich der Fall ist —, sondern ihn «aus den
Erscheinungen und Wirkungen des menschlichen
Lebens selbst» (Loch 1963, 10) zu verstehen. Es
geht, mit einer Formulierung Pestalozzis, um «die
Wahrheit, die in mir selbst liegt» (V, 382)*.

Ein angemessenes Verständnis etwa der gesellschaftlichen

und geschichtlichen Gebundenheit des
Menschen oder der Aufweis des Punktes, an dem diese
Gebundenheit möglicherweise durchbrochen werden
kann, wäre demnach nur zu gewinnen aus dem
Studium des Menschen selbst. Diesen Weg hat
Pestalozzi beschritten. Schon 1782 konnte er
schreiben: «Mein einziges Buch, das ich seit Jahren
studiere, ist der Mensch; auf ihn und auf Erfahrung
über ihn gründe ich alle meine Philosophie» (zit. in
Brühlmeier 1977, 11). Das Ergebnis liegt vor in dem
1797 erschienenen berühmten Werk «Meine
Nachforschungen über den Gang der Natur in der Entwicklung

des Menschengeschlechts». Ihm wenden wir uns
nun zu.

Das Menschenbild Pestalozzis und die
Idee der Elementarbildung

A. Das Menschenbild

Darstellungen des Pestalozzischen Menschenbildes
gehen immer wieder von den Nachforschungen aus.
Zu Recht, denn das Werk des 51jährigen Pestalozzi
nimmt eine besondere Stellung ein. Es ist Ergebnis
und Höhepunkt eines Prozesses anthropologischer
Reflexion, der seinen sichtbaren Anfang 1780 in der
«Abendstunde eines Einsiedlers» nahm. Dort tauchte
die anthropologische Leitfrage folgendermassen auf:

* Zur Zitation von Pestalozzis Werken vgl. die Erläuterungen im
Literaturverzeichnis.

«Der Mensch in seinem Wesen, was ist er?» (IV,
145). Diesen Gang des Denkens bis hin zu den
Nachforschungen zu beschreiben ist hier nicht der
Ort (vgl. dazu: Brühlmeier 1976, 1977); wir halten
lediglich fest, dass durchwegs eine Polarität besteht
zwischen der «höheren» und der «niederen» Natur
des Menschen. Einmal überwiegt in Pestalozzis Sicht
die eine (Abendstunde), einmal die andere (Lienhard
und Gertrud, 4. Teil). In den Nachforschungen finden

sich beide — Brühlmeier spricht von einer
«Synthese» (1976, 189 ff.) — zu dem Menschenbild
vereint, das fortan Hintergrund und Ausgangspunkt
aller weiteren Schriften zur Pädagogik und Politik
bildet. Dabei ist nun allerdings beizufügen, dass die
Nachforschungen selbst auch schon ein politisches
Werk darstellen, indem sie neben philosophischer
Anthropologie zugleich auch Geschichtsphilosophie
und Soziologie sind. Die historischen und soziologischen

Aspekte werden aber im Rahmen der
vorliegenden Thematik in den Hintergrund gedrängt. Es
geht Pestalozzi zwar um die in Geschichte und Staat
wirkenden Grundkräfte, aber es ist nicht zu
verkennen, dass es ihm doch nicht primär «um den
epochalen Gang des ,Geistes' durch die Jahrtausende»

(Litt., 1966, 39) geht, sondern immer wieder
um den einzelnen Menschen und die ihn bewegenden
Grundkräfte. In diesem Sinne sind denn auch die
folgenden Zustände zu verstehen: als Grundkräfte
des Menschen, die in ihm vorhanden sind, gleichsam
sich durchgitternd und so die je verschiedenen
Daseinsweisen des Menschen als «Werk der Natur»,
als «Werk der Gesellschaft», als «Werk seiner selbst»
begründend.

Der Mensch im Naturzustand —
Werk der Natur

Pestalozzi unterscheidet zwischen dem
unverdorbenen Naturmenschen, «der einfach und harmlos
an der Hand des Instinkts leichten Sinnengenuss
findet» (V, 454) und dem verdorbenen Naturmenschen,
der «diesen Sinnengenuss nicht mehr sorglos und
leicht findet und dadurch seine Harmlosigkeit und
sein tierisches Wohlwollen (ebd.) verloren hat.

Der unverdorbene Naturmensch, instinktgebunden
und -geführt, liebt «voll Wohlwollen seine
Gazelle, seine Marmotte, sein Weib, sein Kind, seinen
Hund, sein Pferd; er weiss nicht, was Gott und was
Sünde ist; die aufgebrochene Erde ist ihm ein
Fluch; er wechselt seine Stunden zwischen Schlaf
und Sinnengenuss; für den morgenden Tag steht
er dir heute nicht vom Stuhl auf, er gibt seine Kuh
für gläserene Korallen .» (V, 452).

Dies ist nur eine Auswahl aus der Reihe der
Umschreibungen des glücklichen unverdorbenen
Naturzustandes, in dem an erster Stelle das ursprüngliche
Wohlwollen steht. Aber auch die andere Komponente
des «glücklichen Wilden» kommt zum Vorschein:
Der Mensch sorgt für sich, indem er sich nimmt, was
er braucht. Vorsorge und damit Planung,
Anstrengung, Arbeit und Kampf kennt er nicht; was er
tut, geht über die notwendige Selbstsorge nicht
hinaus.

289



Der Mensch aber, der nun seinen Sinnengenuss,
seine Bedürfnisbefriedigung nicht mehr sorglos
findet, der sich auf die Jagd und den Krieg vorbereitet,

der sich Schwächere als Knechte hält, der den
Acker bebaut und die Zukunft plant, der «seinen
Bogen höher als Weib und Kind» (V, 452) achtet, ist
in den verdorbenen Naturzustand eingetreten. Das
ursprüngliche Gleichgewicht zwischen Selbstsorge
und Wohlwollen ist zerstört, die egoistische Selbstsucht

greift Raum. Der Ursprung des verdorbenen
Naturzustandes lässt sich im Leben des einzelnen
schon im Augenblick der Geburt sehen. Hier, «beim
ersten weinenden Laut ist der Punkt schon
überschritten, von dem die tierische Harmlosigkeit des
Kindes ausgeht» (V, 455), hier bereits macht das
Kind die Erfahrung des Ungleichgewichts zwischen
seinen Bedürfnissen und den Möglichkeiten, diese zu
befriedigen. Jedes unbefriedigte Bedürfnis führt das
Kind weiter weg von der ursprünglichen Unver-
dorbenheit.

Es ist also festzuhalten, dass Pestalozzi in der
ursprünglichen Natur des Menschen — die nur erahnbar

ist — einen Dualismus sieht, von dem aus die
Entwicklung zum Guten und zum Bösen gleicher-
massen möglich ist. Dabei bildet das Wohlwollen —
wie noch zu zeigen sein wird — gewissermassen die
tierische Basis fur eine höhere, spezifisch
menschliche Sittlichkeit. Die ursprüngliche Selbstsorge

aber kann — wie bereits gezeigt wurde — zur
Selbstsucht entarten und begründet als solche den
verdorbenen Naturzustand.

Im weiteren Verlauf der Untersuchung taucht nun
der Gedanke des Rechts auf: Die uneingedämmte
Selbstsucht des Menschen im verdorbenen Naturzustand

führt dazu, dass der Mensch sich vor dem
Menschen fürchten muss. Wer raubt, muss damit
rechnen, ebenfalls beraubt zu werden; wer tötet,
muss befürchten, ebenfalls umgebracht zu werden.
Daraus erwächst der Gedanke, Leib und Leben und
das Eigentum zu schützen, das Zusammenleben der
Menschen rechtlich zu regeln. Damit aber ist der
Punkt erreicht, an dem der Naturzustand endet und
in den gesellschaftlichen Zustand übergeht.

Der Mensch im gesellschaftlichen Zustand —
Werk der Gesellschaft

Der Eintritt in den gesellschaftlichen Zustand
bedeutet zunächst, dass der Spielraum des einzelnen
Menschen sich weiter verengt: «Der gesellschaftliche
Zustand besteht wesentlich in Einschränkungen des
Naturstandes» (V, 460). Dies erklärt sich aus der
Tatsache, dass der Mensch im gesellschaftlichen
Zustand die gleichen Bedürfnisse hat wie im
verdorbenen Naturzustand. Aber indem sich der
Mensch vergesellschaftet, gibt er seine tierische Freiheit

auf. So erweist sich der Schritt vom Naturzustand

in den gesellschaftlichen Zustand als arge
Täuschung, da dieser durchaus nicht der dem
Menschen angemessene Zustand ist. Er ist vielmehr «in
seinem Wesen eine Fortsetzung des Krieges aller
gegen alle, der im Verderben des Naturstandes
anfängt und im gesellschaftlichen nur die Form ändert,

aber um deswillen nicht mit weniger Leidenschaft
geführt wird» (V, 464). Seine Individualität kann der
Mensch als gesellschaftlich vereinigtes Wesen mit
gesellschaftlichen Funktionen nicht verwirklichen. Er
verbleibt auf einer «Zwischenstufe» zwischen
tierischem Dasein und sittlicher Existenz, auf der er
«ein Schneider, ein Schuhmacher, ein Scherenschleifer

und ein Fürst», aber «kein Mensch» (V, 516) sein
kann

Es wäre nun aber verfehlt, den gesellschaftlichen
Zustand nur in dieser negativen, den Menschen
beengenden Weise zu sehen. Diese Zwischenstufe ist
notwendig auf dem Gang zum sittlichen Zustand: «In
diesem Zustand, von beiden Seiten gedrängt (von der
Seite der tierischen Natur und von der Seite des
sittlichen, nicht nur gesellschaftlichen Rechts, d. Verf.),
ein unbefriedigtes Opfer meiner Selbstsucht und
meiner Schwäche, entspringt in meinem Innersten ein
neues Bedürnis, dessen Befriedigung mich zur
Anerkennung der Pflicht hinführt, alles Verderben meiner
tierischen Natur und meiner gesellschaftlichen
Verhärtung in mir selbst auszulöschen und zu vertilgen»
(V, 486). Die Aussicht auf einen dem Menschen
angemessenen und ihn befriedigenden Zustand
eröffnet sich auf dem Boden der ursprünglich im
Menschen angelegten, aber nun zerstörten Kräfte des
Wohlwollens und der Selbstsorge. Dies ist der Sinn
des berühmt gewordenen Satzes: «Auf den
Trümmern meiner selbst lächle ich mir wieder, und
auf dem Schutt ihrer Ruinen baue ich mich selbst
wieder auf zu einem bessern Leben» (ebd.).

Damit hat sich der gesellschaftliche Zustand als
doppelwertige Zwischenstufe entpuppt, in die der
Mensch im verdorbenen Naturzustand eintritt, ja:
eintreten muss, weil die Entwicklung, die in seiner
ursprünglichen Natur angelegt ist, zu jenen schwierigen

und komplexen Verhältnissen geführt hat, die
einer Vergesellschaftung rufen. Aber die Hoffnung
auf leichtere Befriedigung der Bedürfnisse erweist
sich als trügerisch, und es eröffnet sich erst dadurch
die Ahnung von einem besseren als nur dem
gesellschaftlichen Recht; denn dieses mag an sich noch so
gut sein, es bringt den Menschen nicht zum sittlichen
Zustand.

Der Mensch im sittlichen Zustand —
Werk seiner selbst

Wie gelangt nun der Mensch zu diesem sittlichen
Zustand? Wie entrinnt er der naturhaften und
gesellschaftlichen Gebundenheit? Die Antwort lautet: «Ich
besitze eine Kraft in mir selbst, alle Dinge dieser
Welt mir selbst, ganz unabhängig von meiner
tierischen Begierlichkeit und von meinen gesellschaftlichen

Verhältnissen, gänzlich nur im Gesichtspunkt,
was sie zu meiner innern Veredlung beitragen,
vorzustellen und dieselben nur in diesen Gesichtspunkten

zu verlangen oder zu verwerfen. Diese Kraft
ist im Innersten meiner Natur selbständig, ihr Wesen
ist auf keine Weise eine Folge irgendeiner andern
Kraft meiner Natur. Sie ist, weil ich bin, und ich bin,
weil sie ist. Sie entspringt aus dem mir wesentlich
innewohnenden Gefühl: Ich vervollkommne mich

290



VSA-Pflegekurs 1979
für Alters- und Invalidenheim-Personal
Leitung:

Aufbau:

Dr. med. F. Hösli, Heimarzt, Alters- und Pflegeheim Ebnat-Kappel, im Auftrag der Altersheimkommission

VSA

Theorie: 28.—29. August 1979 Spital Wattwil
Praktikum: 5 Tage: 30.—-31. August 1979 und 3.—5. September 1979

Ort: Pflegeheime des Kantons St. Gallen
(Instruktion durch diplomiertes Pflegepersonal)

Kursabschluss: 6. September 1979 Spital Wattwil

Kurskosten: Fr. 400.— (inklusive Verpflegung, ohne Unterkunft am 28./29. August)
Für Mitarbeiter aus VSA-Heimen 20 Prozent Ermässigung.

Zeitlicher Ablauf

Theorie:

28. August 1979

09.00 Uhr

09.20 Uhr

11.00 Uhr

12.15 Uhr

14.00 Uhr

15.20 Uhr

18.30 Uhr

Begrüssung und Organisation
(Theoriesaal Spital Wattwil)
Referate
(Dr. F. Hösli)

Pause

a) Arteriosklerose
b) Psychische Verän¬

derungen des
Betagten

Richtlinien für Bewegungstherapie
Postapoplektische Zustände
Zustand nach Schenkelhalsfraktur
Erhaltung der Bewegungsfähigkeit
bei Arthrosen
(Demonstration durch Physiotherapeutin

des Spitals Wattwil)

Mittagessen im Spital Wattwil

Materialkunde, Pflegeutensilien

Grundpflege 1. Teil
(Leitung Frau Margrit Brunner,
Schulschwester der Pflegerinnenschule
Toggenburg, Linth, und Herr Samuel
Junker, Heimleiter des Alters- und
Pflegeheims Brunnadern)
Gemeinsames Nachtessen im Hotel
Traube, Ebnat-Kappel

29. August 1979

08.30 Uhr Ernährung der Betagten
(Ref. Dr. F. Hösli, Ebnat-Kappel)

Pause

09.50 Uhr

12.15 Uhr

14.00 Uhr

16.00 Uhr

Praktikum

«Das Leben im Heim»
Gruppengespräch

(Gesprächsleiter Pfr. Hehli, Brunnadern,
Präsident einer Heimkommission)
Gruppe: Pfarrer, Heimleiter, Schwester,
Arzt, Pensionär, Besucher

Mittagessen im Spital Wattwil

Grundpflege 2. Teil
(Sr. Margrit Brunner, Hr. Samuel
Junker)
Abschluss des theoretischen Teiles

in den Pflegeheimen des Kantons
St. Gallen am 30. und 31. August 1979
und 3.—5. September 1979.

Arbeitsbeginn am 30. August 1979 um
08.00 Uhr. (Die den einzelnen Heimen
zugeteilten Kursteilnehmerinnen und
Teilnehmer arbeiten während des ganzen

Praktikums im gleichen Heim.)

Kursabschluss
6. September 1979

10.00 Uhr im Spital Wattwil, Theoriesaal
Besprechung und Auswertung des
Kurses, Frage der Weiterführung,
Abänderungen und Ergänzungen

12.15 Uhr Mittagessen im Spital Wattwil
*14.00 Uhr Abschluss des Kurses

Anmeldung (VSA-Pflegekurs 1979)
Bitte bis 15. August 1979 einsenden an das Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich.

Name

Vorname

VSA-Mitgliedschaft des Heims

Ja Nein

Unterkunft am 28./29. August in Wattwil

Ja Nein

291



selbst, wenn ich mir das, was ich soll, zum Gesetz
dessen mache, was ich will» (V, 493 f.). Es sei
nochmals betont: Weder als naturhaft-tierisches noch
als gesellschaftliches Wesen verfügt der Mensch über
diese Kraft. Das zeigt sich auch daran, dass es im
gesellschaftlichen Zustand durchaus möglich ist,
miteinander zu leben, Recht und Gerechtigkeit zu
beachten, ja sogar einander Gutes zu tun, «ohne alle
Sittlichkeit» (V, 494); denn, so Pestalozzi: «Sittlichkeit

ist ganz individuell, sie besteht nicht unter
zweien. Kein Mensch kann für mich fühlen: Ich bin.
Kein Mensch kann für mich fühlen: Ich bin sittlich»
(ebd.).

Der Mensch, bisher begriffen als Werk der Natur
und der Gesellschaft, und als solcher durch und
durch determiniert, unfrei, wird nun gesehen als
Werk seiner selbst, oder, was dasselbe ist, als Werk
seiner eigenen Freiheit. Und damit geraten wir in
eine bedeutende Schwierigkeit, an ein Problem der
Pädagogik überhaupt: Wenn der Mensch als
bestimmbare Grösse betrachtet wird, müsste
grundsätzlich auch eine Erziehung zur Sittlichkeit
möglich sein, gesteht man ihm aber Freiheit zu, dann
ist — konsequenterweise — auch keine «sichere»
Erziehung zur Sittlichkeit möglich. Und Freiheit
postuliert Pestalozzi ja: Sittlichkeit ist eben nicht
Ergebnis der Erziehung, sondern der freie Entschluss
des einzelnen. Gerät Pestalozzi hier in die gleiche
unlösbare Schwierigkeit wie Kant, als es ihm nicht
gelingen wollte, (transzendentale) Freiheit und
Erziehung in Einklang zu bringen (Kühne 1976,
54 ff., 88 ff.)? Der Vergleich mit Kant drängt sich
auch sonst auf. Auch bei ihm besteht jener Dualismus

von Gebundenheit und Freiheit (Kant spricht
von empirischem und intelligiblem Wesen), und bis
in die Formulierungen zentraler Stellen hinein
scheinen verwandtschaftliche Züge zu bestehen.
(Kant: Handle so, als ob die Maxime deiner
Handlung durch deinen Willen zum allgemeinen
Naturgesetz werden sollte (Kant 1965, 43). Pestalozzi:

Ich vervollkommne mich selbst, indem ich mir
das was ich will, zum Gesetz dessen mache, was ich
will. Der Einfluss der Kantschen Philosophie auf
Pestalozzis Nachforschungen ist denn auch schon oft
zur Diskussion gestanden und ist gewiss auch nicht zu
leugnen (vgl. dazu Stein 1927, 168 ff., Guyer 1975,
88 f.). Während aber der Philosoph Kant nicht über
den anthropologischen Dualismus hinauskommt und
sich eben darum in seinen Alterswerken immer
weniger von einer sittlichen Erziehung versprechen
konnte (Kühne 1976, 44 ff.), überwindet der
Pädagoge Pestalozzi diese «idealistische Grenze». Neben
den anthropologischen Dualismus tritt — und das ist
das eigentlich und pädagogisch Typische in Pestalozzis

Denken — ein psychologisch-pädagogischer
Monismus (L. Weber 1974, 48), der es erlaubt,
Erziehung zur Sittlichkeit denkbar zu machen, allerdings

nicht dergestalt, als könne Sittlichkeit im Kind
«bewirkt» werden. Pestalozzi spricht bescheidener
von der «tierischen Einlenkung in das Gebiet der
Sittlichkeit» (V, 420). Diese doppelte Sicht ist schon
in den Nachforschungen angelegt, wenngleich der
anthropologische Dualismus, der den Menschen in
seiner ganzen Zwiespältigkeit und Zerrissenheit zu
zeigen vermag, im Vordergrund steht. Der psycho¬

logisch-pädagogische Monismus tritt — durchaus
folgerichtig — im Zuge der Beschäftigung Pestalozzis

mit der «Methode» bzw. der «Idee der Elementarbildung»

stärker in den Vordergrund. Dies sei in dei
Folge aufgezeigt am Beispiel der Geburtstagsrede
von 1818.

Die Geburtstagsrede von 181 S.¬

Wachstum, Bildung, Erziehung

Die grosse Geburtstagsrede von 1818 — eine der
berühmten «Reden an mein Haus» aus der Zeit in
Yverdon — beginnt mit einem Vergleich zwischen
Baum und Mensch. Der vollendet gewachsene Baum
mit seiner Wurzel, seinem Stamm, den Aesten,
Zweigen und Früchten ist ein harmonisches Ganzes.
Letztlich aber stammt der Baum aus einem kleinen
Kern, den man in den Boden gelegt hat. «In ihm ist
des Baumes Geist. In ihm ist des Baumes Wesen. Er
ist des Baumes Samen» (VII, 422), in dem alles keimhaft

angelegt ist. Aus ihm gehen in der von der Natur
bestimmten Reihenfolge die übrigen Teile hervor,
deren jeder gesondert betrachtet werden kann, ohne
dass er für sich allein bestünde. Jeder gehört zum
Ganzen des Baums, er wäre verkrüppelt,
unvollständig, wenn einer dieser Teile fehlte. Pestalozzi
spricht in diesem Zusammenhang vom «organischen
Geist des Baums», der alle die einzelnen Teile zur
«Gemeinwirkung vereinigt» (VII, 423).

Analog dazu sieht Pestalozzi den Menschen aufwachsen.

«Unsichtbar liegen im Kind, schon ehe es

geboren, die Keime der Anlagen, die sich bei ihm
durch sein Leben entfalten» (VII, 424). Die einzelnen

Kräfte bilden sich bei ihm, wie beim Baum,
einerseits getrennt und selbständig, anderseits in
Uebereinstimmung verbunden durch das ganze
Leben hindurch fort. Als «ewig gesonderte Grundkräfte»

nennt Pestalozzi die «alles Wissens, alles
Tuns, alles Kennens, Könnens und Wollens» (ebd.).
Die vereinigende Wirkung übt beim Menschen die
«Kraft des Glaubens und der Liebe» (ebd.) aus. Sie
verbindet die getrennten Grundkräfte zu einem
harmonischen Ganzen und dient so «zur Ausbildung
des Menschen, dessen inneres, von Fleisch und Blut
unabhängiges Wesen aus Gott geschaffen ist» (ebd.).

Bis dahin wird die Analogie von Baum und Mensch
und damit auch im «Wesen» beider bruchlos
durchgehalten. Bei beiden handelt es sich um die Entfaltung

von Anlagen durch Wachstum, bei beiden
können einzelne, unter sich getrennte Teile (Kräfte)
unterschieden werden, die durch eine «Gemeinkraft»
zusammengefasst werden.

Aber gerade im Zusammenhang mit der menschlichen

«Gemeinkraft», mit Glaube und Liebe, kündigt
sich ein spezifisch menschlicher Wesenszug an: Der
Mensch erschöpft sich nicht im naturhaft vorgegebenen

Wachstum, er ist darüber hinaus «ein zu
bildendes und zu erziehendes göttliches ewiges Wesen»
(VII, 425). Die Begriffe Bildung und Erziehung sind
eingeführt, und damit verlässt Pestalozzi die analogische

Darstellung und beginnt nun, die Unter-

292



schiede zwischen Baum und Mensch herauszuarbeiten.

So weist er zunächst darauf hin, dass der Baum
verdirbt, wenn er in zu trockenem oder zu nassem, in
zu magerem oder zu fettem Boden wurzelt, wenn
also in der Zusammensetzung des Erdreichs ein
Missverhältnis besteht. Der Baum ist «den Einflüssen

der toten Natur» ausgeliefert «und der Geist
seines Organismus» hat «gegen dieselbe keine
Gewalt» (VII, 426).

Nicht so der Mensch: «Mensch, dein Organismus ist
nicht der Organismus einer ungeistigen, physischen
Welterscheinung, er ist nicht der Organismus des

Pflanzenreichs, er ist nicht der Organismus des
Tierreichs, er ist der Organismus einer sinnlichen Hülle,
in der ein göttliches Wesen ruht und lebt. Die Wurzel
deines Lebens, die Gutes und Böses, Heiliges und
Unheiliges aus ihrem sinnlichen Selbst und aus ihren
sinnlichen Umgebungen einsaugt, ist nicht physisch
gebunden, sie ist über alle physischen Bande erhaben,

sie ist frei» (ebd.). Damit zeigt sich nun wieder
mit aller Deutlichkeit der aus den Nachforschungen
bekannte Dualismus: Der Mensch ist zugleich sinn-
lich-naturhaftes und göttliches Wesen, beides gehört
zum vollen Menschsein. Aber das, was den
Menschen vor andern Lebewesen auszeichnet, ist seine
Freiheit. «Die Wurzel dienes Lebens ist frei», das
heisst: der Mensch ist nicht einfach den Umständen
ausgeliefert wie der Baum. Auch in der Geburtstagsrede

wird Freiheit als genuin menschliche Kraft
verstanden, und das bedeutet in letzter Konsequenz
auch, dass der Mensch freiwillig die Unfreiheit
wählen kann: «Er kann der Freiheit seines Willens
entsagen er kann wie ein Tier leben» (VII,
427 f.).

Aber neben dieser neuerlichen Herausarbeitung des
dualistischen Wesens kommt jetzt in besonderer
Weise die andere Seite zum Vorschein, der
psychologisch-pädagogische Monismus. Bereits
erwähnt wurde, dass zum Begriff Wachstum — sein
Inhalt dürfte nun hinlänglich klar sein — zwei
weitere hinzukommen: die Begriffe Bildung und
Erziehung. Vorweg ist anzumerken, dass «Bildung» im
Rahmen der Geburtstagsrede das beinhaltet, was wir
heute etwa unter «Sozialisation» verstehen: die
Einflüsse, die aus Umwelt, Kultur, Milieu auf das
Kind einwirken, und die sich dem kontrollierenden
Zugriff des Erziehers weitgehend entziehen. «Erziehung»

dagegen meint das bewusste und zielgerichtete
Einwirken des Erziehers auf den Heranwachsenden.
Sie umfasst somit die ethischen und sozial-mitmenschlichen

Komponenten. Pestalozzi selbst umschreibt die
Begriffstrias von Wachstum, Bildung und Erziehung
folgendermassen:

«Durch das Wachstum seiner Anlagen und Kräfte ist
der Mensch ein Resultat ewiger göttlicher Gesetze,
die in ihm selbst liegen. Durch seine Bildung ist er
ein Resultat des Einflusses, den zufällige Umstände
und Verhältnisse auf die Freiheit und Reinheit des
Wachstums seiner Kräfte haben. Durch seine Erziehung

ist er ein Resultat des Einflusses, den der
sittliche Wille des Menschen auf die Freiheit und
Reinheit seiner Kräfte hat» (VII, 428 f.). Ergänzend
zu diesem letzten Satz fügt Pestalozzi hinzu: «Zu¬

fällig und unsicher ist an sich selbst der Einfluss
seiner Erziehung» (VII, 429).

Gäbe es nur Wachstum und Bildung, so wäre der
Mensch lediglich ein Resultat beider Vorgänge, also
determiniert. Aber durch die Einführung eines durch
und durch indeterministischen Erziehungsbegriffs er-
schliesst sich die Möglichkeit, Freiheit auch in der
monistischen, spezifisch psychologisch-pädagogischen

Betrachtungsweise denkbar zu machen.

Zusammenfassend zum Menschenbild

lässt sich folgendes festhalten: Die Parallelen
zwischen den Zuständen der Nachforschungen und der
Begriffstrias in der Geburtstagsrede sind offensichtlich.

Sie sind gewissermassen zwei Seiten des einen
«Gegenstandes» Mensch. Während in den
Nachforschungen die anthropologische Reflexion im Vordergrund

steht, die in einen recht harten Dualismus
zwischen naturhaft-gesellschaftlicher Determination und
menschlich-sittlicher Freiheit ausmündet, mildert die
Geburtstagsrede diesen anthropologischen Dualismus

durch die Betonung des entwicklungsmässigen
Aspekts, der seinen Ausdruck in einer monistischen
Sichtweise des Menschen findet, ohne dass dadurch
die Gegensätze zwischen «niederer» und «höherer»
Natur, zwischen Determination und Freiheit
eingeebnet würden.

Damit ist der anthropologische Hintergrund, der für
ein angemessenes Verständnis der Idee der
Elementarbildung nötig ist, skizziert.

B. Die Idee der Elementarbildung

Was bei Pestalozzi ab zirka 1800 als «Methode»
erscheint, heisst ab 1806 «Elementarbildung». Der
Wechsel in der Terminologie erfolgt ohne ersichtlichen

Grund (vgl. Guyer 1975, 135); der
Kerngedanke bleibt jedenfalls der gleiche und lässt sich
mit jener allseits bekannten schlagwortartigen
Umschreibung der gleichmässigen Ausbildung von Kopf,
Herz und Hand grob charakterisieren. Es wird in der
Folge näher auszuführen sein, was hinter dieser
Formel steht.

Die Naturgemässheit in der Kräftebildung

«Die Idee der Elementarbildung», so beginnt
Pestalozzi sein Alterswerk, den «Schwanengesang»,
«ist nichts anderes als die Idee der Naturgemässheit in
der Entfaltung und Ausbildung der Anlagen und
Kräfte des Menschengeschlechts» (VIII, 255). Es
geht ihm durchwegs um die «Uebereinstimmung des

Bildungs- und Erziehungseinflusses mit den ewigen
Gesetzen des menschlichen Wachstums» (VII, 429).
Pestalozzi variiert diesen Gedanken unzählige Male,
und es könnte eine ganze Reihe ähnlich lautender
Zitate beigebracht werden. Ihre Quintessenz:
Bildung und Erziehung, durch die die menschlichen
Anlagen und Kräfte entfaltet werden, müssen
naturgemäss, das heisst: den Gesetzen menschlichen
Wachstums entsprechend, oder, nochmals anders

293



formuliert: psychologisch richtig betrieben werden.
Dieses psychologisch richtige Vorgehen kann man
der Natur gleichsam «ablauschen»: Jede Kraft hat
nach Pestalozzi einen in sich unauslöschlichen
Entfaltungstrieb. «Der Mensch will alles, wozu er in sich
selbst Kraft fühlt, und er muss, vermöge dieser
inwohnenden Triebe, das alles wollen» (VIII, 256).
Aber nur das, was den Menschen als — wenn auch
zerrissene — Ganzheit, was ihn «als Herz, Geist und
Hand ergreift, nur das ist für ihn wirklich, wahrhaft
und naturgemäss bildend» (ebd.).

Das bedeutet also, dass jede dieser Kräfte etwas für
sich ganz Eigenständiges ist, dass sie aber dennoch
aufs engste zusammengehören, indem sie einerseits
Ausdruck der Ganzheit Mensch sind, anderseits
diese Ganzheit erst eigentlich begründen.

Die naturgemässe Entfaltung der einzelnen Kräfte
geschieht nun nicht durch Belehrung oder dergleichen,

sondern «nur durch das einfache Mittel ihres
Gebrauchs» (VIII, 258). So werden Glaube und
Liebe, das Fundament des sittlichen Lebens, nur
durch die Tatsache des Glaubens und des Liebens
entfaltet. Die Grundlage der intellektuellen Leistungen,

das Denken, wird nur durch das Denken selbst
entwickelt. Die Entfaltung der physisch-manuellen
Kräfte kann nur erfolgen durch den Gebrauch der
Sinne, der entsprechenden Organe und Glieder. In
Pestalozzis Sprache: «Das Auge will sehen, das Ohr
will hören, der Fuss will gehen und die Hand will
greifen. Aber ebenso will das Herz glauben und
lieben. Der Geist will denken» (VIII, 259). Obwohl
dieser Gang der Natur göttlich gegeben ist, so bleibt
er an sich —• im Sinne blossen Wachstums —• doch
nur «tierisch belebt»; Ziel der Elementarbildung ist
es, «ihn menschlich und göttlich zu beleben» (VIII,
260), um so die harmonische Ausbildung aller Kräfte
zu erreichen.

Die Betonung der harmonischen Kräftebildung lässt
vermuten, dass jede einseitige Pflege einer einzelnen
Kraft schwerwiegende Folgen haben muss. In der
Tat; alles, was den Menschen nur einseitig, nur in
bezug auf eine Kraft ergreift, «untergräbt und stört
das Gleichgewicht unserer Kräfte und führt zur
Unnatur in den Mitteln unserer Bildung, deren Folge
allgemeine Missbildung und Verkünstelung unsers
Geschlechts ist» (VIII, 257). Es ist nicht ganz
unwichtig zu betonen, dass jede Einseitigkeit
schädlich ist; Pestalozzi spricht auch diesbezüglich
eine deutliche Sprache: «Das ist bei Menschen, die
Herzens und Glaubens halber überschnappen ebenso
wahr als bei denen, die in ihrer Geisteskraft in
liebloser Selbstsucht einen ähnlichen Spielraum der
Unnatur und ihres Verderbens öffnen» (ebd.).

Die Entfaltung der Kräfte

Nicht zuletzt der katastrophale Zustand des
damaligen Schulwesens, vor allem aber das Hauptanliegen

der Armenerziehung und Armenhilfe (vgl.
dazu L. Weber 1977) Hessen Pestalozzi nach dem
festen Grund suchen, auf dem auch der Arme zu
einem selbständigen, menschenwürdigen Leben fin¬

den konnte, ohne länger auf die launenhafte
«Augenblickaufwallungen der menschlichen Almosenader»
(VII, 466) angewiesen zu sein. Er fand ihn im
kleinen Kreis der Familie, in der «Wohnstube», wo
an die «Individuallage» und den Stand jedes
einzelnen angeknüpft werden konnte: «Der einzig
sichere Boden, auf dem wir Volksbildungs-, Nationalkultur

und Armenhülfe halber zu stehen suchen
müssen, ist das Vater- und Mutterherz, das durch
Unschuld, Wahrheit, Kraft und Reinheit ihrer Liebe
den Glauben der Liebe in ihren Kindern entzündet,
durch dessen Inneres alle Leibs- und Seelenkräfte
der Kinder zum Gehorsam in der Liebe und zur
Tätigkeit im Gehorsam vereinigt werden. Im Heiligtum

der Wohnstuben ist es, wo das Gleichgewicht
der menschlichen Kräfte in ihrer Entfaltung gleichsam

von der Natur selbst eingelenkt, gehandhabt und
gesichert wird» (VII, 454).

Schon die Rede vom «Heiligtum der Wohnstuben»
lässt aufhorchen. Vollends zu einer Stätte, von der
letztlich das Heil des Menschen schlechthin ausgeht,
wird die Wohnstube, wenn sie von Pestalozzi mit der
«Krippe, in der der arme Heiland lag» (VII, 472)
verglichen wird (vgl. dazu auch: Bachmann, 1977).
Von diesem überschaubaren Kreis der Wohnstube,
der Familie soll also die Idee der Elementarbildung
ausgehen, die gleichmässige Ausbildung von Kopf,
Herz und Hand.

Für unsere Darstellung greifen wir zuerst das
«Herz», das heisst die sittliche Erziehung heraus, und
zwar aus zwei Gründen. Von der anthropologischen
Grundlegung her ist bekannt, dass der Einfluss der
Erziehung auf die sittliche Existenz des einzelnen an
sich unsicher ist, da die Verwirklichung der Sittlichkeit

letztlich nur aufgrund eines freien Willensentschlusses

möglich ist. Dennoch muss die Erziehung
alles dran setzen, dass wenigstens die Vorbereitung,
die «Einlenkung» ins Sittliche optimal verläuft. Die
Schwierigkeit und Wichtigkeit dieses Anliegens ist
der eine Grund für eine bevorzugte Betrachtung.
Darüber hinaus ist aber zu beachten, dass Pestalozzi
selbst, bei aller Betonung der gleichmässigen Ausbildung

aller Kräfte, die «Unterordnung der Geistesund

Kunstbildung unter die Bildung des Herzens,
unter die sittliche Bildung (K. A. 6, 470) fordert, ja,
faktisch als gegeben ansieht, da das Kind glaubt und
liebt, schon lange ehe es denkt und arbeitet (vgl. ebd.,
ausserdem: VIII, 284).

Sittlichkeit ist für Pestalozzi mit einem religiösen
Aspekt verbunden. Wie aber soll so etwas wie Religion

dem Kind auf naturgemässe Art beigebracht
werden? Pestalozzi setzt an bei der Entfaltung der
Liebe. Diese ist zunächst an die Bedürfnisbefriedigung

des Säuglings gebunden. Aus ihr erwachsen die
ersten sinnlichen Keime von Vertrauen und Liebe
der Mutter gegenüber. Diese ersten — noch «tierisch
belebten» — Gefühle von Vertrauen und Liebe
können aber nur in der Geborgenheit, Regelmässigkeit

und Ruhe des engen Kreises der Wohnstube
gedeihen. Die gesicherte Befriedigung der elementaren
Bedürfnisse führt beim Kind zu jenem «Urver-
trauen» (Erikson), das Basis und Ausgangspunkt
jeder weiteren Entwicklung ist, die sich gewisser-

294



massen in konzentrischen Kreisen nach aussen
fortpflanzt: Die Mutter ist Zentrum und Urbild von
Liebe, Vertrauen und Glauben. Es folgen die übrigen
Familienmitglieder, ausserfamiliäre Personen und so

weiter, bis zuletzt der Begriff von Gott selbst
erscheint. Wenn die Mutter dem Kind sagt: «'Ich habe
einen Vater im Himmel, von dem alles Gute kommt,
das du und ich besitzen', so glaubt das Kind auf das

Wort seiner Mutter an ihren Vater im Himmel»
(VIII, 265). So also hat man sich die «tierische Ein-
lenkung» zum Glauben und damit zur Sittlichkeit zu
denken: über die Liebe zu und den Glauben an den
Menschen hin zur Liebe zu und den Glauben an
Gott. Damit ist auch jeder Versuch abgewehrt, die
Sittlichkeit, die nach Auskunft der Nachforschungen
«nicht unter zweien» besteht, die «ganz individuell»
ist, als individualistisch und nur in der Vereinzelung
möglich, zu interpretieren. Sittlichkeit im Pestalozzi-
schen Verständnis ist in jedem Fall an die Mit-
menschlichkeit gebunden, sowohl von ihrer
möglichen Genese her als auch im Blick auf ihre
Bewährung im Umgang.

Im Zusammenhang mit der Entfaltung der Fundamente

des geistigen Lebens — formelhaft: des

Kopfes —, ist zunächst die Sprache zu erwähnen. Sie
ist «hauptsächlich als eine Dienstkraft der Menschennatur»

zu betrachten, «um uns die durch
Anschauung erworbenen Kenntnisse fruchtbar und
allgemein zu machen» (VIII, 266). Es kommt ihr also
eine instrumentelle Funktion zu, indem sie dem
verbalen Ausdruck von Kenntnissen mit Hilfe von
Begriffen dient. Zuvor aber müssen die Begriffe durch
Anschauung der Gegenstände mit Inhalt gefüllt
worden sein, da sonst Sprache und Sprachgebrauch
immer wieder Gefahr laufen, zu blossem
«Maulbrauchen», zu einer Anhäufung leerer Worthülsen
abzusinken. Pestalozzi nennt es einmal treffend das
«Lirilariwesen in der Schule», das «den Kindern
so eine Art gibt, mit dem Maul ein Weit und Breites
über die Sachen zu machen, hinter denen für sie
nichts steckt und die sie nicht verstehen und nicht im
Herzen tragen, mit denen man ihnen aber doch die
Einbildungskraft und das Gedächtnis so auffüllt,
dass das rechte Alltagshirn und der Brauchverstand
im menschlichen Leben dadurch zugrunde geht» (K.
A. 6, 116 f.). Dies zu vermeiden ist möglich, indem
man bei den das Kind umgebenden Verhältnissen der
«Individuallage» ansetzt und so Sprache hervorbringt.

Neben der Sprache dient die Zahl- und Formenlehre
der Ausbildung der intellektuellen Fähigkeiten,
ausgehend von einfachen Zähl- und Messübungen und
fortschreitend bis «zur selbständigen Berechnung.
algebraischer und geometrischer Aufgaben» (VIII,
326 f.).

Der Ausbildung der «Kunstkraft» — formelhaft: der
Hand — hegen zwei Fundamente zugrunde, ein
geistiges und ein physisches. Von der Entfaltung der
geistigen Kräfte war bereits die Rede; in diesem
Zusammenhang geht es vor allem um die Zahl- und
Formenlehre. Dazu kommen nun die «mechanischen
Uebungen der Sinne und Glieder» (VIII, 271), eben
die Arbeit am physischen Fundament.

C. Beziehungen zwischen Menschenbild und
Idee der Elementarbildung

Das Bezugsgeflecht zwischen Menschenbild und
Elementarbildung ist durch die getrennte Darstellung
beider Elemente bereits ansatzweise sichtbar geworden

und bedarf in der Folge nur noch einer
zusammenfassenden Darstellung.

Das Menschenbild Pestalozzis ist dualistisch. Der
Mensch ist zugleich Werk der Natur und der Gesellschaft

und Werk seiner selbst; er ist bestimmten
psychologischen Wachstums- und Entwicklungsgesetzen

sowie gesellschaftlichen Einflüssen unterworfen
und selbstbestimmend; er ist zugleich gebunden

und frei. Er ist eine Einheit, zwar in sich zutiefst
zerrissen, aber trotzdem oder gerade deshalb als
Einheit, die wächst, gebildet und erzogen wird, das
heisst als Kopf, Herz und Hand zu erfassen:

® Die Dimension des Naturhaften mit dem entspre¬
chenden Begriff des naturgegebenen Wachstums
begründet im Rahmen der Idee der Elementarbildung

das Postulat des naturgemässen, das
heisst psychologisch richtigen Vorgehens in der
Ausbildung von Kopf, Herz und Hand.

@ Die Dimension des Gesellschaftlichen mit dem
entsprechenden Begriff der Bildung findet ihren
Ausdruck in der Ausbildung von Kopf und
Hand, das heisst der Ausbildung der intellektuellen

und physisch-manuellen Fähigkeiten und
Fertigkeiten, insofern deren Inhalte einerseits
gesellschaftlich bedingt, anderseits auf die
gesellschaftliche Lebensbewältigung ausgerichtet sind.

$ Die Dimension des Sittlichen mit dem entsprechen¬
den Begriff der Erziehung findet ihren Ausdruck
in der Ausbildung des Herzens, das heisst in der
Entfaltung der Fundamente des sittlichen
Lebens. Sie weist — wiewohl in der gesellschaftlichen

Wirklichkeit einsetzend — über die
gesellschaftliche Lebensbewältigung hinaus, darum ist
ihr auch die Ausbildung von Kopf und Hand
unterzuordnen. Dabei bleibt Erziehung immer
«nur» «tierische Einlenkung in das Gebiet der
Sittlichkeit» (V, 420). Konkrete Verwirklichung
der Sittlichkeit ist dann doch immer ein Akt
freier Entscheidung des Menschen, vergleichsweise

ein Stück «Selbsterziehung» im Gefolge der
«Fremderziehung». Darüber hinaus ist beizufügen,

dass nur über die Versittlichung der
einzelnen Individuen auch eine Verbesserung der
gesellschaftlichen Verhältnisse möglich ist (vgl.
dazu die politischen Schriften Pestalozzis, insbes.
VIII, 7 ff.).

Schlussbemerkungen

Pestalozzis Menschenbild und Idee der Elementarbildung

wurden beispielhaft dargestellt für eine
anthropologisch-pädagogische Konzeption, die nicht
von einer voranthropologischen, zum Beispiel
philosophischen, Warte aus den Menschen zu verstehen

295



versucht, sondern eben aus jenen «Erscheinungen
und Wirkungen des menschlichen Lebens selbst»
(s. o.). Das Studium des Menschen förderte bei
Pestalozzi ein Menschenbild zutage, das von einem
positivistisch-materialistischen Machbarkeitswahn
ebenso weit entfernt ist wie von idealistischer
Verstiegenheit, in der der Mensch noch frei ist,
selbst «wenn er in Ketten liegt» (E. Weber 1976, 34).
Wenn dennoch in den Nachforschungen deutliche
Anklänge an die Philosophie des wohl bedeutendsten
Denkers jener Zeit — Kant — herauszuhören sind,
so heisst das nicht, dass Pestalozzi gewissermassen
Kant einfach «übernommen» hätte; vielmehr ist
davon auszugehen, dass sich Pestalozzi in seinen
eigenen Ansichten durch das Denken Kants
angesprochen und bestätigt fand. Die Eigenständigkeit
des Pestalozzischen Denkens zeigt sich ja gerade
daran, dass er — gewissermassen «unphilosophisch»,
dafür aber sehr pädagogisch — jenen harten Dualismus

zwischen niederer und höherer Natur mildert und
ergänzt durch einen psychologisch-pädagogischen
Monismus.

Wenngleich die Thematik der vorliegenden Arbeit in
erster Linie dem Zusammenhang von Menschenbild
und Pädagogik am Beispiel Pestalozzis gilt, so soll
doch versucht werden, wenigstens andeutungsweise
in die Bereiche heutiger Erziehungs- und
Gesellschaftspraxis vorzustossen.

Ausgehend von der Tatsache, dass Pestalozzi sowohl
im Zusammenhang seiner Anthropologie als auch im
Rahmen der Idee der Elementarbildung jede
Einseitigkeit bekämpft, ist auch jede Einseitigkeit und
Verkürzung heutiger Anthropologie und Erziehung
zurückzuweisen. Wenn Erziehung nur darauf
angelegt ist, mit Hilfe von «Strategien» und
«Techniken» Verhaltensweisen von Klienten in
wünschbarer Weise (nebenbei gesagt: wer bestimmt,
was wünschbar ist?) überdauernd zu verändern,
wenn solcherart Menschen zu Elementen innerhalb
eines Steuerungsprozesses degradiert werden, so ist
diese Erziehung in hohem Grade einseitig und
verkürzt, ebenso wie das dahinterstehende
Menschenbild. Die grundlegenden Dimensionen des
Dialogischen und Kommunikativen, die Ich-Du-Be-
ziehung, die einfache Tatsache, dass immer zwei
Subjekte in Interaktion stehen, gehen dabei verloren.
Ebenso einseitig wäre es aber — auch das geschieht
—, über empirisch gut abgesicherte Konzepte
einfach hochmütig hinweggehen zu wollen,
womöglich unter Berufung auf irgendwelche, oft
genug unkritisch übernommene, nebulöse
«Philosophien» unterschiedlichster Herkunft. Der Mensch
folgt eben tatsächlich bestimmten psychologischen
Gesetzmässigkeiten, er ist als gesellschaftliches
Wesen bestimmten gesellschaftlich bedingten Mechanismen

unterworfen. Und soweit der Mensch ein
«empirisches» Wesen ist, soweit ist er prinzipiell
auch empirisch erforschbar. Pestalozzi fordert da

ganz unmissverständlich, «die Erziehungskunst
müsse wesentlich und in allen ihren Teilen zu einer
Wissenschaft erhoben werden, die aus der Kenntnis
der Menschennatur hervorgehen und auf die gebaut
werden muss» (VII, 444). Um eine harmonische
Kräftebildung zu erreichen, muss die psychologische

Forschung eben beispielsweise aufzeigen, wie Lernen
am besten geschieht.

Entscheidend an Pestalozzis Idee der Elementarbildung

ist nun allerdings, dass alle Vorkehrungen zur
Verbesserung von Erziehung und Unterricht dem
Primat des Sittlichen zu unterstellen sind. Und diese
Unterordnung unter ein ethisches Prinzip gilt
sinngemäss auch für alle Bemühungen gesellschaftlicher,

politischer, technischer und wissenschaftlicher
Natur. Ein Blick auf die schulische und
gesellschaftliche Wirklichkeit zeigt allerdings, dass Pestalozzis

Postulat weithin kaum erfüllt ist. Zwar
erwähnen zeitgenössische Didaktiker die Dimensionen

des Kognitiven, des Sozial-Emotionalen, des

Pragmatischen (so W. Schulz) und meinen damit
ebenfalls die Ausbildung von Kopf, Herz und Hand.
Aber selbst wenn eine gleichmässige Berücksichtigung

aller drei Bereiche gefordert wird, bleibt diese
Vorstellung hinter Pestalozzis Auffassung zurück.
Dabei scheint mir die Unterordnung des Kognitiven
und Pragmatischen unter den Aspekt des Sittlichen
notwendiger denn je: Die Menschheit hat es in
wissenschaftlich-technischer Hinsicht «herrlich weit
gebracht», ist aber in ethischer Hinsicht zurückgeblieben.

Für den verantwortbaren Einsatz des
technisch Möglichen, für die verantwortbare
Ausbeutung der natürlichen Ressourcen fehlt dem heutigen

Menschen das verbindliche ethische Regulativ
oftmals in beängstigender Weise.

Was also ist zu tun? Rezepte gibt es nicht, und die
Forderung, den Menschen und seine Grundbedürfnisse

in den Mittelpunkt der pädagogischen,
gesellschaftlichen, politischen, technischen und
wissenschaftlichen Bemühungen zu stellen, ist
nachgerade zur abgegriffenen Formel geworden. Sie sei
dennoch gewagt; denn mir scheint, dass jedenfalls
nicht von ausseranthroplogischen Positionen her
Kriterien für die mensc/zenwürdige Gestaltung der
menschlichen Lebenswelt zu gewinnen sind. Hier ist
ernsthafte Rückbesinnung auf die Wurzeln des
Menschseins notwendig. (Dabei könnte es allerdings
passieren, dass zunächst die erwähnten Grundbedürfnisse

unter dem Panzer all der künstlich
erzeugten Bedürfnisse gesucht werden müssten!) Nur
auf diese Weise kann ein tragfähiges, unverkürztes
Menschenbild als Voraussetzung einer wahrhaft
humanen Ethik gefunden werden. Nur so besteht
Hoffnung auf eine neue Versittlichung des einzelnen
und der Gesellschaft insgesamt, und damit meine ich
vor allem eine Verwesentlichung des Lebens: eine
fortschreitende Abkehr vom blossen Modus des
«Habens» und eine Hinwendung zu mehr «Sein» (E.
Fromm). — Pestalozzi hat den Weg vorgezeichnet;
gehen muss ihn jede Zeit neu.

Literaturverzeichnis

BACHMANN, W.: Pestalozzis Vision des Heiligtums der Wohnstube

und die heutige Heimerziehung. In: VSA-Fachblatt für
Schweizerisches Heimwesen, 10/1977.

BREZINKA, W.: Erziehungsbegriffe. In: L. Roth (Hrsg.):
Handlexikon zur Erziehungswissenschaft. München 1976.

BRÜHLMEIER, A.: Wandlungen im Denken Pestalozzis. Von
der «Abendstunde» bis zu den «Nachforschungen». Diss.
Zürich 1976.

296



BRÜHLMEIER,. A.: Pestalozzis Lehre vom Menschen, In:
A. Brühlmeier, L, Jost (Hrsg.): Johann Heinrich Pestalozzi.
Denker — Politiker — Erzieher. Zürich 1977.

GERNER, B.: Einführung in die Pädagogische Anthropologie.
Darmstadt 1974.

GUYER, W.: Pestalozzi aktueller denn je. Zürich 1975.

KANT, I.: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Hamburg
1965/3.

KÜHNE, J.: Der Begriff der Bildsamkeit und die Begründung
der Ethik bei Johann Friedrich Herbart. Zürich 1976.

KÜHNE, J.: Theorie der Erziehung und Praxis der Heimerziehung.

In: VSA-Fachblatt für Schweizerisches Heimwesen
11/1978.

KUPFFER, H.: Pädagogische Anthropologie unter kritischem
Aspekt. In: D. Höltershinken (Hrsg.): Pädagogische Anthropologie

im deutschsprachigen Raum. Darmstadt 1976.

KUPFFER, H. (Hrsg.): Einführung in Theorie und Praxis der
Heimerziehung. Heidelberg 1978/2.

LITT, TH.: Der lebendige Pestalozzi. Heidelberg 1966/3.

LOCH, W.: Die anthropologische Dimension der Pädagogik.
Essen 1963.

PESTALOZZI, J. H.: Sämtliche Werke (Kritische Ausgabe),
Band 6. Bearbeitet von E. Dejung. Zürich 1960, zit. als K. A. 6.

PESTALOZZI, J. H.: Werke in acht Bänden. Hrsg. von P.
Baumgartner. Erlenbach-Zürich 1944—1949, zit. als I, II usw.

STEIN, A.: Pestalozzi und die Kantische Philosophie. Tübingen
1927, Nachdruck Darmstadt 1969.

WEBER, E.: Autorität im Wandel. Autoritäre, antiautoritäre und
emanzipatorische Erziehung. Donauwörth 1974.

WEBER, E.: Pädagogik. Eine Einführung. Band 1: Grundfragen
und Grundbegriffe. Donauwörth 1976/2.

WEBER, L.: Leben und Werk Johann Heinrich Pestalozzis.
Vorlesung Universität Zürich, WS 1973/74 (vervielfältigte
Mitschrift).

WEBER, L.: Pestalozzi und die Armut. In: A. Brühlmeier, L. Jost
(Hrsg.): Johann Heinrich Pestalozzi. Denker — Politiker —
Erzieher. Zürich 1977.

WITTIG, H.: Vergleichende Pädagogik. Darmstadt 1973.

Alte Menschen im Heim
Von Prof. Dr. Walter R. Rüegg, Bern*

Mir wurde die Aufgabe gestellt, die Verantwortung
von Trägerschaft, Leitung und Mitarbeitern der
Heime von der soziologisch-sozialethischen Seite her
zu beleuchten und zu begründen und insbesondere
eine Antwort auf die konkrete Frage zu geben:
Wieso und inwiefern ist die Betreuung Betagter in
Heimen nötig und sinnvoll und welche Verpflichtungen

lassen sich daraus ableiten?

Ich werde versuchen, diese Fragen anhand von
sieben Thesen zu beantworten. Die ersten vier sind
analytischer Natur und konfrontieren einige soziologische

Elementareinsichten mit den Vorstellungen,
wie sie gegenüber Altersheimen bestehen. Die letzten
drei sollen daraus einige sozialethische Verpflichtungen

ableiten bzw. in Erinnerung rufen. Das von mir
geleitete Institut für Soziologie der Universität Bern
hat 1975/76 die Lebensbedingungen der älteren
Einwohner von Steffisburg untersucht (1). Ein
Teilaspekt, die finanzielle Situation von AHV-Rentnern,
hat in der Folge die öffentliche Diskussion beschäftigt.

Um einen gültigen Ueberblick über die soziale
Situation der Betagten in der Schweiz zu erhalten,
führt eine Equipe unseres Institutes im Rahmen des
Nationalen Forschungsprogramms «Soziale Integration»

zurzeit eine repräsentativ-statistische Analyse
über die «Arten und Grade der Unabhängigkeit bei
den älteren Einwohnern der Schweiz» durch. Hier
liegen noch keine Ergebnisse vor. Ich werde mich
deshalb neben unserer Steffisburger Studie im we-

* Referat gehalten an der Tagung für Altersheimleitung und
Kaderpersonal, am 8./9. November 1978 in Zofingen; Thema
der Tagung: «Der Auftrag des Heims».

sentlichen auf die breite soziologische Literatur des
Auslandes über das Altersproblem stützen müssen,
wie sie in einem kürzlich erschienenen Taschenbuch
des Wiener Soziologen-Ehepaares Leopold und Hilde
Rosenmayr zusammengefasst ist (2).

Vier analytische Thesen

Die vier analytischen Thesen, mit denen ich beginne,
decken sich nicht völlig, aber in den Grundzügen mit
den vier Gesichtspunkten, die vor zweitausend Jahren

der römische Philosoph und Staatsmann Cicero
als Gründe nannte, «aus denen man das Alter für
unglücklich hält:

1. weil es uns von Tätigkeit abziehe,
2. weil es uns entkräfte,
3. weil es uns fast aller Freuden beraube,
4. weil es nicht mehr weit vom Tode entfernt sei».

Uebersetzt man diese vier Vorurteile, die Cicero in
seinem immer noch lesenswerten Dialog «Cato oder
über das Alter» entkräften will, in die moderne
soziologische Betrachtungsweise, so kommt etwa
folgendes heraus:

Q Der Mensch ist und bleibt bis ins Alter durch
die Gewohnheiten, Normen und Werte seiner

Familie und seiner Wohnumgebung geprägt. Das
Alter wird als Verlust der gewohnten Tätigkeiten, als
Aussonderung aus den bisherigen Gewohnheiten
negativ gewertet. Daraus hat sich in der modernen So-

297


	Menschenbild und Erziehung : ein Grundproblem der Pädagogik am Beispiel Pestalozzis

