Zeitschrift: Fachblatt fur schweizerisches Heimwesen = Revue suisse des
établissements hospitaliers

Herausgeber: Verein flr Schweizerisches Heimwesen

Band: 50 (1979)

Heft: 7

Artikel: Menschenbild und Erziehung : ein Grundproblem der Padagogik am
Beispiel Pestalozzis

Autor: Kihne, Josef

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-809646

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-809646
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Menschenbild und Erziechung

Ein Grundproblem der Piddagogik am Beispiel Pestalozzis

VVon Dr. Josef Kiithne, Rorschach

Das Menschenbild als Grundproblem
der Padagogik

Von Erziehung sprechen heisst immer auch, Aus-
sagen iiber den Menschen machen. Erziehung prakti-
zieren bedeutet immer auch, den Menschen nach
bestimmten Vorstellungen iiber das «Wesen» des
Menschen behandeln. Wer — wie etwa die Pietisten
um Francke — das Kind durch strenge Beaufsichti-
gung, Zucht und Arbeit zur Gottseligkeit fiihren
mochte, oder wer — wie etwa Rousseau und Neill —
den Menschen einfach moglichst ungestért auf-
wachsen lassen will im Vertrauen darauf, dass er sich
solcherart am besten in seinem urspriinglichen Gut-
sein entwickle, geht ganz offensichtlich von sehr
gegensitzlichen «Menschenbildern» aus. Wenn auch
in der heute gdngigen erzieherischen Praxis kaum der-
art extreme Ausprdgungen von Menschenbildern
vorkommen, so liessen sich doch ganz bestimmte
anthropologische Hintergriinde erzieherischer Kon-
zeptionen aufzeigen, sogenannte «anthropologische
Implikationen» (Gerner 1974, 4 f.), das heisst Aus-
sagen iiber den Menschen, die in padagogischen
Ueberzeugungen oder Systemen gewissermassen
«eingewickelt», implizit vorhanden sind und vorerst
der Explikation bediirfen.

Damit ist angedeutet, worum es im folgenden geht:
Es soll allgemein auf die Beziehung zwischen Men-
schenbild und padagogischer Konzeption (und umge-
kehrt) aufmerksam gemacht werden. Konkret ge-
schieht das am Beispiel Pestalozzis. Dies ist kurz zu
begriinden: Pestalozzi ist sowohl anthropologischer
als auch piadagogischer Denker, und seine Anthro-
pologie und die «Idee der Elementarbildung» stehen
in einem gegenseitigen Verweisungszusammenhang.
Dies aufzuzeigen ist die eine Absicht dieser Arbeit;
die andere besteht darin, von Pestalozzi aus Durch-
blicke allgemeiner Art auf die vorgestellte Proble-
matik zu gewinnen. Um des besseren Verstandnisses
willen soll aber zunidchst nochmals die eingangs
angedeutete Problematik etwas weiter skizziert
werden.

Idealismus und Materialismus
als Grundfiguren des Denkens

Wenn man Aussagen iiber Erziehung — das gilt fiir
die einfache volkstiimliche Sprichwortweisheit
ebenso wie fiir komplexe theoretische Ansidtze — auf
die dahinterliegenden Voraussetzungen hin befragt,
so ergeben sich letztlich immer wieder Grundfiguren
des Denkens, die sich seit den Anféangen der abend-
landisch-christlichen Kultur festhalten lassen. Man
kann vereinfacht sagen, dass das Grundproblem von

Menschenbild und Erziehung iiber weite Strecken
auch eines der Grundprobleme der Philosophie seit
der Antike — und damit eben auch eines der Grund-
probleme des anthropologischen Denkens iiberhaupt
— ist: namlich das Verhaltnis von Denken und Sein,
von Geist und Materie. Dies driickt sich aus in den
verschiedenen Spielarten, Schattierungen und Ab-
wandlungen von Idealismus und Materialismus.

Grundsitzlich bestimmen idealistische Ansdtze das
objektiv Wirkliche als Idee, Geist, Urbild und als
solches nicht erkennbar. Das subjektiv Wahrgenom-
mene, das, was menschlicher Erkenntnis allein
zuganglich ist, wird als Erscheinungsform der Idee,
des Geistes, als Abbild aufgefasst. Das Geistige —
wie immer es auch im einzelnen ndaher bestimmt wird
— ist dem Materiellen vorgeordnet. Das gilt nun
auch in anthropologischer und ethischer Hinsicht:
Das den Menschen vor andern Lebewesen Auszeich-
nende ist sein Geist und seine Freiheit von nur
materieller und kausaler Bestimmtheit, wobei das
Freiheitsverstandnis — je nach «Schule» — variiert
von nur relativer, mannigfach einzuschréankender bis
hin zu absoluter Freiheit. Die «Idee des Guten» oder
wie das Regulativ sittlichen Handelns sonst be-
zeichnet wird, ist dem Menschen grundsitzlich a
priori gegeben, sie muss «nur» geweckt, herausgeholt
werden. Gewissermassen das Urbild dieser Art von
Pddagogik ist die «Hebammenkunst» des Sokrates:
Sokrates lehrte ja seine Partner nicht, indem er ihnen
«etwas beibrachte», er forderte nur zutage, was bei
thnen ja schon im Verborgenen schlummerte (vgl.
dazu Platons Dialog «Menon»).

Die absolute Gegenposition, der Materialismus, ver-
wirft die Annahme der Existenz von Ideen ausser-
halb des sinnlich Erfahrbaren. Statt dessen erklért er
die Materie als «Urgrund» sowohl aller Dinge als
auch alles Geistigen. Dieses ist letztlich ebenfalls auf
materielle Gegebenheiten riickfiihrbar, es ist nichts
Selbstdandiges, schon gar nicht das Erste und
Urspriingliche, sondern nur Epiphdnomen oder der
«Ueberbauy, der sich iiber der materiellen Basis er-
hebt. Dies gilt auch fiir den Menschen; eine Sonder-
stellung aufgrund von Geist und Freiheit kommt ihm
nicht zu, eine transzendentale Sinngebung von einer
«Idee des Guten» her ist folgerichtig undenkbar.

Ein weiterer «Strang» abendldndischen Denkens
neben Idealismus und Materialismus ist das Christen-
fum. Es steht in ebenso hartem Gegensatz zum Mate-
rialismus wie der Idealismus. Idealistischem Denken
steht es unter anderen insofern nahe, als es die Welt
als Schopfung aus einem geistigen Prinzip — Gott —
versteht. Gott, dessen innerstes Wesen Liebe ist, hat
sich — eben aus dieser Liebe heraus — den Men-
schen zu seinem Abbild, als Leib—Seele—Geist-

287



Einheit, geschaffen. Und er schenkte ithm damit die
Freiheit, sich ihm ebenfalls in voller Liebe zuzuwen-
den. Dies ist der anthropologische Aspekt, indem
Freiheit im christlichen Verstindnis nicht vom Men-
schen selbst, sondern von Gott her zu begriinden ist.

Die Bedeutung fiir die Padagogik

Fiir die Pddagogik sind nun durchaus alle Aspekte
— sowohl theoretisch als auch
bedeutsam. Dabei stehen heute wohl eher im weite-
sten Sinne materialistische Ansidtze im Vordergrund.
Wittig weist in seiner anthropologisch orientierten
«Vergleichenden Piddagogik» nach, dass die vor-
herrschenden péadagogischen Konzeptionen in Ost
und West letztlich Varianten des einen Positivismus
sind, auf der einen als marxistische, auf der andern
als pragmatische Auspriagung (1973, 18 ff.). Sowohl
von der methodischen — naturwissenschaftlich aus-
gerichteten — als auch von der ideologischen Orien-
tierung her fallen Erorterungen von Sinnfragen oder
geistig-seelischen Sachverhalten ausser Betracht. Als
Beispiel seien die Bemiithungen um einen wertfreien
Erziehungsbegriff angefiihrt, wie sie Brezinka unter-
nimmt. Er schldgt aufgrund der urspriinglichen
Wortbedeutung und einer empirischen Analyse vor,
den Terminus «Erziehung» folgendermassen zu ver-
wenden: «Soziale Handlungen, durch die Menschen
versuchen, das Gefiige der psychischen Dispositio-
nen anderer Menschen in irgendeiner Hinsicht dauer-
haft zu verbessern oder seine als wertvoll beurteilten
Komponenten zu erhalten» (Brezinka 1976, 132).
Das technizistische Denken, die Ueberzeugung, dass
der Mensch «machbar» wédre, wenn man nur die
«Mechanismen» und sdmtliche auf den Menschen
wirkenden Einfliisse unter Kontrolle und «im Griff»
hétte, ist als Hintergrund und Konsequenz dieses
Ansatzes unverkennbar. Manchmal verbirgt sich das
gleiche positivistisch-technizistische Denken hinter
Begriffen, deren alltdglicher Gebrauch bereits selbst-
verstandlich ist: «Die Vokabel ,Erziehungsplan’
impliziert etwas Statisches, etwas Vorausberechenba-
res und erweckt in uns das Gefiihl, dass es nur noch
darauf ankommt, die richtigen Fachleute unter
Vertrag zu nehmen und das richtige Material anzu-
wenden» (Kupffer 1978, 102). Dass der Edukand
vielleicht auch nicht planmassig reagieren konnte,
wird nicht angenommen; Erziehung ist gedacht als
Subjekt—Objektiv-Verhiltnis, als Aktion und Reak-
tion, nicht als Interaktion und Kommunikation. Ein
grosser Teil der Modelle und Strategien, die auf
Verhaltensanderungen beim Edukanden ausgerichtet
sind, basieren auf diesem positivistischen oder
technizistischen Denken, letztlich also auf einem
materialistischen Menschenbild.

Mit dem Materialismus in gewisser Weise verwandt
— jedenfalls insofern dem Menschen keine Sonder-
stellung in der Natur zugestanden wird — ist der
padagogische Naturalismus eines Rousseau oder
Neill, der eine rein negative Erziehung praktiziert
sehen mochte, ein ungestortes Wachsen- und
Entfaltenlassen des an sich von Natur aus guten
Menschen. Zu dieser Konzeption gehort folgerichtig
der Verzicht auf eine — wie auch immer ausge-

288

praktisch —

richtete sittliche oder religiose Beeinflussung des
Kindes. Ziel der Erziehung ist das individuelle Gliick
des einzelnen (vgl. dazu Wittig 1973, 8ff.). Es
handelt sich hier um die antiautoritdire Erziehung
liberaler Pragung (vgl. dazu E. Weber 1974, 35 ff.).

Pidagogische Konzeptionen explizit idealistischer
oder auch christlicher Auspragung sind heute
weniger offensichtlich als die materialistisch fundier-
ten. Sie sind aber doch zweifellos vorhanden, vor
allem in Ansidtzen, die ich — trotz der Vielzahl der
Erscheinungen als humanistisch bezeichnen
mochte. Dabei sind «Humanismen» verschiedenster
Priagung denkbar, von einem christlichen bis hin zu
einem atheistischen Humanismus. Das Verbindende
und Kennzeichnende all dieser denkbaren Richtun-
gen, die hier als humanistisch verstanden werden
sollen, ist die Annahme, dass der Mensch sich nicht
einfach als Produkt aus Herkunft und Sozialisation
erschopfe, sondern dass er dariiber hinaus die
Moglichkeit habe, sich durch einen freien Ent-
schluss und kraft seines Geistes von der Gebun-
denheit seines bloss gesellschaftlichen «Daseins» los-
zureissen und zu seiner eigentlichen «Existenz»
(Jaspers) vorzustossen.

Die Notwendigkeit eines neuen Standpunktes

Als Ergebnis der vorliegenden Andeutungen bleibt
festzuhalten, dass hinter allen padagogischen Ent-

wiirfen  bestimmte  anthropologische Positionen
sichtbar werden, hinter denen wiederum weltan-
schauliche Vorentscheidungen stehen, die nicht

weiter «hinterfragt» werden.

Nun zeigt aber nichts die Einseitigkeit und Unvoll-
standigkeit der je verschiedenen Positionen deut-
licher auf als die pddagogische Praxis:

Empirisch abgesicherte Modelle vermogen zwar zu-
weilen echte Hilfe in der Bewiltigung des erzieheri-
schen Alltags zu bieten; ebensooft sind sie aber «un-
brauchbar», jedenfalls bekommt man den Edukan-
den damit nicht «in den Griff». Woran liegt das nun?
Hat man einfach nicht alle méglichen und wirklichen
Einfliisse unter Kontrolle, oder gibt es am Ende doch
so etwas wie einen Bereich der Unverfiigbarkeit, der
Freiheit gar? — Demgegeniiber geraten mehr
idealistisch gefarbte Ansdtze in die Schwierigkeit,
dass von schopferischer Freiheit, von selbstdndigen
Akten gegen blosses «Dasein» und fiir die Verwirkli-
chung der eigenen «Existenz» so verzweifelt wenig
zu spiiren ist. Woran liegt das nun? Ist Freiheit doch
nur ein Hirngespinst, das Kind so gut wie der Er-
wachsene ein Ergebnis sozialer und historischer
Umstédnde, verfiigbar und verfithrbar?

Aus diesen Erfahrungen heraus — die, nebenbei be-
merkt, wohl zu einem guten Teil auch einem unan-
gemessenen Theorie—Praxis-Verstdndnis anzulasten
sind (vgl. Kiihne 1978) — entsteht die Gefahr, sich
mit einem «Sowohl-als-auch-Entscheid» oder der
berithmten «goldenen Mitte» zufriedenzugeben, mit
einem Kompromiss-Menschenbild sozusagen, in dem



— je nach Situation — alles und nichts mdglich bzw.
unmoglich ist und das damit keine und jede
padagogische Konzeption als mdglich bzw. unmog-
lich erscheinen ldsst. Ein Missverstindnis ist hier
abzuwehren: Es geht nicht einfach unkritisch um die
simple Frage: «Was muss ich vom Menschen wissen,
um ihn erziehen zu konnen?» (Kupffer 1976, 332),
so, als ob die Beantwortung jener Frage — einmal
vorausgesetzt, sie wire moglich — auch die Antwort
auf die Frage nach der Erziehung mit sich brichte.
Es geht also nicht um eine Art von «Werkzeich-
nung, nach deren Muster die zu Erziehenden durch
Erzieher geformt werden» (E. Weber 1974, 242 f.).
Es muss sich vielmehr um die permanente Reflexion
der anthropologischen Fragen handeln, immer einge-
denk der Tatsache, dass der Mensch letztlich doch
eine «offene Frage» (Plessner) ist. Das heisst nun
aber nicht, das unentschieden lavierende Menschen-
bild, das oben zuriickgewiesen wurde, durch die
Hintertiir wieder einzulassen. Es bedeutet aber, einen
Ansatz zu suchen, der dem Menschen in seiner
Totalitdt gerecht wird. Dies wiederum heisst ver-
suchen, ithn nicht einfach nur von einer vorent-
schiedenen, ausseranthropologischen Warte aus zu
sehen — wie das bei Idealismus und Materialismus
letztlich der Fall ist —, sondern ihn «aus den Er-
scheinungen und - Wirkungen des menschlichen
Lebens selbst» (Loch 1963, 10) zu verstehen. Es
geht, mit einer Formulierung Pestalozzis, um «die
Wahrheit, die in mir selbst liegt» (V, 382)*.

Ein angemessenes Verstdndnis etwa der gesellschaft-
lichen und geschichtlichen Gebundenheit des Men-
schen oder der Aufweis des Punktes, an dem diese
Gebundenheit moglicherweise durchbrochen werden
kann, wédre demnach nur zu gewinnen aus dem
Studium des Menschen selbst. Diesen Weg hat
Pestalozzi beschritten. Schon 1782 konnte er
schreiben: «Mein einziges Buch, das ich seit Jahren
studiere, ist der Mensch; auf ihn und auf Erfahrung
tiber ihn griinde ich alle meine Philosophie» (zit. in
Briithlmeier 1977, 11). Das Ergebnis liegt vor in dem
1797 erschienenen berithmten Werk «Meine Nachfor-
schungen iiber den Gang der Natur in der Entwick-
lung des Menschengeschlechts». Thm wenden wir uns
nun zu.

Das Menschenbild Pestalozzis und die
Idee der Elementarbildung

A. Das Menschenbild

Darstellungen des Pestalozzischen Menschenbildes
gehen immer wieder von den Nachforschungen aus.
Zu Recht, denn das Werk des S1jdhrigen Pestalozzi
nimmt eine besondere Stellung ein. Es ist Ergebnis
und Hohepunkt eines Prozesses anthropologischer
Reflexion, der seinen sichtbaren Anfang 1780 in der
«Abendstunde eines Einsiedlers» nahm. Dort tauchte
die anthropologische Leitfrage folgendermassen auf:

* Zur Zitation von Pestalozzis Werken vgl. die Erlduterungen im
Literaturverzeichnis.

«Der Mensch in seinem Wesen, was ist er?» (IV,
145). Diesen Gang des Denkens bis hin zu den
Nachforschungen zu beschreiben ist hier nicht der
Ort (vgl. dazu: Brithlmeier 1976, 1977); wir halten
lediglich fest, dass durchwegs eine Polaritdt besteht
zwischen der «hdheren» und der «niederen» Natur
des Menschen. Einmal iiberwiegt in Pestalozzis Sicht
die eine (Abendstunde), einmal die andere (Lienhard
und Gertrud, 4. Teil). In den Nachforschungen fin-
den sich beide — Briithlmeier spricht von einer
«Synthese» (1976, 189 ff.) — zu dem Menschenbild
vereint, das fortan Hintergrund und Ausgangspunkt
aller weiteren Schriften zur Padagogik und Politik
bildet. Dabei ist nun allerdings beizufiigen, dass die
Nachforschungen selbst auch schon ein politisches
Werk darstellen, indem sie neben philosophischer
Anthropologie zugleich auch Geschichtsphilosophie
und Soziologie sind. Die historischen und soziologi-
schen Aspekte werden aber im Rahmen der vor-
liegenden Thematik in den Hintergrund gedréngt. Es
geht Pestalozzi zwar um die in Geschichte und Staat
wirkenden Grundkrifte, aber es ist nicht zu
verkennen, dass es ihm doch nicht primédr «um den
epochalen Gang des ,Geistes’ durch die Jahrtau-
sende» (Litt.,, 1966, 39) geht, sondern immer wieder
um den einzelnen Menschen und die ihn bewegenden
Grundkrifte. In diesem Sinne sind denn auch die
folgenden Zustinde zu verstehen: als Grundkréfte
des Menschen, die in ihm vorhanden sind, gleichsam
sich durchgitternd und so die je verschiedenen
Daseinsweisen des Menschen als «Werk der Natur»,
als «Werk der Gesellschaft», als « Werk seiner selbst»
begriindend.

Der Mensch im Naturzustand —
Werk der Natur

Pestalozzi unterscheidet zwischen dem unver-
dorbenen Naturmenschen, «der einfach und harmlos
an der Hand des Instinkts leichten Sinnengenuss fin-
det» (V, 454) und dem verdorbenen Naturmenschen,
der «diesen Sinnengenuss nicht mehr sorglos und
leicht findet und dadurch seine Harmlosigkeit und
sein tierisches Wohlwollen (ebd.) verloren hat.

Der unverdorbene Naturmensch, instinktgebunden
und -gefiihrt, liebt «voll Wohlwollen ... seine Ga-
zelle, seine Marmotte, sein Weib, sein Kind, seinen
Hund, sein Pferd; er weiss nicht, was Gott und was
Siinde ist; ... die aufgebrochene Erde ist ihm ein
Fluch; er wechselt seine Stunden zwischen Schlaf
und Sinnengenuss; . .. fiir den morgenden Tag steht
er dir heute nicht vom Stuhl auf, er gibt seine Kuh
fiir gldserene Korallen . . .» (V, 452).

Dies ist nur eine Auswahl aus der Reihe der Um-
schreibungen des gliicklichen unverdorbenen Natur-
zustandes, in dem an erster Stelle das urspriingliche
Wohlwollen steht. Aber auch die andere Komponente
des «gliicklichen Wilden» kommt zum Vorschein:
Der Mensch sorgt fiir sich, indem er sich nimmt, was
er braucht. Vorsorge und damit Planung, An-
strengung, Arbeit und Kampf kennt er nicht; was er
tut, geht {iiber die notwendige Selbstsorge nicht
hinaus.



Der Mensch aber, der nun seinen Sinnengenuss,
seine Bediirfnisbefriedigung nicht mehr sorglos
findet, der sich auf die Jagd und den Krieg vorbe-
reitet, der sich Schwichere als Knechte hilt, der den
Acker bebaut und die Zukunft plant, der «seinen
Bogen hoher als Weib und Kind» (V, 452) achtet, ist
in den verdorbenen Naturzustand eingetreten. Das
urspriingliche Gleichgewicht zwischen Selbstsorge
und Wohlwollen ist zerstort, die egoistische Selbst-
sucht greift Raum. Der Ursprung des verdorbenen
Naturzustandes ldsst sich im Leben des einzelnen
schon im Augenblick der Geburt sehen. Hier, «beim
ersten weinenden Laut ist der Punkt schon {iiber-
schritten, von dem die tierische Harmlosigkeit des
Kindes ausgeht» (V, 455), hier bereits macht das
Kind die Erfahrung des Ungleichgewichts zwischen
seinen Bediirfnissen und den Méglichkeiten, diese zu
befriedigen. Jedes unbefriedigte Bediirfnis fiihrt das
Kind weiter weg von der urspriinglichen Unver-
dorbenheit.

Es ist also festzuhalten, dass Pestalozzi in der ur-
spriinglichen Natur des Menschen — die nur erahn-
bar ist — einen Dualismus sieht, von dem aus die
Entwicklung zum Guten und zum Bosen gleicher-
massen moglich ist. Dabei bildet das Wohlwollen —
wie noch zu zeigen sein wird — gewissermassen die
tierische  Basis fur eine hohere, spezifisch
menschliche Sittlichkeit. Die urspriingliche Selbst-
sorge aber kann — wie bereits gezeigt wurde — zur
Selbstsucht entarten und begriindet als solche den
verdorbenen Naturzustand.

Im weiteren Verlauf der Untersuchung taucht nun
der Gedanke des Rechts auf: Die uneingeddmmte
Selbstsucht des Menschen im verdorbenen Naturzu-
stand fiithrt dazu, dass der Mensch sich vor dem
Menschen fiirchten muss. Wer raubt, muss damit
rechnen, ebenfalls beraubt zu werden; wer totet,
muss befiirchten, ebenfalls umgebracht zu werden.
Daraus erwichst der Gedanke, Leib und Leben und
das Eigentum zu schiitzen, das Zusammenleben der
Menschen rechtlich zu regeln. Damit aber ist der
Punkt erreicht, an dem der Naturzustand endet und
in den gesellschaftlichen Zustand tibergeht.

Der Mensch im gesellschaftlichen Zustand.—
Werk der Gesellschaft

Der Eintritt in den gesellschaftlichen Zustand
bedeutet zunidchst, dass der Spielraum des einzelnen
Menschen sich weiter verengt: «Der gesellschaftliche
Zustand besteht wesentlich in Einschridnkungen des
Naturstandes» (V, 460). Dies erkldrt sich aus der
Tatsache, dass der Mensch im gesellschaftlichen Zu-
stand die gleichen Bediirfnisse hat wie im ver-
dorbenen Naturzustand. Aber indem sich der
Mensch vergesellschaftet, gibt er seine tierische Frei-
heit auf. So erweist sich der Schritt vom Naturzu-
stand in den gesellschaftlichen Zustand als arge
Téduschung, da dieser durchaus nicht der dem Men-
schen angemessene Zustand ist. Er ist vielmehr «in
seinem Wesen eine Fortsetzung des Krieges aller
gegen alle, der im Verderben des Naturstandes an-
fangt und im gesellschaftlichen nur die Form #ndert,

290

aber um deswillen nicht mit weniger Leidenschaft
gefithrt wird» (V, 464). Seine Individualitdt kann der
Mensch als gesellschaftlich vereinigtes Wesen mit
gesellschaftlichen Funktionen nicht verwirklichen. Er
verbleibt auf einer «Zwischenstufe» zwischen
tierischem Dasein und sittlicher Existenz, auf der er
«ein Schneider, ein Schuhmacher, ein Scherenschlei-
fer und ein Fiirst», aber «kein Mensch» (V, 516) sein
kann

Es wiire nun aber verfehlt, den gesellschaftlichen Zu-
stand nur in dieser negativen, den Menschen been-
genden Weise zu sehen. Diese Zwischenstufe ist not-
wendig auf dem Gang zum sittlichen Zustand: «In
diesem Zustand, von beiden Seiten gedréngt (von der
Seite der tierischen Natur und von der Seite des sittli-
chen, nicht nur gesellschaftlichen Rechts, d. Verf.),
ein unbefriedigtes Opfer meiner Selbstsucht und
meiner Schwiéche, entspringt in meinem Innersten ein
neues Bediirnis, dessen Befriedigung mich zur Aner-
kennung der Pflicht hinfiihrt, alles Verderben meiner
tierischen Natur und meiner gesellschaftlichen Ver-
hdartung in mir selbst auszuldschen und zu vertilgen»
(V, 486). Die Aussicht auf einen dem Menschen
angemessenen und ihn befriedigenden Zustand er-
offnet sich auf dem Boden der urspriinglich im Men-
schen angelegten, aber nun zerstérten Krifte des
Wohlwollens und der Selbstsorge. Dies ist der Sinn
des beriihmt gewordenen Satzes: «Auf den
Trimmern meiner selbst ldchle ich mir wieder, und
auf dem Schutt ihrer Ruinen baue ich mich selbst
wieder auf zu einem bessern Leben» (ebd.).

Damit hat sich der gesellschaftliche Zustand als
doppelwertige Zwischenstufe entpuppt, in die der
Mensch im verdorbenen Naturzustand eintritt, ja:
eintreten muss, weil die Entwicklung, die in seiner
urspriinglichen Natur angelegt ist, zu jenen schwieri-
gen und komplexen Verhiltnissen gefiihrt hat, die
einer Vergesellschaftung rufen. Aber die Hoffnung
auf leichtere Befriedigung der Bediirfnisse erweist
sich als triigerisch, und es erdffnet sich erst dadurch
die Ahnung von einem besseren als nur dem gesell-
schaftlichen Recht; denn dieses-mag an sich noch so
gut sein, es bringt den Menschen nicht zum sittlichen
Zustand.

Der Mensch im sittlichen Zustand —
Werk seiner selbst

Wie gelangt nun der Mensch zu diesem sittlichen Zu-
stand? Wie entrinnt er der naturhaften und gesell-
schaftlichen Gebundenheit? Die Antwort lautet: «Ich
besitze eine Kraft in mir selbst, alle Dinge dieser
Welt mir selbst, ganz unabhéngig von meiner tieri-
schen Begierlichkeit und von meinen gesellschaftli-
chen Verhiltnissen, gédnzlich nur im Gesichtspunkt,
was sie zu meiner innern Veredlung beitragen, vor-
zustellen und dieselben nur in diesen Gesichts-
punkten zu verlangen oder zu verwerfen. Diese Kraft
ist im Innersten meiner Natur selbstindig, ihr Wesen
ist auf keine Weise eine Folge irgendeiner andern
Kraft meiner Natur. Sie ist, weil ich bin, und ich bin,
weil sie ist. Sie entspringt aus dem mir wesentlich
innewohnenden Gefiihl: Ich vervollkommne mich



VSA-Pflegekurs 1979
fiir Alters- und Invalidenheim-Personal

Leitung: Dr. med. F. Hésli, Heimarzt, Alters- und Pflegeheim Ebnat-Kappel, im Auftrag der Altersheimkom-
mission VSA

Aufbau: Theorie: 28.—29. August 1979 Spital Wattwil T
Praktikum: 5 Tage: 30.—31. August 1979 und 3.—5. September 1979

Ort: Pflegeheime des Kantons St. Gallen
(Instruktion durch diplomiertes Pflegepersonal)

Kursabschluss: 6. September 1979 Spital Wattwil

Kurskosten: Fr. 400.— (inklusive Verpflegung, ohne Unterkunft am 28./29. August)
Fiir Mitarbeiter aus VSA-Heimen 20 Prozent Ermdssigung.

Zeitlicher Ablauf
Theorie: Pause
28. August 1979 09.50 Uhr  «Das Leben im Heim»

09.00 Uhr Begrlissung und Organisation Gruppengesprach

(Theoriesaal Spital Wattwil) (Gesprachsleiter Pfr. Hehli, Brunnadern,
: Prasident einer Heimkommission)
gad I?S:er:t?_lés”) ab)) ertiri;?;(l:(rl]zrese?én- Gruppe: Pfarrer, Heimleiter, Schwester,
o de};ungen e Arzt, Pensionar, Besucher

Betagten 12.15 Uhr Mittagessen im Spital Wattwil
Ratee 14.00 Uhr  Grundpflege 2. Teil
11.00 Uhr Richtlinien fir Bewegungstherapie (Sr. Margrit Brunner, Hr. Samuel
Postapoplektische Zustande Junker)

Zustand nach Schenkelhalsfraktur
Erhaltung der Bewegungsfahigkeit
bei Arthrosen

16.00 Uhr Abschluss des theoretischen Teiles

Praktikum in den Pflegeheimen des Kantons

t(i'?]e(;”e‘;r‘ggﬁgﬁsnm‘f:t;@'}!)Phys"’the'ape“' St. Gallen am 30. und 31. August 1979
und 3.—5. September 1979.
12.15 Uhr Mittagessen im Spital Wattwil Arbeitsbeginn am 30. August 1979 um
14.00 Uhr  Materialkunde, Pflegeutensilien 08.00 Uhr. (Die den einzelnen Heimen
S zugeteilten Kursteilnehmerinnen und
15.20 Uhr  Grundpflege 1. Teil Teilnehmer arbeiten wihrend des gan-
(Leitung Frau Margrit Brunner, Schul- zen Praktikums im gleichen Heim.)
schwester der Pflegerinnenschule
Toggenburg, Linth, und Herr Samuel Kursabschluss
Junker, Heimleiter des Alters- und 6. September 1979

LilEgahelis. Byudnadein) 10.00 Uhr  im Spital Wattwil, Theoriesaal

18.30 Uhr Gemeinsames Nachtessen im Hotel Besprechung und Auswertung des
Traube, Ebnat-Kappel Kurses, Frage der Weiterflihrung,
Abanderungen und Ergé&nzungen
29. August 1979 : ; ; :
08.30 Uhr Ernahrung der Betagten 1_2.15-Uhr Mittagessen im Spital Wattwil

(Ref. Dr. F. Hésli, Ebnat-Kappel) 14.00 Uhr  Abschluss des Kurses

Anmeldung (VSA-Pflegekurs 1979)

Bitte bis 15. August 1979 einsenden an das Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Ziirich.

Name VSA-Mitgliedschaft des Heims

Vorname Ja [] Nein []

Unterkunft am 28./29. August in Wattwil
Ja:[7] Nein []

291



selbst, wenn ich mir das, was ich soll, zum Gesetz
dessen mache, was ich will» (V, 493f). Es sei
nochmals betont: Weder als naturhaft-tierisches noch
als gesellschaftliches Wesen verfiigt der Mensch iiber
diese Kraft. Das zeigt sich auch daran, dass es im ge-
sellschaftlichen Zustand durchaus moglich ist,
miteinander zu leben, Recht und Gerechtigkeit zu
beachten, ja sogar einander Gutes zu tun, «ohne alle
Sittlichkeit» (V, 494); denn, so Pestalozzi: «Sittlich-
keit ist ganz individuell, sie besteht nicht unter
zweien. Kein Mensch kann fiir mich fiihlen: Ich bin.
Kein Mensch kann fiir mich fiihlen: Ich bin sittlich»
(ebd.).

Der Mensch, bisher begriffen als Werk der Natur
und der Gesellschaft, und als solcher durch und
durch determiniert, unfrei, wird nun gesehen als
Werk seiner selbst, oder, was dasselbe ist, als Werk
seiner eigenen Freiheit. Und damit geraten wir in
eine bedeutende Schwierigkeit, an ein Problem der
Padagogik {iiberhaupt: Wenn der Mensch als be-
stimmbare  Grosse  betrachtet — wird,  miisste
grundsitzlich auch eine Erziehung zur Sittlichkeit
moglich sein, gesteht man ihm aber Freiheit zu, dann
ist — konsequenterweise — auch keine «sichere»
Erziehung zur Sittlichkeit moglich. Und Freiheit
postuliert Pestalozzi ja: Sittlichkeit ist eben nicht Er-
gebnis der Erziehung, sondern der freie Entschluss
des einzelnen. Geridt Pestalozzi hier in die gleiche
unlosbare Schwierigkeit wie Kant, als es ihm nicht
gelingen wollte, (transzendentale) Freiheit und
Erziehung in Einklang zu bringen (Kiihne 1976,
54 tf., 88 ff.)? Der Vergleich mit Kant dréngt sich
auch sonst auf. Auch bei ihm besteht jener Dualis-
mus von Gebundenheit und Freiheit (Kant spricht
von empirischem und intelligiblem Wesen), und bis
in die Formulierungen zentraler Stellen hinein
scheinen verwandtschaftliche Ziige zu bestehen.
(Kant: Handle so, als ob die Maxime deiner
Handlung durch deinen Willen zum allgemeinen
Naturgesetz werden sollte (Kant 1965, 43). Pesta-
lozzi: Ich vervollkommne mich selbst, indem ich mir
das was ich will, zum Gesetz dessen mache, was ich
will. Der Einfluss der Kantschen Philosophie auf
Pestalozzis Nachforschungen ist denn-auch schon oft
zur Diskussion gestanden und ist gewiss auch nichtzu
leugnen (vgl. dazu Stein 1927, 168 ff., Guyer 1975,
88 f.). Wihrend aber der Philosoph Kant nicht iiber
den anthropologischen Dualismus hinauskommt und
sich- eben darum in seinen Alterswerken immer
weniger von einer sittlichen Erziehung versprechen
konnte (Kiihne 1976, 44 ff.), iiberwindet der Pdid-
agoge Pestalozzi diese «idealistische Grenze». Neben
den anthropologischen Dualismus tritt — und das ist
das eigentlich und padagogisch Typische in Pestaloz-
zis Denken — ein psychologisch-pidagogischer
Monismus (L. Weber 1974, 48), der es erlaubt,
Erziehung zur Sittlichkeit denkbar zu machen, aller-
dings nicht dergestalt, als kénne Sittlichkeit im Kind
«bewirkt» werden. Pestalozzi spricht bescheidener
von der «tierischen Einlenkung in das Gebiet der
Sittlichkeit» (V, 420). Diese doppelte Sicht ist schon
in den Nachforschungen angelegt, wenngleich der
anthropologische Dualismus, der den Menschen in
seiner ganzen Zwiespiltigkeit und Zerrissenheit zu
zeigen vermag, im Vordergrund steht. Der psycho-

292

logisch-padagogische Monismus tritt — durchaus
folgerichtig — im Zuge der Beschiftigung Pestaloz-

zis mit der «Methode» bzw. der «Idee der Elementar-
bildung» stdrker in den Vordergrund. Dies sei in det
Folge aufgezeigt am Beispiel der Geburtstagsrede
von 1818.

Die Geburtstagsrede von 1818:
Wachstum, Bildung, Erziehung

Die grosse Geburtstagsrede von 1818 — eine der be-
rihmten «Reden an mein Haus» aus der Zeit in
Yverdon — beginnt mit einem Vergleich zwischen
Baum und Mensch. Der vollendet gewachsene Baum
mit seiner Wurzel, seinem Stamm, den Aesten,
Zweigen und Friichten ist ein harmonisches Ganzes.
Letztlich aber stammt der Baum aus einem kleinen
Kern, den man in den Boden gelegt hat. «In ihm ist
des Baumes Geist. In ihm ist des Baumes Wesen. Er
ist des Baumes Samen» (VII, 422), in dem alles keim-
haft angelegt ist. Aus ihm gehen in der von der Natur
bestimmten Reihenfolge die tibrigen Teile hervor,
deren jeder gesondert betrachtet werden kann, ohne
dass er fiir sich allein bestiinde. Jeder gehort zum
Ganzen des Baums, er wire verkriippelt, unvoll-
standig, wenn einer dieser Teile fehlte. Pestalozzi
spricht in diesem Zusammenhang vom «organischen
Geist des Baums», der alle die einzelnen Teile zur
«Gemeinwirkung vereinigt» (VII, 423).

Analog dazu sieht Pestalozzi den Menschen aufwach-
sen. «Unsichtbar liegen im Kind, schon ehe es
geboren, die Keime der Anlagen, die sich bei ihm
durch sein Leben entfalten» (VII, 424). Die einzel-
nen Krifte bilden sich bei ihm, wie beim Baum,
einerseits getrennt und selbstdndig, anderseits in
Uebereinstimmung verbunden durch das ganze
Leben hindurch fort. Als «ewig gesonderte Grund-
krifte» nennt Pestalozzi die «alles Wissens, alles
Tuns, alles Kennens, Konnens und Wollens» (ebd.).
Die vereinigende Wirkung iibt beim Menschen die
«Kraft des Glaubens und der Liebe» (ebd.) aus. Sie
verbindet die getrennten Grundkrifte zu einem
harmonischen Ganzen und dient so «zur Ausbildung
des Menschen, dessen inneres, von Fleisch und Blut
unabhingiges Wesen aus Gott geschaffen ist» (ebd.).

Bis dahin wird die Analogie von Baum und Mensch
und damit auch im «Wesen» beider bruchlos durch-
gehalten. Bei beiden handelt es sich um die Entfal-
tung von Anlagen durch Wachstum, bei beiden
konnen einzelne, unter sich getrennte Teile (Kréfte)
unterschieden werden, die durch eine «Gemeinkraft»
zusammengefasst werden.

Aber gerade im Zusammenhang mit der menschli-
chen «Gemeinkraft», mit Glaube und Liebe, kiindigt
sich ein spezifisch menschlicher Wesenszug an: Der
Mensch erschopft sich nicht im naturhaft vorgege-
benen Wachstum, er ist dariiber hinaus «ein zu bil-
dendes und zu erziechendes gottliches ewiges Wesen»
(VII, 425). Die Begriffe Bildung und Erzichung sind
eingefiihrt, und damit verldsst Pestalozzi die analo-
gische Darstellung und beginnt nun, die Unter-



schiede zwischen Baum und Mensch herauszuarbei-
ten. So weist er zuniachst darauf hin, dass der Baum
verdirbt, wenn er in zu trockenem oder zu nassem, in
zu magerem oder zu fettem Boden wurzelt, wenn
also in der Zusammensetzung des Erdreichs ein
Missverhiltnis besteht. Der Baum ist «den Einfliis-
sen der toten Natur» ausgeliefert «und der Geist
seines Organismus» hat «gegen dieselbe keine
Gewalt» (VII, 426).

Nicht so der Mensch: «Mensch, dein Organismus ist
nicht der Organismus einer ungeistigen, physischen
Welterscheinung, er ist nicht der Organismus des
Pflanzenreichs, er ist nicht der Organismus des Tier-
reichs, er ist der Organismus einer sinnlichen Hiille,
in der ein gottliches Wesen ruht und lebt. Die Wurzel
deines Lebens, die Gutes und Bdses, Heiliges und
Unheiliges aus ihrem sinnlichen Selbst und aus ihren
sinnlichen Umgebungen einsaugt, ist nicht physisch
gebunden, sie ist iiber alle physischen Bande erha-
ben, sie ist frei» (ebd.). Damit zeigt sich nun wieder
mit aller Deutlichkeit der aus den Nachforschungen
bekannte Dualismus: Der Mensch ist zugleich sinn-
lich-naturhaftes und gottliches Wesen, beides gehort
zum vollen Menschsein. Aber das, was den Men-
schen vor andern Lebewesen auszeichnet, ist seine
Freiheit. «Die Wurzel dienes Lebens . . . ist frei», das
heisst: der Mensch ist nicht einfach den Umstdanden
ausgeliefert wie der Baum. Auch in der Geburtstags-
rede wird Freiheit als genuin menschliche Kraft
verstanden, und das bedeutet in letzter Konsequenz
auch, dass der Mensch freiwillig die Unfreiheit
wahlen kann: «Er kann der Freiheit seines Willens
entsagen ..., er kann wie ein Tier leben» (VII,
427 1.).

Aber neben dieser neuerlichen Herausarbeitung des
dualistischen Wesens kommt jetzt in besonderer

Weise die andere Seite zum Vorschein, der
psychologisch-padagogische Monismus. Bereits er-
wahnt wurde, dass zum Begriff Wachstum — sein
Inhalt diirfte nun hinldnglich klar sein — zwei

weitere hinzukommen: die Begriffe Bildung und Er-
ziehung. Vorweg ist anzumerken, dass «Bildung» im
Rahmen der Geburtstagsrede das beinhaltet, was wir
heute etwa unter «Sozialisation» verstehen: die
Einfliisse, die aus Umwelt, Kultur, Milieu auf das
Kind einwirken, und die sich dem kontrollierenden
Zugriff des Erziehers weitgehend entziehen. «Erzie-
hung» dagegen meint das bewusste und zielgerichtete
Einwirken des Erziehers auf den Heranwachsenden.
Sie umfasst somit die ethischen und sozial-mitmensch-
lichen Komponenten. Pestalozzi selbst umschreibt die
Begriffstrias von Wachstum, Bildung und Erziehung
folgendermassen:

«Durch das Wachstum seiner Anlagen und Krifte ist
der Mensch ein Resultat ewiger gottlicher Gesetze,
die in ihm selbst liegen. Durch seine Bildung ist er
ein Resultat des Einflusses, den zufillige Umstidnde
und Verhiltnisse auf die Freiheit und Reinheit des
Wachstums seiner Kréfte haben. Durch seine Erzie-
hung ist er ein Resultat des Einflusses, den der
sittliche Wille des Menschen -auf die Freiheit und
Reinheit seiner Kréfte hat» (VII, 428 {.). Ergdnzend
zu diesem letzten Satz fiigt Pestalozzi hinzu: «Zu-

fallig und unsicher ist an sich selbst der Einfluss
seiner Erziehung» (VI1I, 429).

Gébe es nur Wachstum und Bildung, so wire der
Mensch lediglich ein Resultat beider Vorginge, also
determiniert. Aber durch die Einfithrung eines durch
und durch indeterministischen Erziehungsbegriffs er-
schliesst sich die Moglichkeit, Freiheit auch in der
monistischen,  spezifisch  psychologisch-padagogi-
schen Betrachtungsweise denkbar zu machen.

Zusammenfassend zum Menschenbild

ldsst sich folgendes festhalten: Die Parallelen zwi-
schen den Zustinden der Nachforschungen und der
Begriffstrias in der Geburtstagsrede sind offensicht-
lich. Sie sind gewissermassen zwei Seiten des einen
«Gegenstandes» Mensch. Wihrend in den Nachfor-
schungen die anthropologische Reflexion im Vorder-
grund steht, die in einen recht harten Dualismus zwi-
schen naturhaft-gesellschaftlicher Determination und
menschlich-sittlicher Freiheit ausmiindet, mildert die
Geburtstagsrede diesen anthropologischen Dualis-
mus durch die Betonung des entwicklungsmassigen
Aspekts, der seinen Ausdruck in einer monistischen
Sichtweise des Menschen findet, ohne dass dadurch
die Gegensitze zwischen «niederer» und «hoherer»
Natur, zwischen Determination und Freiheit
eingeebnet wiirden.

Damit ist der anthropologische Hintergrund, der fiir
ein angemessenes Verstdndnis der Idee der
Elementarbildung notig ist, skizziert.

B. Die Idee der Elementarbildung

Was bei Pestalozzi ab zirka 1800 als «Methode» er-
scheint, heisst ab 1806 «Elementarbildung». Der
Wechsel in der Terminologie erfolgt ohne ersicht-
lichen Grund (vgl. Guyer 1975, 135); der Kern-
gedanke bleibt jedenfalls der gleiche und ldsst sich
mit jener allseits bekannten schlagwortartigen Um-
schreibung der gleichmassigen Ausbildung von Kopf,
Herz und Hand grob charakterisieren. Es wird in der
Folge nidher auszufiihren sein, was hinter dieser
Formel steht.

Die Naturgemadssheit in der Kréftebildung

«Die Idee der Elementarbildung», so beginnt
Pestalozzi sein Alterswerk, den «Schwanengesang»,
«ist nichts anderes als die Idee der Naturgemissheit in
der Entfaltung und Ausbildung der Anlagen und
Krifte des Menschengeschlechts» (VIII, 255). Es
geht ihm durchwegs um die «Uebereinstimmung des
Bildungs- und Erziehungseinflusses mit den ewigen
Gesetzen des menschlichen Wachstums» (VII, 429).
Pestalozzi variiert diesen Gedanken unzihlige Male,
und es konnte eine ganze Reihe #dhnlich lautender
Zitate beigebracht werden. Ihre Quintessenz:
Bildung und Erziehung, durch die die menschlichen
Anlagen und Kréfte entfaltet werden, miissen
naturgemdss, das heisst: den Gesetzen menschlichen
Wachstums entsprechend, oder, nochmals anders

5]
\O
(95}



formuliert: psychologisch richtig betrieben werden.
Dieses psychologisch richtige Vorgehen kann man
der Natur gleichsam «ablauschen»: Jede Kraft hat
nach Pestalozzi einen in sich unausldschlichen Ent-
faltungstrieb. «Der Mensch will alles, wozu er in sich
selbst Kraft fiihlt, und er muss, vermoge dieser
inwohnenden Triebe, das alles wollen» (VIII, 256).
Aber nur das, was den Menschen als — wenn auch
zerrissene — Gangzheit, was ihn «als Herz, Geist und
Hand ergreift, nur das ist fiir ihn wirklich, wahrhaft
und naturgemadss bildend» (ebd.).

Das bedeutet also, dass jede dieser Krifte etwas fiir
sich ganz Eigenstdndiges ist, dass sie aber dennoch
aufs engste zusammengehoren, indem sie einerseits
Ausdruck der Ganzheit Mensch sind, anderseits
diese Ganzheit erst eigentlich begriinden.

Die naturgemisse Entfaltung der einzelnen Krifte
geschieht nun nicht durch Belehrung oder derglei-
chen, sondern «nur durch das einfache Mittel ihres
Gebrauchs» (VIII, 258). So werden Glaube und
Liebe, das Fundament des sittlichen Lebens, nur
durch die Tatsache des Glaubens und des Liebens
entfaltet. Die Grundlage der intellektuellen Leistun-
gen, das Denken, wird nur durch das Denken selbst
entwickelt. Die Entfaltung der physisch-manuellen
Krifte kann nur erfolgen durch den Gebrauch der
Sinne, der entsprechenden Organe und Glieder. In
Pestalozzis Sprache: «Das Auge will sehen, das Ohr
will horen, der Fuss will gehen und die Hand will
greifen. Aber ebenso will das Herz glauben und lie-
ben. Der Geist will denken» (VIII, 259). Obwohl
dieser Gang der Natur gottlich gegeben ist, so bleibt
er an sich — im Sinne blossen Wachstums — doch
nur «tierisch belebt»; Ziel der Elementarbildung ist
es, «ihn menschlich und gottlich zu beleben» (VIII,
260), um so die harmonische Ausbildung aller Krifte
zu erreichen.

Die Betonung der harmonischen Kriftebildung ldsst
vermuten, dass jede einseitige Pflege einer einzelnen
Kraft schwerwiegende Folgen haben muss. In der
Tat; alles, was den Menschen nur einseitig, nur in
bezug auf eine Kraft ergreift, «untergrabt und stort
das Gleichgewicht unserer Kréfte und fiihrt zur Un-
natur in den Mitteln unserer Bildung, deren Folge
allgemeine Missbildung und Verkiinstelung unsers
Geschlechts ist» (VIII, 257). Es ist nicht ganz
unwichtig zu betonen, dass jede Einseitigkeit
schédlich ist; Pestalozzi spricht auch diesbeziiglich
eine deutliche Sprache: «Das ist bei Menschen, die
Herzens und Glaubens halber iiberschnappen ebenso
wahr als bei denen, die in ihrer Geisteskraft in
liebloser Selbstsucht einen dhnlichen Spielraum der
Unnatur und ihres Verderbens 6ffnen» (ebd.).

Die Entfaltung der Krdfte

Nicht zuletzt der katastrophale Zustand des da-
maligen Schulwesens, vor allem aber das Hauptan-
liegen der Armenerziehung und Armenhilfe (vgl.
dazu L. Weber 1977) liessen Pestalozzi nach dem
festen Grund suchen, auf dem auch der Arme zu
einem selbstandigen, menschenwiirdigen Leben fin-

294

den konnte, ohne langer auf die launenhafte «Augen-
blickaufwallungen der menschlichen Almosenader»
(VII, 466) angewiesen zu sein. Er fand ihn im
kleinen Kreis der Familie, in der «Wohnstube», wo
an die «Individuallage» und den Stand jedes
einzelnen angekniipft werden konnte: «Der einzig
sichere Boden, auf dem wir Volksbildungs-, National-
kultur und Armenhiilfe halber zu stehen suchen
miussen, ist das Vater- und Mutterherz, das durch
Unschuld, Wahrheit, Kraft und Reinheit ihrer Liebe
den Glauben der Liebe in ithren Kindern entziindet,
durch dessen Inneres alle Leibs- und Seelenkrifte
der Kinder zum Gehorsam in der Liebe und zur
Titigkeit im Gehorsam vereinigt werden. Im Heilig-
tum der Wohnstuben ist es, wo das Gleichgewicht
der menschlichen Krifte in ihrer Entfaltung gleich-
sam von der Natur selbst eingelenkt, gehandhabt und
gesichert wird» (VII, 454).

Schon die Rede vom «Heiligtum der Wohnstuben»
ldsst aufhorchen. Vollends zu einer Stitte, von der
letztlich das Heil des Menschen schlechthin ausgeht,
wird die Wohnstube, wenn sie von Pestalozzi mit der
«Krippe, in der der arme Heiland lag» (VII, 472)
verglichen wird (vgl. dazu auch: Bachmann, 1977).
Von diesem iiberschaubaren Kreis der Wohnstube,
der Familie soll also die Idee der Elementarbildung
ausgehen, die gleichmissige Ausbildung von Kopf,
Herz und Hand.

Fiir unsere Darstellung greifen wir zuerst das
«Herz», das heisst die sittliche Erziehung heraus, und
zwar aus zwei Griinden. Von der anthropologischen
Grundlegung her ist bekannt, dass der Einfluss der
Erziehung auf die sittliche Existenz des einzelnen an
sich unsicher ist, da die Verwirklichung der Sittlich-
keit letztlich nur aufgrund eines freien Willensent-
schlusses moglich ist. Dennoch muss die Erziehung
alles dran setzen, dass wenigstens die Vorbereitung,
die «Einlenkung» ins Sittliche optimal verlduft. Die
Schwierigkeit und Wichtigkeit dieses Anliegens ist
der eine Grund fiir eine bevorzugte Betrachtung.
Dartiber hinaus ist aber zu beachten, dass Pestalozzi
selbst, bei aller Betonung der gleichmissigen Ausbil-
dung aller Kriéfte, die «Unterordnung der Geistes-
und Kunstbildung unter die Bildung des Herzens,
unter die sittliche Bildung (K. A. 6, 470) fordert, ja,
faktisch als gegeben ansieht, da das Kind glaubt und
liebt, schon lange ehe es denkt und arbeitet (vgl. ebd.,
ausserdem: VIII, 284).

Sittlichkeit ist fiir Pestalozzi mit einem religiosen
Aspekt verbunden. Wie aber soll so etwas wie Reli-
gion dem Kind auf naturgemisse Art beigebracht
werden? Pestalozzi setzt an bei der Entfaltung der
Liebe. Diese ist zundchst an die Bediirfnisbefriedi-
gung des Sduglings gebunden. Aus ihr erwachsen die
ersten sinnlichen Keime von Vertrauen und Liebe
der Mutter gegeniiber. Diese ersten — noch «tierisch
belebten» — Gefiihle von Vertrauen und Liebe
konnen aber nur in der Geborgenheit, Regelmissig-
keit und Ruhe des engen Kreises der Wohnstube ge-
deihen. Die gesicherte Befriedigung der elementaren
Bediirfnisse fithrt beim Kind zu jenem «Urver-
trauen» (Erikson), das Basis und Ausgangspunkt
jeder weiteren Entwicklung ist, die sich gewisser-



massen in konzentrischen Kreisen nach aussen fort-
pflanzt: Die Mutter ist Zentrum und Urbild von
Liebe, Vertrauen und Glauben. Es folgen die iibrigen
Familienmitglieder, ausserfamilidre Personen und so
weiter, bis zuletzt der Begriff von Gott selbst er-
scheint. Wenn die Mutter dem Kind sagt: «‘Ich habe
einen Vater im Himmel, von dem alles Gute kommt,
das du und ich besitzen’, so glaubt das Kind auf das
Wort seiner Mutter an ihren Vater im Himmel»
(VIIL, 265). So also hat man sich die «tierische Ein-
lenkung» zum Glauben und damit zur Sittlichkeit zu
denken: iiber die Liebe zu und den Glauben an den
Menschen hin zur Liebe zu und den Glauben an
Gott. Damit ist auch jeder Versuch abgewehrt, die
Sittlichkeit, die nach Auskunft der Nachforschungen
«nicht unter zweien» besteht, die «ganz individuell»
ist, als individualistisch und nur in der Vereinzelung
moglich, zu interpretieren. Sittlichkeit im Pestalozzi-
schen Verstindnis ist in jedem Fall an die Mit-
menschlichkeit  gebunden, sowohl von ihrer
moglichen Genese her als auch im Blick auf ihre
Bewidhrung im Umgang.

Im Zusammenhang mit der Entfaltung der Funda-
mente des geistigen Lebens — formelhaft: des
Kopfes —, ist zundchst die Sprache zu erwdhnen. Sie
ist «hauptsdchlich als eine Dienstkraft der Menschen-
natur» zu betrachten, «um uns die durch An-
schauung erworbenen Kenntnisse fruchtbar und all-
gemein zu machen» (VIII, 266). Es kommt ihr also
eine instrumentelle Funktion zu, indem sie dem ver-
balen Ausdruck von Kenntnissen mit Hilfe von Be-
griffen dient. Zuvor aber miissen die Begriffe durch
Anschauung der Gegenstinde mit Inhalt gefiillt
worden sein, da sonst Sprache und Sprachgebrauch
immer wieder Gefahr laufen, zu blossem «Maul-
brauchen», zu einer Anhdufung leerer Worthiilsen
abzusinken. Pestalozzi nennt es einmal treffend das
«Lirilariwesen in der Schule», ... das «den Kindern
so eine Art gibt, mit dem Maul ein Weit und Breites
iiber die Sachen zu machen, hinter denen fiir sie
nichts steckt und die sie nicht verstehen und nicht im
Herzen tragen, mit denen man ihnen aber doch die
Einbildungskraft und das Gedédchtnis so auffiillt,
dass das rechte Alltagshirn und der Brauchverstand
im menschlichen Leben dadurch zugrunde geht» (K.
A. 6, 116 f.). Dies zu vermeiden ist moglich, indem
man bei den das Kind umgebenden Verhiltnissen der
«Individuallage» ansetzt und so Sprache hervor-
bringt.

Neben der Sprache dient die Zahl- und Formenlehre
der Ausbildung der intellektuellen Fahigkeiten, aus-
gehend von einfachen Zidhl- und Messiibungen und
fortschreitend bis «zur selbstindigen Berechnung . . .
algebraischer und geometrischer Aufgaben» (VIII,
326 £.).

Der Ausbildung der «Kunstkraft» — formelhaft: der
Hand — liegen zwei Fundamente zugrunde, ein
geistiges und ein physisches. Von der Entfaltung der
geistigen Krifte war bereits die Rede; in diesem
Zusammenhang geht es vor allem um die Zahl- und
Formenlehre. Dazu kommen nun die «mechanischen
Uebungen der Sinne und Glieder» (VIII, 271), eben
die Arbeit am physischen Fundament.

C. Beziehungen zwischen Menschenbild und
Idee der Elementarbildung

Das Bezugsgeflecht zwischen Menschenbild und Ele-
mentarbildung ist durch die getrennte Darstellung
beider Elemente bereits ansatzweise sichtbar gewor-
den und bedarf in der Folge nur noch einer
zusammenfassenden Darstellung.

Das Menschenbild Pestalozzis ist dualistisch. Der
Mensch ist zugleich Werk der Natur und der Gesell-
schaft und Werk seiner selbst; er ist bestimmten
psychologischen Wachstums- und Entwicklungsge-
setzen sowie gesellschaftlichen Einfliissen unterwor-
fen und selbstbestimmend; er ist zugleich gebunden
und frei. Er ist eine Einheit, zwar in sich zutiefst zer-
rissen, aber trotzdem oder gerade deshalb als
Einheit, die wichst, gebildet und erzogen wird, das
heisst als Kopf, Herz und Hand zu erfassen:

@ Dic Dimension des Naturhaften mit dem entspre-
chenden Begriff des naturgegebenen Wachstums
begriindet im Rahmen der Idee der Elementar-
bildung das Postulat des naturgemaissen, das
heisst psychologisch richtigen Vorgehens in der
Ausbildung von Kopf, Herz und Hand.

@ Die Dimension des Gesellschaftlichen mit dem
entsprechenden Begriff der Bildung findet ihren
Ausdruck in der Ausbildung von Kopf und
Hand, das heisst der Ausbildung der intellektuel-
len und physisch-manuellen Fidhigkeiten und
Fertigkeiten, insofern deren Inhalte einerseits ge-
sellschaftlich bedingt, anderseits auf die gesell-
schaftliche Lebensbewiltigung ausgerichtet sind.

@ Dic Dimension des Sittlichen mit dem entsprechen-
den Begriff der Erziehung findet ithren Ausdruck
in der Ausbildung des Herzens, das heisst in der
Entfaltung der Fundamente des sittlichen
Lebens. Sie weist — wiewohl in der gesellschaft-
lichen Wirklichkeit einsetzend — iiber die gesell-
schaftliche Lebensbewdltigung hinaus, darum ist
thr auch die Ausbildung von Kopf und Hand
unterzuordnen. Dabei bleibt Erziehung immer
«nur» «tierische Einlenkung in das Gebiet der
Sittlichkeit» (V, 420). Konkrete Verwirklichung
der Sittlichkeit ist dann doch immer ein Akt
freier Entscheidung des Menschen, vergleichs-
weise ein Stiick «Selbsterziehung» im Gefolge der
«Fremderziehungy». Dariiber hinaus ist beizufii-
gen, dass nur iiber die Versittlichung der
einzelnen Individuen auch eine Verbesserung der
gesellschaftlichen Verhdltnisse moglich ist (vgl.
dazu die politischen Schriften Pestalozzis, insbes.
VIIE: 7 ff.).

Schlussbemerkungen

Pestalozzis Menschenbild und Idee der Elementar-
bildung wurden beispielhaft dargestellt fiir eine
anthropologisch-padagogische Konzeption, die nicht
von einer voranthropologischen, zum Beispiel philo-
sophischen, Warte aus den Menschen zu verstehen

295



versucht, sondern eben aus jenen «Erscheinungen
und Wirkungen des menschlichen Lebens selbst»
(s. 0.). Das Studium des Menschen forderte bei
Pestalozzi ein Menschenbild zutage, das von einem
positivistisch-materialistischen Machbarkeitswahn
ebenso weit entfernt ist wie von idealistischer
Verstiegenheit, in der der Mensch noch frei ist,
selbst «wenn er in Ketten liegt» (E. Weber 1976, 34).
Wenn dennoch in den Nachforschungen deutliche
Anklidnge an die Philosophie des wohl bedeutendsten

Denkers jener Zeit — Kant — herauszuhoren sind,
so heisst das nicht, dass Pestalozzi gewissermassen
Kant einfach «ilibernommen» hitte; vielmehr ist

davon auszugehen, dass sich Pestalozzi in seinen
eigenen Ansichten durch das Denken Kants ange-
sprochen und bestitigt fand. Die FEigenstdndigkeit
des Pestalozzischen Denkens zeigt sich ja gerade
daran, dass er — gewissermassen «unphilosophisch»,
dafiir aber sehr padagogisch — jenen harten Dualis-
mus zwischen niederer und hoherer Natur mildert und
erganzt durch einen psychologisch-padagogischen
Monismus.

Wenngleich die Thematik der vorliegenden Arbeit in
erster Linie dem Zusammenhang von Menschenbild
und Piddagogik am Beispiel Pestalozzis gilt, so soll
doch versucht werden, wenigstens andeutungsweise
in die Bereiche heutiger Erziehungs- und Gesell-
schaftspraxis vorzustossen.

Ausgehend von der Tatsache, dass Pestalozzi sowohl
im Zusammenhang seiner Anthropologie als auch im
Rahmen der Idee der Elementarbildung jede Ein-
seitigkeit bekampft, ist auch jede Einseitigkeit und
Verkiirzung heutiger Anthropologie und Erziehung

zuriickzuweisen. Wenn Erziehung nur darauf
angelegt ist, mit Hilte von «Strategien» und
«Techniken» Verhaltensweisen von Klienten in

wiinschbarer Weise (nebenbei gesagt: wer bestimmt,
was wiinschbar ist?) tiberdauernd zu verdndern,
wenn solcherart Menschen zu Elementen innerhalb
eines Steuerungsprozesses degradiert werden, so ist
diese Erziehung in hohem Grade -einseitig und
verkiirzt, ebenso wie das dahinterstehende Men-
schenbild. Die grundlegenden Dimensionen des
Dialogischen und Kommunikativen, die Ich-Du-Be-
ziehung, die einfache Tatsache, dass immer zwei
Subjekte in Interaktion stehen, gehen dabei verloren.
Ebenso einseitig wire es aber — auch das geschieht

, iber empirisch gut abgesicherte Konzepte
einfach  hochmiitig  hinweggehen zu  wollen,
womoglich unter Berufung auf irgendwelche, oft
genug unkritisch iibernommene, nebultse «Philo-
sophien» unterschiedlichster Herkunft. Der Mensch
folgt eben tatsdchlich bestimmten psychologischen
Gesetzmassigkeiten, er st als gesellschaftliches
Wesen bestimmten gesellschaftlich bedingten Mecha-
nismen unterworfen. Und soweit der Mensch ein
«empirisches» Wesen ist, soweit ist er prinzipiell
auch empirisch erforschbar. Pestalozzi fordert da
ganz unmissverstandlich, «die Erziehungskunst
miisse wesentlich und in allen ihren Teilen zu einer
Wissenschaft erhoben werden, die aus der Kenntnis
der Menschennatur hervorgehen und auf die gebaut
werden muss» (VII, 444). Um eine harmonische
Kriftebildung zu erreichen, muss die psychologische

296

- blieben.

Forschung eben beispielsweise aufzeigen, wie Lernen
am besten geschieht.

Entscheidend an Pestalozzis Idee der Elementarbil-
dung ist nun allerdings, dass alle Vorkehrungen zur
Verbesserung von Erziehung und Unterricht dem
Primat des Sittlichen zu unterstellen sind. Und diese
Unterordnung unter ein ethisches Prinzip gilt
sinngemass auch fiir alle Bemiithungen gesellschaft-
licher, politischer, technischer und wissenschattlicher
Natur. Ein Blick auf die schulische und gesell-
schaftliche Wirklichkeit zeigt allerdings, dass Pesta-
lozzis Postulat weithin kaum erfiillt ist. Zwar
erwahnen zeitgengssische Didaktiker die Dimen-
sionen des Kognitiven, des Sozial-Emotionalen, des
Pragmatischen (so W. Schulz) und meinen damit
ebenfalls die Ausbildung von Kopf, Herz und Hand.
Aber selbst wenn eine gleichmadssige Beriicksichti-
gung aller drei Bereiche gefordert wird, bleibt diese
Vorstellung hinter Pestalozzis Auffassung zuriick.
Dabei scheint mir die Unterordnung des Kognitiven
und Pragmatischen unter den Aspekt des Sittlichen
notwendiger denn je: Die Menschheit hat es in
wissenschaftlich-technischer Hinsicht «herrlich weit
gebracht», ist aber in ethischer Hinsicht zuriickge-
Fiir den verantwortbaren Einsatz des
technisch Moglichen, fiir die verantwortbare Aus-
beutung der natiirlichen Ressourcen fehlt dem heuti-
gen Menschen das verbindliche ethische Regulativ
oftmals in bedngstigender Weise.

Was also ist zu tun? Rezepte gibt es nicht, und die
Forderung, den Menschen und seine Grundbe-
diirfnisse in den Mittelpunkt der piddagogischen,
gesellschaftlichen, politischen, technischen und
wissenschaftlichen Bemiithungen zu stellen, ist nach-
gerade zur abgegriffenen Formel geworden. Sie sei
dennoch gewagt; denn mir scheint, dass jedenfalls
nicht von ausseranthroplogischen Positionen her
Kriterien fiir die menschenwiirdige Gestaltung der
menschlichen Lebenswelt zu gewinnen sind. Hier ist
ernsthafte Riickbesinnung auf die Wurzeln des
Menschseins notwendig. (Dabei konnte es allerdings
passieren, dass zundchst die erwahnten Grundbe-
diirfnisse unter dem Panzer all der kiinstlich er-
zeugten Bediirfnisse gesucht werden miissten!) Nur
auf diese Weise kann ein tragfihiges, unverkiirztes
Menschenbild als Voraussetzung einer wahrhaft
humanen Ethik gefunden werden. Nur so besteht
Hoffnung auf eine neue Versittlichung des einzelnen
und der Gesellschaft insgesamt, und damit meine ich
vor allem eine Verwesentlichung des Lebens: eine
fortschreitende Abkehr vom blossen Modus des
«Habens» und eine Hinwendung zu mehr «Sein» (E.
Fromm). — Pestalozzi hat den Weg vorgezeichnet;
gehen muss ihn jede Zeit neu.

Literaturverzeichnis

BACHMANN, W.: Pestalozzis Vision des Heiligtums der Wohn-
stube und die heutige Heimerziehung. In: VSA-Fachblatt fiir
Schweizerisches Heimwesen, 10/1977.

BREZINKA, W.: Erziehungsbegriffe. In: L. Roth (Hrsg.): Hand-
lexikon zur Erziehungswissenschaft. Miinchen 1976.

BRUHLMEIER, A.: Wandlungen im Denken Pestalozzis., Von
der «Abendstunde» bis zu den «Nachforschungen». Diss. Zii-
rich 1976.



BRUHLMEIER, A.: Pestalozzis Lehre vom Menschen, In:
A. Briithlmeier, L. Jost (Hrsg.): Johann Heinrich Pestalozzi.
Denker — Politiker — Erzieher. Ziirich 1977.

GERNER, B.: Einfiihrung in die Pidagogische Anthropologie.
Darmstadt 1974.

GUYER, W.: Pestalozzi aktueller denn je. Ziirich 1975.

KANT, I.:
1965/3.

KUHNE, J.: Der Begriff der Bildsamkeit und die Begriindung
der Ethik bei Johann Friedrich Herbart. Ziirich 1976.

KUHNE, J.: Theorie der Erzichung und Praxis der Heimerzie-

Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Hamburg

hung. In: VSA-Fachblatt fiir Schweizerisches Heimwesen
11/1978.
KUPFFER, H.: Padagogische Anthropologie unter kritischem

Aspekt. In: D. Holtershinken (Hrsg.): Piddagogische Anthro-
pologie im deutschsprachigen Raum. Darmstadt 1976.

KUPFFER, H. (Hrsg.): Einfiihrung in Theorie und Praxis der
Heimerziehung. Heidelberg 1978/2.

LITT, TH.: Der lebendige Pestalozzi. Heidelberg 1966/3.

LOCH, W.: Die
Essen 1963.
PESTALOZZI, J. H.: Sidmtliche Werke (Kritische Ausgabe),

Band 6. Bearbeitet von E. Dejung. Ziirich 1960, zit. als K. A. 6.
PESTALOZZI, J. H.: Werke in acht Binden. Hrsg. von P. Baum-
gartner. Erlenbach-Ziirich 1944—1949, zit. als I, II usw.
STEIN, A.: Pestalozzi und die Kantische Philosophie. Tibingen
1927, Nachdruck Darmstadt 1969.
WEBER, E.: Autoritit im Wandel. Autoritidre, antiautoritire und
emanzipatorische Erziehung. Donauwdrth 1974,
WEBER, E.: Piddagogik. Eine Einfithrung, Band 1: Grundfragen
und Grundbegriffe. Donauwérth 1976/2.

WEBER, L.: Leben und Werk Johann Heinrich Pestalozzis. Vor-
lesung Universitdat Ziirich, WS 1973/74 (vervielfiltigte Mit-

anthropologische Dimension der Piadagogik,

schrift).
WEBER, L.: Pestalozzi und die Armut. In: A. Brithlmeier, L. Jost
(Hrsg.): Johann Heinrich Pestalozzi, Denker — Politiker —

Erzieher. Ziirich 1977.
WITTIG, H.: Vergleichende Pidagogik. Darmstadt 1973.

Alte Menschen im Heim
Von Prof. Dr. Walter R. Riiegg, Bern*

Mir wurde die Aufgabe gestellt, die Verantwortung
von Tragerschaft, Leitung und Mitarbeitern der
Heime von der soziologisch-sozialethischen Seite her
zu beleuchten und zu begriinden und insbesondere
eine Antwort auf die konkrete Frage zu geben:
Wieso und inwiefern ist die Betreuung Betagter in
Heimen no6tig und sinnvoll und welche Verpflichtun-
gen lassen sich daraus ableiten?

Ich werde versuchen, diese Fragen anhand von sie-
ben Thesen zu beantworten. Die ersten vier sind
analytischer Natur und konfrontieren einige soziolo-
gische Elementareinsichten mit den Vorstellungen,
wie sie gegenliber Altersheimen bestehen. Die letzten
drei sollen daraus einige sozialethische Verpflichtun-
gen ableiten bzw. in Erinnerung rufen. Das von mir
geleitete Institut fiir Soziologie der Universitdt Bern
hat 1975/76 die Lebensbedingungen der dlteren
Einwohner von Steffisburg untersucht (1). Ein Teil-
aspekt, die finanzielle Situation von AHV-Rentnern,
hat in der Folge die offentliche Diskussion beschaf-
tigt. Um einen giiltigen Ueberblick iiber die soziale
Situation der Betagten in der Schweiz zu erhalten,
flihrt eine Equipe unseres Institutes im Rahmen des
Nationalen Forschungsprogramms «Soziale Integra-
tion» zurzeit eine reprasentativ-statistische Analyse
tiber die «Arten und Grade der Unabhéngigkeit bei
den dlteren Einwohnern der Schweiz» durch. Hier
liegen noch keine Ergebnisse vor. Ich werde mich
deshalb neben unserer Steffisburger Studie im we-

* Referat gehalten an der Tagung fiir Altersheimleitung und
Kaderpersonal, am 8./9. November 1978 in Zofingen; Thema
der Tagung: «Der Auftrag des Heims».

sentlichen auf die breite soziologische Literatur des
Auslandes iiber das Altersproblem stiitzen miissen,
wie sie in einem kirzlich erschienenen Taschenbuch
des Wiener Soziologen-Ehepaares Leopold und Hilde
Rosenmayr zusammengefasst ist (2).

Vier analytische Thesen

Die vier analytischen Thesen, mit denen ich beginne,
decken sich nicht vollig, aber in den Grundziigen mit
den vier Gesichtspunkten, die vor zweitausend Jah-
ren der romische Philosoph und Staatsmann Cicero
als Griinde nannte, «aus denen man das Alter fir
ungliicklich halt:

. weil es uns von Titigkeit abziehe,

. weil es uns entkrifte,

. weil es uns fast aller Freuden beraube,

. weil es nicht mehr weit vom Tode entfernt sei».

B O R N R

Uebersetzt man diese vier Vorurteile, die Cicero in
seinem immer noch lesenswerten Dialog «Cato oder
tiber das Alter» entkriften will, in die moderne so-
ziologische Betrachtungsweise, so kommt etwa fol-
gendes heraus:

Der Mensch ist und bleibt bis ins Alter durch
die Gewohnheiten, Normen und Werte seiner
Familie und seiner Wohnumgebung gepridgt. Das
Alter wird als Verlust der gewohnten Tétigkeiten, als
Aussonderung aus den bisherigen Gewohnheiten ne-
gativ gewertet. Daraus hat sich in der modernen So-

207



	Menschenbild und Erziehung : ein Grundproblem der Pädagogik am Beispiel Pestalozzis

